
Ta’wiluna: Jurnal Ilmu Al-Qur’an, Tafsir dan Pemikiran Islam  

Volume 4, Number 1, April 2023  

e-ISSN: 2723-0422  
https://ejournal.iaifa.ac.id/index.php/takwiluna 
 

 

Ta’wiluna: Jurnal Ilmu Al-Qur’an, Tafsir dan Pemikiran Islam, Vol. 4, No. 1, April 2023 

This work is licensed under a Creative 

Commons Attribution‐ShareAlike 4.0 

International License 

Accepted: 

 Maret 2023 

Revised: 

April 2023 

Published: 

April 2023 

 

Pandangan Nasionalisme dan Kehidupan Beragama dari Tokoh         

Gus Dur (Abdurrahman Wahid) 

 

Theofilus Welem 

Universitas Kristen Satya Wacana, Indonesia 

theofiluswelem05@gmail.com 

 

Abstract: Gus Dur or Abdurahman Wahid is a national figure who is often 
referred to as the father of Pluralism due to his open attitude towards the 
existence of other religions in his life's journey, especially when he led as 
President. This paper provides an explanation of Gus Dur's views on nationalism 
and religious life in Indonesia. The research method used is a qualitative 
research method. The conclusion of this paper is that in the view of "Gus Dur", 
the image of nationalism is embodied in the values of Pancasila. Pancasila for 
Gus Dur is a series of principles that are sustainable. He considers that basically 
Pancasila contains good ideas about living as a nation and also religion which is 
absolutely to be fought for. In the life of the nation as well as the state, "Gus 
Dur" shows respect for the choice of religion and beliefs of other people as a 
reality or the principle of freedom of religion and belief in accordance with what 
is stated in the first part of the Pancasila. In relations with other religions, 
Abdurrahman often took off his religious attire or religious formalism, but he 
remained in his substantive religious world. 

Keywords: Gus Dur, Nationalism, Religious Life. 

 

Abstrak: Gus Dur atau Abdurahman Wahid merupakan seorang tokoh nasional 

yang sering disebut sebagai bapak Pluralisme akibat sikapnya yang terbuka 

terhadap keberadaan agama lain dalam perjalanan hidupnya secara khusus pada 

saat ia memipin sebagai seorang Presiden. Tulisan ini memberikan sebuah 

penjelasan mengenai pandangan Gus Dur terhadap nasionalisme dan kehidupan 

beragama di Indonesia. Metode penelitian yang digunakan ialah metode 

penelitian kualitatif. Kesimpulan dari tulisan ini adalah dalam pandangan ”Gus 

https://ejournal.iaifa.ac.id/index.php/dirasah
mailto:theofiluswelem05@gmail.com


Pandangan Nasionalisme dan Kehidupan Beragama dari Tokoh Gus Dur 

(Abdurrahman Wahid) 

 

135 

 

Ta’wiluna: Jurnal Ilmu Al-Qur’an, Tafsir dan Pemikiran Islam, Vol. 4, No. 1, April 2023. 

Dur”, gambaran nasionalisme itu terwujud dalam nilai-nilai Pancasila. Pancasila 

bagi Gus Dur merupakan serangkaian prinsip-prinsip yang bersifat lestari. Ia 

menganggap bahwa pada dasarnya Pancasila memuat ide yang baik mengenai 

hidup bernegara dan juga beragama yang mutlak untuk diperjuangkan. Dalam 

kehidupan berbangsa dan juga bernegara, “Gus Dur” menunjukkan sikap 

menghormati terhadap pilihan agama dan keyakinan orang lain sebagai suatu 

kenyataan ataupun prinsip kebebasan dalam beragama dan berkeyakinan sesuai 

dengan yang tercantum dalam bagian pertama Pancasila. Di dalam relasi dengan 

agama lain, Gus Dur sering melepas baju agamanya atau formalisme agamanya, 

akan tetapi iatetapi tetap berada di dalam dunia keberagamaannya yang 

substantif. 

Kata Kunci: Gus Dur, Nasionalisme, Kehidupan Beragama. 

 

Pendahuluan 

Apa yang dimaksud dengan nasionalisme? Banyak pandangan mengenai 

kata ini, ada yang menyatakan bahwa nasionalisme merupakan paham atau aliran 

yang menghendaki persatuan dalam satu negara karena persamaan nasib dan 

sepenanggungan, atau dapat juga dikatakan bahwa nasionalisme merupakan 

kesadaran semua anggota untuk hidup bersatu dalam suatu negara meredeka, 

bersatu berdaulat dan maju dalam satu kesatuan bangsa, negara dan cita-cita 

bersama guna mencapai dan memelihara serta mengabdikan identitas persatuan, 

kemakmuran dan kekuatan atau kekuasaan negara kebangsaan yang 

bersangkutan.1 Pendapat lain menjelaskan bahwa nasionalisme adalah rasa cinta 

tanah air secara alamiah dan kesadaran membentuk kedaulatan dan kesepakatan 

negara berdasar kebangsaan yang disepakati dan dijadikan sebagai pijakan dan 

tujuan dalam menjalani kegiatan kebudayaan dan ekonomi.2 berikutnya, 

nasionalisme adalah semangat kebangsaan yang memiliki tujuan untuk 

merekatkan berbagai kemajemukan dari elemen masyarakat yang beragam demi 

mewujudkan kesatuan negara Republik Indonesia. Nasionalisme sangat penting 

untuk ditumbuh-kembangkan di kalangan masyarakat luas. Oleh sebab itu, setiap 

 
1 Einar M Sitompul, Misi Baru Dalam Kemajemukan Teologi Lintas-Iman Dan Lintas-

Budaya Buku Penghormatan 80 Tahun Prof. Dr. Olaf Schumann (Tomohon: UKIT Press, 2018), 

24.  
2 M. Husin Affan and Hafidh Maksum, “Membangun Kembali Sikap Nasionalisme 

Bangsa Indonesia Dalam Menangkal Budaya Asing Di Era Globalisasi,” Jurnal Pesona Dasar 3 

(4) (2016): 67. 



136 Theofilus Welem 

 

Ta’wiluna: Jurnal Ilmu Al-Qur’an, Tafsir dan Pemikiran Islam, Vol. 4, No. 1, April 2022. 

warga negara mesti menyadari betapa pentingnya menjaga dan mempertahankan 

keutuhan Negara Kesatuan Republik Indonesia.3  

Nasionalisme merupakan wadah yang menegaskan mengenai identitas 

Indonesia yang bersifat plural dalam berbagai wujud dimensi kulturalnya. 

Nasionalisme menuntut adanya perwujudan terhadap nilai-nilai dasar yang 

berorientasi kepada kepentingan bersama dan menghindarkan segala legalisasi 

kepentingan pribadi yang nantinya akan merusak tatanan kehidupan bersama. 

Nasionalisme sebagai identitas kebangsaan setiap warga negara, artinya setiap 

orang memiliki identitas kebangsaan sejak lahir. Dalam hal keberagaman, di 

Indonesia sendiri memiliki berbagai agama dan aliran kepercayaan. Agama yang 

ada di Indonesia ada 6 yaitu: Islam, Hindu, Buddha, Kristen Katolik, Kristen 

Protestan, dan Konghuchu, selain dari pada itu masih juga terdapat aliran 

kepercayaan dari setiap suku yang ada di berbagai daerah di Indonesia yang 

kemudian semakin memperlihatkan kemajemukan dalam hal keberagamaan yang 

ada. Kemajemukan ini menjadi potensi unik apabila mereka bisa hidup rukun, 

berdampingan dengan damai, aman dan tentram. Meskipun begitu, kerusuhan 

yang bernuansa SARA (suku, agama, ras, dan antar golongan) menunjukkan 

masih rentannya kohesi sosial bangsa. Cita-cita untuk membangun Indonesia 

yang satu, seakan sirna ketika desing peluru, hujaman meriam, dan sabetan 

pedang menyimbahkan darah saudara-saudaranya sendiri. Persoalan kerukunan 

umat beragama senantiasa perlu terus-menerus disosialisasikan karena tidak 

dapat dipungkiri banyak konflik antar umat beragama dan intern umat beragama 

di Indonesia pada kenyataannya masih terus berlangsung hingga hari ini. 

Kerukunan umat beragama sangat kita perlukan, agar kita semua bisa menjalani 

kehidupan beragama dan bermasyarakat di bumi Indonesia ini dengan damai, 

sejahtera, dan jauh dari kecurigaan kepada kelompok-kelompok lain.4 

Ditengah banyaknya masalah sosial bahkan nasional yang terjadi di 

Indonesia, ada seorang tokoh yang dapat dikatakan memiliki pemikiran naionalis 

dan juga memiliki pemikiran sosial keagamaan dalam menjaga dan ia berusaha 

untuk menciptakan rasa damai dari antara orang-orang yang berbeda latar 

belakang. Ia lebih sering dipanggil atau ia dikenal dengan nama Gus Dur. 

 
3 Yakob Godlif Malatuny, Julianus Labobar, and Yosep Kambu, AGAMA DAN 

NASIONALISME KEWARGA(NEGARA)AN Dalam “Dialektika Pendidikan Dan Agama Di Era 

Kontemporer” (Yogyakarta: Litera, 2021), 147-148. 
4 Swastiko Putro, “Persepsi Tokoh Lintas Agama Terhadap Pemikiran ‘Gus Dur’ 

Tentang Pluralisme Agama,” Kajian Moral dan Kewarganegaraan 2 (1) (2013): 442–458. 



Pandangan Nasionalisme dan Kehidupan Beragama dari Tokoh Gus Dur 

(Abdurrahman Wahid) 

 

137 

 

Ta’wiluna: Jurnal Ilmu Al-Qur’an, Tafsir dan Pemikiran Islam, Vol. 4, No. 1, April 2023. 

Presiden ke-4 Indonesia ini sangat terkenal dengan sikap plurasilnya selama ia 

memerintah bahkan selama ia hidup, banyak hal yang ia lakukan untuk 

memperlihatkan kecintaanya pada Indonesia, secara khusus bagi seluruh 

masyarakat dari berbagai latar belakang yang berbeda. Tulisan ini akan melihat 

bagaiamana  sikap nasionalis dan bagaiaman pemikiran sosial keagamaan yang 

dimiliki oleh mantan Presiden Indonesia tersebut dalam rangka mewujudkan 

kerukunan di Inonesia. 

 

Metode Penelitian 

Metode peneilitan yang akan digunakan oleh penulis dalam mengumpulkan data 

untuk tulisan ini adalah menggunakan metode penelitian kualitatif. Pendekatan 

kualitatif ini memberikan hasil deskripsi berupa kata serta tulisan. Penelitian 

kualitatif digunakan untuk memberikan suatu deskripsi dan juga analisis rinci 

tentang kualitas, atau substansi, dari pengalaman manusia. Melalui penelitian ini 

sesuatu makna, konsep, definisi, karakteristik, metafora, simbol, dan deskripsi 

akan diperlihatkan atau diunkapkan. Sumber data diambil melalui studi pustaka 

Studi pustaka yang dimaksud ialah melalui buku-buku, jurnal, serta beberapa 

sumber tulisan lainnya, selain mencari informasi melalui studi pustaka, informasi 

juga akan diambil dari beberapa sumber internet yang dapat memberikan 

informasi sehubungan dengan penelitian yang dilakukan. 

 

Pembahasan 

1. Nasionalisme  

Dalam sejarah bangsa Indonesia, munculnya gerakan-gerakan 

nasionalisme dimulai pada abad ke-19 yang kemuncuclannya dipicu oleh 

semangat anti-kolonialisme yang berkepanjangan akibat dari penjajahan yang 

dilakukan oleh Belanda. Beberapa pemberontakanseperti yang dilakukan oleh 

Pangeran Diponegoro, Tuanku Imam Bonjol (1850), Perang Padri, Perang 

Pattimura dan lain sebagainya dapat dianggap sebagai permulaan timbulnya 

perasaan nasionalisme bangsa Indonesia. Meskipun perjuangan nasionalisme 

pada waktu itu masih bersifat kedaerahan (cultural nation) yang berdasarkan 

kesatuan etnis namun pada dasarnya, kerajaan-kerajaan di Nusantara menolak 

adanya pihak asing (penjajah) dari luar nusantara yang keberadaannya sangat 



138 Theofilus Welem 

 

Ta’wiluna: Jurnal Ilmu Al-Qur’an, Tafsir dan Pemikiran Islam, Vol. 4, No. 1, April 2022. 

meresahkan kerajaan-kerajaan yang ada di nusantara.5 Berikutnya, setelah 

berakhirnya masa-masa kerajaan di nusantara, terjadilah kebangkitan kesadaran 

dari kaum intelektual akan pentingnya persatuan nasional yang akhirnya menjadi 

pemicu kesadaran kebangsaan Indonesia masa itu, meskipun pada saat itu negara 

Indonesia merdeka belum terbentuk. Suasana keprihatinan dan keterbelakangan 

yang dilihat dari mayoritas kaum pribumi mendorong kalangan intelektual 

tersebut untuk mengorganisasi diri dalam payung kebangsaan. Hal ini dapat 

dilihat dari berdirinya Budi Utomo pada 20 Mei 1908, sebagai organisasi modern 

pertama di Indonesia, yang kemudian menandai kebangkitan kesadaran 

kebangsaan Indonesia saat itu. Perkumpulan ini memiliki tujuan untuk 

meningkatkan martabat rakyat dan bangsa melalui pendidikan karena 

dilatarbelakangi oleh suasana keprihatinan dan keterbelakangan mayoritas kaum 

pribumi.6  

Pada tahun 1926 timbul pemberontakan-pemberontakan di Jawa Barat 

serta Sumatera Barat. Belanda kemudian berhasil memadamkannya, sebagian 

besar dari orang-orang yang ikut melakukan aksi pemberontakan tersebut 

diasingkan di tengah-tengah rimba raya wilayah Irian Jaya. Kekuatan kaum 

ekstremis sudah dipatahkan oleh kekuasaan Belanda. Tekanan-tekanan dari pihak 

kolonial yang dihadapi oleh kaum pergerakan nasional pada masa itu tidak 

menyurutkan semangat mereka, malahan hal tersebut mendorong terjadinya aksi-

aksi penggalangan yang jauh lebih besar. Aksi penggalangan nasional ini 

memuncak pada penyelenggaraan kongres yang dilakukan oleh Pemuda dari 

seluruh Indonesia pada 28 Oktober 1928.9 Salah seorang tokoh pemuda yaitu 

Amir Syarifudin Harapan (Tokoh Kristen dan Pemuda Nasionalis) kemudian 

mencetuskan Sumpah Pemuda, dan juga membentuk organisasi nasional lainnya. 

Bunyi Sumpah pemuda sebagai berikut: Kita putera dan puteri Indonesia 

berbangsa satu, Bangsa Indonesia; Kita putera dan puteri Indonesia bertanah air 

satu, Tanah Air Indonesia; Kita putera dan puteri Indonesia, berbahasa satu, 

Bahasa Indonesia.7 Pada rezim Soeharto di masa Orde Baru semangat untuk 

membangun politik keagamaan tidaklah kuat. Kelompok organisasi Islam 

 
5 Andreas A. Yewangoe, Agama Dan Kerukunan (Jakarta: BPK Gunung Mulia, 2001), 

10-11. 
6 Soegeng Sarjadi and Sukardi Rinakit, Meneropong Indonesia 2020 : Pemikiran Dan 

Masalah Kebijakan (Jakarta: Soegeng Sarjadi Syndicate, 2004), 6. 
7 Zakharia J. Ngelow, Kekristenan Dan Nasionalisme Perjumpaan Umat Kristen 

Protestan Dengan Pergerakan Nasional Indonesia 1900-1950 (Jakarta: BPK Gunung Mulia, 

1996), 172. 



Pandangan Nasionalisme dan Kehidupan Beragama dari Tokoh Gus Dur 

(Abdurrahman Wahid) 

 

139 

 

Ta’wiluna: Jurnal Ilmu Al-Qur’an, Tafsir dan Pemikiran Islam, Vol. 4, No. 1, April 2023. 

mengalami tekanan politik yang berujung tidak diberinya kesempatan terjun 

dalam arena perpolitikan Indonesia. Tidak hanya bagi kelompok Islam saja, hal 

ini juga dirasakan oleh kekristenan di Indonesia yang juga mengalami tekanan 

dari rezim Soeharto di tengah-tengah kesesakan dan himpitan peraturanperaturan 

“pembatas” gerak bagi umat Kristen–antara lain izin mendirikan gereja dan juga 

larangan untuk menerima bantuan ahli dari luar negeri, namun para tokoh-tokoh 

seperti Victor Matondang, Sabam Sirait, Bungaran Saragih, Yewangoe, dan 

beberapa lainnya itu terus merangsek dengan suara kenabiannya. Pemerintahan 

Soeharto yang semakin kuat secara khusus pada akhir pemerintahannya membuat 

telah melumpuhkan gereja. Melihat akan iklim politik yang tidak sehat dan 

kondusif, akhirnya mengundang sebuah pergerakan masa yang sangat besar, 

dimana pergerakan itu menuntut agar Soeharto  mengundurkan diri dari jabatan 

sebagai Presiden RI, dan pergerakan itu berhasil menurunkan Soeharto dan 

kemudian kepemimpinan sebagai presiden dilanjutkan oleh Wakil Presiden B. J. 

Habibie sebagai Presiden RI sebagai bentuk mengakhiri rezim Orde Baru dan 

memasuki era baru yang disebut reformasi.8  

 

2. Latar Belakang Kehidupan Abdurrahman Wahid (Gus Dur) 

Gus Dur atau dikenal juga dengan Abdurrahman Wahid, lahir di Jombang 

pada 4 Sya‟ban atau 7 September tahun 1940 di Denanyar di dekat kota Jombang, 

Jawa Timur, di rumah pesantren milik kakeknya dari pihak ibunya, K.H. Bisri 

Syansuri.9 Sejak kecil Gus Dur dididik dan dibesarkan dalam tradisi pesantren 

yang begitu kental di bawah naungan keluarga ulama.10 Gus Dur merupakan 

salah satu tokoh reformis pemikir Islam kontemporer yang sering dikategorikan 

sebagai pemikir yang kontroversial, ia juga sering disebut seorang yang nyeleneh, 

cuek dan juga memiliki sikap acuh. Ia bahkan dituduh sekuler, penghianat umat 

dan tidak membela kepentingan umat Islam. Pemikirannya meliputi wacana 

hubungan antara agama dengan negara, demokratisasi, pluralisme, dan 

pribumisasi dan indonesianisasi Islam. Hal-hal tersebut merupakan pemikiran 

segar, yang lahir dari refleksi atas pemahaman serta penghayatannya mengenai 

Islam secara kontekstual. Ide-ide yang disampaikan oleh Gus Dur menuai 

 
8 Arthur Aritonang, “KEKRISTENAN DAN NASIONALISME DI INDONESIA,” 

Jurnal Amanat Agung 15 (1) (2019): 111–141. 
9 Greg Barton, Biografi Gus Dur, ed. Ahmad Suaedy (Yogyakarta: LKis, 2002), 19. 
10 Mujamil Qomar, NU “Liberal”: Dari Tradisionalisme Ahlussunah Ke Universalisme 

Islam (Bandung: Mizan, 2002), 164-165. 



140 Theofilus Welem 

 

Ta’wiluna: Jurnal Ilmu Al-Qur’an, Tafsir dan Pemikiran Islam, Vol. 4, No. 1, April 2022. 

beragam respon dari masyarakat Indonesia yang telah lama terkungkung dengan 

kebijakan pemerintahan Orde Baru yang dibungkus dengan ide pembangunan. 

Belum lagi kebijakan politiknya ketika menjadi Presiden terkadang melawan arus 

besar.11 

Pada tahun 1955, Gus Dur  melanjutkan sekolah ke SMEP (Sekolah 

Menengah Ekonomi Pertama) di Gowangan, Yogyakarta. Untuk menambah 

pengetahuan agama, ia belajar 3 kali dalam seminggu di Pesantren Krapyak yang 

letaknya sedikit di luar kota Yogyakarta. Di sini ia belajar bahasa Arab kepada 

K.H. Ali Ma‟sum, yang merupakan seorang kiai yang dikenal egaliter. Di 

pesantren ini kegemaran Gus Dur terhadap buku semakin meningkat. Karena 

kemampuan pemahaman bahasa Inggris yang dimiliki cukup baik, maka ketika 

Gus Dur menginjak usia 15 tahun, ia sudah banyak bersentuhan dengan 

pemikiran sosialisme Karl Marx, filsafat Plato, Talles, novel-novel William 

Bochner, dan buku-buku lain yang dipinjam dari perpustakaan dan guru-guru 

yang ada di SMEP Yogyakarta. Sebenarnya pada tahun pertamanya di SMEP, 

Gus Dur bukanlah termasuk siswa yang cemerlang, bahkan dalam perjalanan 

pendidikannya di SMEP ia terpaksa mengulang kelas karena gagal dalam ujian. 

Kegagalan tersebut bukanlah dikarenakan kebodohannya, akan tetapi hal tersebut 

terjadi karena seringnya ia menonton pertandingan sepak bola, sehingga ia 

akhirnya tidak mempunyai banyak waktu untuk mengerjakan tugas sekolahnya.12  

Bagi Gus Dur, pelajaran yang ia diterima di dalam kelas dianggap kurang 

menantang, sehingga ia kemudian merasa bosan dan lebih banyak membaca 

buku-buku di luar pelajaran. Ia juga masih dalam suasana duka karena kehilangan 

ayah tercinta. Setelah tamat dari SMEP pada pertengahan tahun 1957 ia 

melanjutkan belajar di Pesantren Tegalrejo Magelang di bawah asuhan K.H. 

Khudhori yang merupakan tokoh NU di daerahnya. Di Tegalrejo ini pula Gus 

Dur banyak menghabiskan waktunya untuk membaca buku-buku Barat. Pada 

tahun 1959, Gus Dur pulang ke kampung halaman, Jombang, untuk belajar secara 

lebih serius di Pesantren Tambak Beras di bawah bimbingan K.H. Wahab 

Hasbullah. Selama nyantri di Tambak Beras ia juga masih rajin bersilaturahmi 

ke Krapyak, ke kediaman K.H. Ali Ma’sum. Pada masa inilah, antara akhir tahun 

1950-an hingga 1963, Gus Dur mendalami studi tentang Islam dan sastra klasik. 

Ia dikenal sebagai santri cemerlang. Pada tahun 1960, Gus Dur mendapat 

 
11 Muhammad Rusli, “Pemikiran Keagamaan & Kebangsaan Gus Dur,” Jurnal Farabi 

Volume 12 (2015): 50–71. 
12 Barton, Biografi Gus Dur, 49. 



Pandangan Nasionalisme dan Kehidupan Beragama dari Tokoh Gus Dur 

(Abdurrahman Wahid) 

 

141 

 

Ta’wiluna: Jurnal Ilmu Al-Qur’an, Tafsir dan Pemikiran Islam, Vol. 4, No. 1, April 2023. 

kesempatan belajar ke Universitas al-Azhar Mesir melalui beasiswa dari 

Departemen Agama. Ketika itu usia Gus Dur 23 tahun. Pada tahun 1960-an Mesir 

adalah kota tempat menuntut ilmu bagi para pelajar Muslim Indonesia. 

Universitas al-Azhar adalah universitas tertua di dunia yang sudah berusia ribuan 

tahun. Universitas ini berabad-abad lebih tua daripada Oxford, Cambridge, 

Sorbonne, maupun universitas-universitas tua lainnya di Eropa. Al-Azhar juga 

meupakan pusat dari sejumlah ide yang sangat modern dalam dunia Islam. Di 

bawah pimpinan Muhammad Abduh, salah seorang perintis modernisasi Islam, 

ide-ide pembaruannya diperkenalkan di Indonesia oleh mereka yang belajar di 

Universitas al-Azhar.  

Setelah berdiam selama satu tahun di Mesir, Gus Dur mendapat pekerjaan 

tetap di Kedutaan Besar Republik Indonesia. Sebagai pemimpin mahasiswa yang 

cemerlang dan memiliki kemampuan bahasa yang terbilang baik, menjadikannya 

seorang yang dibutuhkan oleh kedutaan besar. Ia pun bekerja setiap hari, dan dari 

pekerjaannya tersebut, Gus Dur bisa menambah pendapatan dari beasiswa yang 

diterimanya untuk membeli sejumlah buku, menonton film, dan keperluan 

lainnya. Melalui pekerjaannya tersebut, Gus Dur mendapat kesempatan untuk 

bergaul dengan banyak kalangan serta banyak mendapat berita-berita terbaru dari 

Indonesia. Akan tetapi, setelah 7 tahun di Mesir ia merasa tidak betah, karena 

menurutnya ilmu yang dipelajari sama dengan apa yang didapat di pesantren di 

Indonesia. Akhirnya ia kemudian pindah ke Bagdad, kota yang sering disebut 

kota seribu satu malam, untuk melanjutkan studi pada Fakultas Sastra. Di 

Universitas Bagdad inilah Gus Dur bisa mengembangkan pemikiran 

intelektualnya. Ia bisa membaca banyak karya peneliti besar seperti Emile 

Durkheim dan para peneliti Barat lainnya. Di universitas ini pula ia diminta untuk 

menulis asal usul Islam di Indonesia. Selama dua tahun di Bagdad, Gus Dur 

memfokuskan diri pada riset mengenai sejarah Indonesia.13 Dosen-dosennya 

memberikan izin untuk menulis mengenai Islam di Indonesia. Ia kemudian 

banyak membaca literatur tentang Islam dan Indonesia yang ternyata banyak 

ditemukan di perpustakaan di Bagdad, baik yang ditulis para Orientalis maupun 

oleh orang Indonesia sendiri. Dengan memanfaatkan sumber-sumber yang ada, 

Gus Dur berhasil menyelesaikan penelitiannya dengan baik. Selama berada di 

Bagdad, Gus Dur banyak tertarik pada pemikiran-pemikiran kritis, baik itu dari 

 
13 Qomar, NU “Liberal”: Dari Tradisionalisme Ahlussunah Ke Universalisme Islam, 

166. 



142 Theofilus Welem 

 

Ta’wiluna: Jurnal Ilmu Al-Qur’an, Tafsir dan Pemikiran Islam, Vol. 4, No. 1, April 2022. 

para ilmuwan Muslim maupun  juga dari ilmuwan non-Muslim. Ia sangat 

mengagumi Paul Tillich, seorang teolog Kristen yang masyhur, renungan filsafat 

Muhammad Abduh, dan juga pemikiran Hassan Hanafi, pemikir Islam yang 

dianggap kekiri-kirian. Di antara pemikir tersebut, yang paling dihormati adalah 

Mohamed Arkoun, yang mencoba melihat Islam secara utuh. Setelah tamat studi 

di Bagdad, ia pun pindah ke Eropa. Mula-mula ia tinggal di Belanda untuk 

mendapatkan kesempatan belajar di pascasarjana di bidang perbandingan agama. 

Akan tetapi, setelah keliling di Universitas Leiden dan universitas lainnya, 

ternyata hasil belajar di Bagdad tidak mendapat pengakuan di Eropa, dan 

mensyaratkan ia harus mengambil strata sarjana lagi. Karena kecewa, akhirnya 

pada pertengahan 1971 Gus Dur kembali ke tanah air. Tahun 1976 ia banyak 

diminta untuk menjadi tenaga konsultan di beberapa departemen dan instansi, 

antara lain Departemen Koperasi, Departemen Agama, Lembaga Penelitian, 

Pendidikan, dan Penerangan Ekonomi dan Sosial (LP3ES), dan beberapa 

lembaga swadaya masyarakat (LSM), baik di dalam maupun di luar negeri. Pada 

tahun 1983 ia pernah menjadi Ketua Dewan Kesenian Jakarta. Pada tahun 1984 

ia terpilih menjadi Ketua Umum PBNU. Dua tahun kemudian, yakni pada tahun 

1986, ia dipercaya menjadi Ketua Festival Film Indonesia (FFI) dan anggota 

Dewan Pers Nasional.  

Pada Muktamar NU Ke-19 di Krapyak, Yogyakarta, ia kembali terpilih 

menjadi Ketua Umum PBNU untuk yang kedua kalinya. Kemudian pada 

Muktamar NU Ke-20 di Cipasung, Tasikmalaya pada tahun 1995, ia terpilih 

untuk yang ketiga kalinya sebagai Ketua Umum PBNU setelah mengalahkan 

Abu Hasan yang didukung oleh pemerintahan Soeharto. Di saat angin reformasi 

berhembus yang melengserkan secara paksa Presiden Soeharto yang telah 

berkuasa selama 32 tahun, Gus Dur tampil menjadi tokoh reformis bersama 

empat tokoh bangsa lainnya yaitu Megawati Soekarnoputeri, Muh. Amien Rais 

dan Sri Sultan Hamengkubuwono X yang mengibarkan panji-panji reformasi 

yang dideklarasikan dengan nama Deklarasi Ciganjur. Kemudian pemerintahan 

BJ. Habibi membuka dan merealisasikan kesepakatan yang kemudian 

memberikan kebebasan kepada seluruh rakyat untuk mendirikan partai baru. 

Semangat ini mengilhami pula Gus Dur dan beberapa ulama NU lainnya 

mendirikan Partai Kebangkitan Bangsa (PKB). Pada Muktamar pertama di 

Surabaya akhir Juli 2000, Gus Dur tepilih secara aklamasi sebagai Ketua Dewan 

Syuro Partai Kebangkitan Bangsa periode 2000- 2005. Pada Sidang Umum MPR 

1999, Gus Dur secara demokratis terpilih sebagai Presiden RI keempat. Sejak 



Pandangan Nasionalisme dan Kehidupan Beragama dari Tokoh Gus Dur 

(Abdurrahman Wahid) 

 

143 

 

Ta’wiluna: Jurnal Ilmu Al-Qur’an, Tafsir dan Pemikiran Islam, Vol. 4, No. 1, April 2023. 

awal 1970-an hingga akhir 1990-an Gus Dur menghasilkan sekitar 494 buah 

tulisan14, ia menjabat hingga tahun 2001. Rabu, 30 Desember 2009 Gus Dur 

wafat di Rumah Sakit Cipto Mangunkusomo Jakarta setelah dirawat beberapa 

hari karena sakit dan dimakam-kan di komplek Pesantren Tebuireng Jombang, 

Tawa Timur. Gus Dur wafat dalam usia 69 tahun, dengan meninggalkan satu 

orang istri, Sinta Nuriyah, dan 4 orang putri, Alissa Qotrunada Munawaroh 

(Lissa), Zanuba Arifah Khafsoh (Yenny), Anita Hayyatunnufus (Nita), dan 

Inayah Wulandari (Ina). Kepulangan Gus Dur menyisakan duka yang mendalam 

bagi bangsa Indonesia, karena kehilangan tokoh agama, pejuang demokrasi, 

pemimpin politik, pembela kaum minoritas, pengusung hak asasi, pahlawan 

pluralisme, penganjur perdamaian, dan penentang kekerasan. Semua karyanya 

dijalaninya dengan sepenuh hati sebagai panggilan hidup, sekaligus sebagai 

perwujudan keyakinan dan nuraninya. Dalam memperjuangkan prinsip hidup, 

Gus Dur tidak pernah ragu-ragu, tegas, tanpa kehilangan rasa humor yang 

tertinggi. Ia dikenal sebagai sosok yang humoris dengan ucapanya yang sangat 

terkenal “gitu aja kok repot”. Kini bangsa Indonesia kehilangan sosok pemersatu 

dan pembela kaum minoritas. Selamat jalan, Gus Dur, damai bersama-Nya, 

semoga anak bangsa mau belajar dengan ketokohanmu.15  

 

3. Nasionalisme dan Kehidupan Beragama dari sudut pemikiran Gus Dur 

Gus Dur, adalah salah satu tokoh pejuang bangsa yang paling depan 

dalam membangun korelasi damai dan rukun antarpemeluk agama di seluruh 

Indonesia. Ketika ujaran kebencian banyak digaungkan oleh kelompok-

kelompok gerakan Islam radikal, Gus Dur menjadi garda terdepan yang meng-

counter serangan fajar yang memecah kedaulatan rakyat yang majemuk ini. Gus 

Dur selalu memberikan totalitas kepada semua umat, bukan hanya Islam, dan 

bukan ketika menjabat sebagai presiden perhatian itu diberikan, akan tetapi 

sepanjang hidup beliau. Maka, kelompok minoritas begitu sayang dengan beliau, 

kasih sayang itu yang akan menumbuhkembangkan bibit keindahan dan melawan 

hate speech and counterist terhadap serangan radikalis yang merongrong 

ideologi bangsa. Kemudian banyak yang memberikan legal nama kepada beliau 

dengan sebutan bapak pluralisme, karena kebepihakannya pada kelompok 

 
14 Rusli, “Pemikiran Keagamaan & Kebangsaan Gus Dur.” 
15 Rosidi, “Inklusivitas Pemikiran Keagamaan Abdurrahman Wahid,” KALAM 10 (2) 

(2016): 445–468. 



144 Theofilus Welem 

 

Ta’wiluna: Jurnal Ilmu Al-Qur’an, Tafsir dan Pemikiran Islam, Vol. 4, No. 1, April 2022. 

minoritas, baik dalam kalangan Muslim maupun kedekatannya dengan kalangan 

umat Kristen dan Katholik serta etnis Tionghoa. Sejarah membakukan kekuatan 

bersama membangun kesatuan umat tidak pernah lepas dari figur K.H. 

Abdurrahman Wahid, terutama mengenai kesejarahannya dalam menata pondasi 

dasar kerukunan dan juga memperlihatkan arti pentingnya sebuah relasi sosial 

pada multiculturalistic and pluralistic pada bangsa ini. Beliau mampu dan juga 

dapat dikatakan berani untuk mengambil sikap dan berjuang sebagai major.16  

Dalam pandangan ”Gus Dur”, gambaran nasionalisme itu terwujud 

dalam nilai-nilai Pancasila. Pancasila bagi Gus Dur merupakan serangkaian 

prinsip-prinsip yang bersifat lestari. Ia menganggap bahwa pada dasarnya 

Pancasila memuat ide yang baik mengenai hidup bernegara dan juga beragama 

yang mutlak untuk diperjuangkan. Bagi Gus Dur, ia akan mempertahankan 

keutuhan dari Pancasila yang murni dengan jiwa dan juga raga, terlepas dari 

semua kenyataan bahwa ia tidak jarang dikebiri atau dimanipulasi, baik itu oleh 

segelintir tentara maupun juga dari sekelompok umat Islam. Dari pernyataan 

tersebut dapat terlihat bahwa sesungguhnya Gus Dur akan membela mati-matian 

nilai-nilai pancasila yang memang sudah tertanam sejak dulu. Gus Dur 

mempercayai bahwa di dalam Pancasila terdapat keragaman agama, ia mengakui 

kalau di Indonesia bukan negara Islam. Sehingga ia harus membela hak-hak 

orang selain Islam dan dapat hidup rukun dengan mereka. Dalam kehidupan 

berbangsa dan juga bernegara, “Gus Dur” menunjukkan sikap menghormati 

terhadap pilihan agama dan keyakinan orang lain sebagai suatu kenyataan 

ataupun prinsip kebebasan dalam beragama dan berkeyakinan sesuai dengan 

yang tercantum dalam bagian pertama Pancasila. Oleh karena itu, “Gus Dur” 

cenderung menunjukkan sikap reaktif terhadap siapa saja, baik individu atau 

lembaga yang berusaha menghalangi orang lain untuk mencari kebenaran yang 

diyakininya. Di dalam relasi dengan agama lain, Gus Dur sering melepas baju 

agamanya atau formalisme agamanya, akan tetapi iatetapi tetap berada di dalam 

dunia keberagamaannya yang substantif. Hal tersebut bukanlah sebuah penodaan 

keyakinan atau pun bukan suatu tindakan dimana ia melepas keyakinan 

keberagamaan yang sangat ia junjung tinggi, akan tetapi hal tersebut merupakan 

tindakan kecintaannnya terhadap dunia kemanusiaan yang memang harus dijaga 

juga secara maksimal. Yang dimaksudkan dengan melepas formalisme atau baju 

 
16 Ahmad Zainuri and Luqman Al-Hakim, “PEMIKIRAN GUS DUR DALAM 

KEHIDUPAN PLURALITAS MASYARAKAT INDONESIA,” ISLAMIKA INSIDE: Jurnal 

Keislaman dan Humaniora 7 (2) (2021): 167–197. 



Pandangan Nasionalisme dan Kehidupan Beragama dari Tokoh Gus Dur 

(Abdurrahman Wahid) 

 

145 

 

Ta’wiluna: Jurnal Ilmu Al-Qur’an, Tafsir dan Pemikiran Islam, Vol. 4, No. 1, April 2023. 

agama tersebut ialah  misalnya Gus Dur keluar masuk ke dalam gereja, Vihara 

ataupun juga Sinagog dalam kerangka untuk menyambung relasi berbasis 

kemanusiaan itu. Atau juga pembelaannya terhadap kelompok agama minoritas 

yang sering terjadi. Mantan Presiden Republik Indonesia tersebut menanggalkan 

formalisme agama yang sering menjerat untuk hidup saling menyapa. Beliau 

tanggalkan kesombongan beragama demi martabat kemanusiaan. Sosok Gus Dur 

sebagai expert islamic and pluralismen, dalam dunia intelektualitas keislaman 

telah berjelajah ke berbagai daerah beliau hindari beragama yang sempit hanya 

karena keyakinan yang membelenggu.17. Maka, hadirlah keyakinan itu di dalam 

hati dan termanifestasi di dalam kecintaannya kepada semua manusia tanpa 

membedakan latar belakang apapun. Ucapan atau tindakan dari Gus Dur 

terkadang menuai kontroversi, secara khusus bagi orang-orang kalangan NU dan 

kalangan lainnya. Sebagai salah satu contoh yang menjadai hal yang tidak disukai 

oleh NU ialah mengenai salam “Assalamualaikum”, yang diamana Gus Dur 

mengubahnya menjadi “Selamat Pagi, Selamat Siang, Selamat Malam" agar 

lebih universal, hal ini menimbulkan pro dan kontra dan bahkan kritik dari 

kalangan NU, bahkan salah seorang Kyai saat mondok di Pondok Pesantren 

Tambak Beras memprotes ini, karena sebagai wujud penghormatan Gus Dur 

kepada gurunya tersebut maka dia mencabut ucapannya itu. Dari hal ini orang-

orang menyebut bahwa Gus Dur itu plin plan dan tidak konsisten.  

Memang harus diakui kalau setiap ucapan,tindakan Gus Dur cenderung 

tidak konsisten dan mencla mencle. Tapi meskipun ucapan atau tindakan Gus Dur 

cenderung tidak konsisten tapi dia memiliki gagasan dan pemikiran yang 

konsisten. Gus Dur pernah berpendapat bahwa ia tidak setuju terhadap seorang 

yang beragama muslim yang menyatakan bahwa agama orang lain adalah benar 

sebagaimana kebenaran agamanya. Dia lebih suka mengatakan, semua agama 

mengajarkan kebaikan dan kebenaran. Dari kedua pendapat tersebut, ia 

menunjukkan terdapat perbedaan substansial dalam beragama. Gus Dur 

memberikan penolakan terhadap formalisasi, ideologisasi, dan syari’atisasi 

Islam. Gus Dur lebih memberikan apresiasi kepada upaya kulturalisasi. Hal ini 

terlihat jelas dari serial tulisannya yang berjudul “Islam: Ideologis ataukah 

Kultural. Ketidak setujuan Gus Dur terhadap formalisasi Islam nampak terlihat 

dalam tafsiran ayat Al Qur’an yang berbunyi “udhkuluu fi al silmi kaffah”, yang 

 
17Zainuri and Al-Hakim, “PEMIKIRAN GUS DUR DALAM KEHIDUPAN 

PLURALITAS MASYARAKAT INDONESIA.” 



146 Theofilus Welem 

 

Ta’wiluna: Jurnal Ilmu Al-Qur’an, Tafsir dan Pemikiran Islam, Vol. 4, No. 1, April 2022. 

seringkali ditafsirkan secara literal oleh para pendukung Islam formalis. Jika 

kelompok Islam formalis yang menafsirkan kata “al silmi” dengan kata “Islami”, 

Gus Dur menafsirkan kata tersebut dengan kata “perdamaian”. Bagi Gus Dur, 

konsekuensi dari kedua penafsiran tersebut memiliki implikasi luas. Mereka yang 

terbiasa dengan formalisasi, akan terikat kepada upaya-upaya untuk mewujudkan 

“sistem Islami” secara fundamental dengan mengabaikan pluralitas masyarakat. 

Akibatnya, pemahaman seperti ini akan membuat warga negara non-Muslim 

menjadi warga negara kelas dua. Bagi Gus Dur, untuk menjadi Muslim yang 

baik, seorang Muslim kiranya perlu menerima prinsip-prinsip keimanan, 

menjalankan ajaran (rukun) Islam secara utuh, menolong mereka yang 

memerlukan pertolongan, menegakkan profesionalisme, dan bersikap sabar 

ketika menghadapi cobaan dan ujian. Konsekuensinya, mewujudkan sistem 

Islami atau formalisasi tidaklah menjadi syarat bagi seseorang untuk diberi 

predikat sebagai muslim yang taat.18 Agama merupakan alat untuk membebaskan 

manusia dari segala bentuk penindasan dan perbudakan. Agama seharusnya 

dipraktekkan sebagai media perubahan sosial dari masyarakat terbelakang 

menuju masyarakat modern yang menghargai demokrasi dan konstitusi. Agama 

tidak sekadar tujuan hidup yang pada akhirnya melahirkan sikap saling curiga, 

membenci dan eksklusifitas. Agama juga realitas hidup yang membutuhkan 

kebersamaan, saling menghargai dan saling membantu. Oleh karena itu, menurut 

Gus Dur, menerima perbedaan ialah keniscayaan.19 

Gus Dur tidak mau terlibat terlalu jauh ke dalam urusan kebenaran dan 

juga keyakini orang lain. Sebab baginya, setiap orang akan mempertanggung 

jawabkan keyakinannya sendiri-sendiri di hadapan Tuhan. Gus Dur memberi 

contoh kepada para tokoh muslim maupun nonmuslim, bagaimana harus bersikap 

dengan pemeluk agama lain dalam kehidupan berbangsa dan bernegara dengan 

tanpa kehilangan identitas. Dia membedakan secara jelas mana wilayah privat 

dan mana wilayah publik. Gus Dur lebih mengutamakan keutuhan dan 

kedamaian bangsa dengan tanpa kehilangan identitas dan keyakinannya. Meski 

pada satu sisi dia menganggap agama yang dianutnya paling benar, bukan berarti 

pergaulannya dengan semua pihak yang beragam latar belakang, baik sosial, 

budaya, ras, golongan, termasuk agama terhambat demi kemajuan peradaban 

 
18 Abdurrahman Wahid, Islamku Islam Anda Islam Kita: Agama Masyarakat Negara 

Demokrasi, 1st ed. (Jakarta: The Wahid Institute, 2006). 
19 Zainuri and Al-Hakim, “PEMIKIRAN GUS DUR DALAM KEHIDUPAN 

PLURALITAS MASYARAKAT INDONESIA.” 



Pandangan Nasionalisme dan Kehidupan Beragama dari Tokoh Gus Dur 

(Abdurrahman Wahid) 

 

147 

 

Ta’wiluna: Jurnal Ilmu Al-Qur’an, Tafsir dan Pemikiran Islam, Vol. 4, No. 1, April 2023. 

bangsa. Justru dengan sikap demikian, kita dapat melihat kebijaksanaan Gus 

Dur.20 

 

Kesimpulan 

Bagi seorang Gus Dur, Pancasila merupakan serangkaian prinsip-prinsip 

yang bersifat lestari. Pancasila memuat ide yang baik mengenai hidup bernegara 

yang mutlak untuk diperjuangkan. ia akan mempertahankan Pancasila yang murni 

dengan jiwa raga, terlepas dari kenyataan bahwa ia tidak jarang dikebiri atau 

dimanipulasi, baik oleh segelintir tentara maupun juga dari sekelompok umat Islam. 

Dalam pandangannnya sendiri, nilai-nilai Pncasila memuat keragaman agama, dan 

ia mengakui bahwa Indonesia bukanlah negara agama. Dalam kehidupan berbangsa 

dan juga bernegara, “Gus Dur” menunjukkan sikap menghormati terhadap pilihan 

agama dan keyakinan orang lain sebagai suatu kenyataan ataupun prinsip kebebasan 

dalam beragama dan berkeyakinan sesuai dengan yang tercantum dalam bagian 

pertama Pancasila. Di dalam relasi dengan agama lain, Gus Dur sering melepas baju 

agamanya atau formalisme agamanya, akan tetapi iatetapi tetap berada di dalam 

dunia keberagamaannya yang substantif. Hal tersebut bukanlah sebuah penodaan 

keyakinan atau pun bukan suatu tindakan dimana ia melepas keyakinan 

keberagamaan yang sangat ia junjung tinggi, akan tetapi hal tersebut merupakan 

tindakan kecintaannnya terhadap dunia kemanusiaan yang memang harus dijaga 

juga secara maksimal. Gus Dur lebih mengutamakan keutuhan dan kedamaian 

bangsa dengan tanpa kehilangan identitas dan keyakinannya. Meski pada satu sisi 

dia menganggap agama yang dianutnya paling benar, bukan berarti pergaulannya 

dengan semua pihak yang beragam latar belakang, baik sosial, budaya, ras, 

golongan, termasuk agama terhambat demi kemajuan peradaban bangsa. Sebagai 

seorang yang dianggap sebagai bapak Pluralisme di Indonesia, pemikiran-pemikiran 

serta gagasan Gus Dur mengenai sikap nasionalis dan sikap hidup umat beragama 

menjadi suatu bagian yang begitu penting untuk terus dilihat, dipelajari, dipahami 

dan dinampakkan untuk menjaga keutuhan negara dan bangsa.  

  

 

 

 

 
20 Putro, “Persepsi Tokoh Lintas Agama Terhadap Pemikiran ‘Gus Dur’ Tentang 

Pluralisme Agama.” 



148 Theofilus Welem 

 

Ta’wiluna: Jurnal Ilmu Al-Qur’an, Tafsir dan Pemikiran Islam, Vol. 4, No. 1, April 2022. 

Daftar Pustaka 

Affan, M. Husin, and Hafidh Maksum. “Membangun Kembali Sikap 

Nasionalisme Bangsa Indonesia Dalam Menangkal Budaya Asing Di Era 

Globalisasi.” Jurnal Pesona Dasar 3 (4) (2016): 67. 

Aritonang, Arthur. “KEKRISTENAN DAN NASIONALISME DI 

INDONESIA.” Jurnal Amanat Agung 15 (1) (2019): 111–141. 

Barton, Greg. Biografi Gus Dur. Edited by Ahmad Suaedy. Yogyakarta: LKis, 

2002. 

Bhabha, Homi K. Nation And Narration. London: Routledge, 1990. 

Latif, Yudi. Wawasan Pancasila. Yogyakarta: Mizan, 2018. 

Lura, Hans. “Nasionalisme Indonesia Dalam Pusaran Globalisasi.” KINAA: 
Jurnal Teologi 3(1) (2018). 

Malatuny, Yakob Godlif, Julianus Labobar, and Yosep Kambu. AGAMA DAN 
NASIONALISME KEWARGA(NEGARA)AN Dalam “Dialektika 
Pendidikan Dan Agama Di Era Kontemporer.” Yogyakarta: Litera, 2021. 

Ngelow, Zakharia J. Kekristenan Dan Nasionalisme Perjumpaan Umat Kristen 
Protestan Dengan Pergerakan Nasional Indonesia 1900-1950. Jakarta: BPK 

Gunung Mulia, 1996. 

Putro, Swastiko. “Persepsi Tokoh Lintas Agama Terhadap Pemikiran ‘Gus Dur’ 

Tentang Pluralisme Agama.” Kajian Moral dan Kewarganegaraan 2 (1) 

(2013): 442–458. 

Qomar, Mujamil. NU “Liberal”: Dari Tradisionalisme Ahlussunah Ke 
Universalisme Islam. Bandung: Mizan, 2002. 

Rosidi. “Inklusivitas Pemikiran Keagamaan Abdurrahman Wahid.” KALAM 10 

(2) (2016): 445–468. 

Rusli, Muhammad. “Pemikiran Keagamaan & Kebangsaan Gus Dur.” Jurnal 
Farabi Volume 12 (2015): 50–71. 

Sarjadi, Soegeng, and Sukardi Rinakit. Meneropong Indonesia 2020 : Pemikiran 
Dan Masalah Kebijakan. Jakarta: Soegeng Sarjadi Syndicate, 2004. 

Sitompul, Einar M. Misi Baru Dalam Kemajemukan Teologi Lintas-Iman Dan 
Lintas-Budaya Buku Penghormatan 80 Tahun Prof. Dr. Olaf Schumann. 

Tomohon: UKIT Press, 2018. 

Wahid, Abdurrahman. Islamku Islam Anda Islam Kita: Agama Masyarakat 
Negara Demokrasi. 1st ed. Jakarta: The Wahid Institute, 2006. 

Yewangoe, Andreas A. Agama Dan Kerukunan. Jakarta: BPK Gunung Mulia, 

2001. 

Zainuri, Ahmad, and Luqman Al-Hakim. “PEMIKIRAN GUS DUR DALAM 

KEHIDUPAN PLURALITAS MASYARAKAT INDONESIA.” 

ISLAMIKA INSIDE: Jurnal Keislaman dan Humaniora 7 (2) (2021): 167–

197. 

 



Pandangan Nasionalisme dan Kehidupan Beragama dari Tokoh Gus Dur 

(Abdurrahman Wahid) 

 

149 

 

Ta’wiluna: Jurnal Ilmu Al-Qur’an, Tafsir dan Pemikiran Islam, Vol. 4, No. 1, April 2023. 

Copyright © 2021 Ta’wiluna: Jurnal Ilmu Al-Qur’an, Tafsir dan Pemikiran Islam: Vol. 4, 

No.1, April 2023, e-ISSN; 2723-0422   

Copyright rests with the authors 

Copyright of Ta’wiluna: Jurnal Ilmu Al-Qur’an, Tafsir dan Pemikiran Islam is the property of 

Ta’wiluna: Jurnal Ilmu Al-Qur’an, Tafsir dan Pemikiran Islam and its content may not be 

copied or emailed to multiple sites or posted to a listserv without the copyright holder's express 

written permission. However, users may print, download, or email articles for individual use. 

https://ejournal.iaifa.ac.id/index.php/takwiluna 

https://ejournal.iaifa.ac.id/index.php/

