
Ta’wiluna: Jurnal Ilmu Al-Qur’an, Tafsir dan Pemikiran Islam  

Volume 4, Number 1, April 2023  

e-ISSN: 2723-0422  
https://ejournal.iaifa.ac.id/index.php/takwiluna 
 

 

Ta’wiluna: Jurnal Ilmu Al-Qur’an, Tafsir dan Pemikiran Islam, Vol. 4, No. 1, April 2022 

This work is licensed under a Creative 

Commons Attribution‐ShareAlike 4.0 

International License 

Accepted: 

 Maret 2023 

Revised: 

April 2023 

Published: 

April 2023 

 

Konsep Tasamuh Di Indonesia 

Perspektif  M. Quraish Shihab Dalam Tafsir Al-Misbah 

(Studi Analisis Penafsiran Surah al-An’a>m Ayat 108) 

 

Nur Azizah1, Muh. Fatoni Hasyim2 

Universitas Islam Negeri Sunan Ampel Surabaya 

Gmail: azizahnganjuk@gmail.com  

 

Abstract: Indonesia is an archipelagic country that has a diversity of cultures, 

races, ethnicities, beliefs, religions and languages. In addition, they also adhere 

to various religions and beliefs such as Islam, Hinduism, Buddhism, 

Catholicism, Christianity, Protestantism, Confucianism and hundreds of local 

religions or beliefs that have become part of the local culture. Islam is one of the 

religions in this country, and the Koran is the main reference as a way of life. Of 

course, in this religion there are many teachings that are oriented to the benefit 

of the people, such as religious moderation. Among the principles of religious 

moderation, one that will be discussed in this article is the concept of tasamuh 

in Indonesia from the perspective of M. Quraish Shihab. The method used in 

this article is qualitative. The results of his research show that the 

contextualization of the tasamuh principle or what is commonly referred to as 

tolerance is found in surah al-An'am verse 108. In this case, Quraish Shihab 

explains that this verse talks about the prohibition for Muslims not to insult the 

worship of other religions. . If we draw on the concept of tasamuh in Indonesia, 

of course this in accordance with existing conditions, because considering this 

country is a country that has a diversity of ethnicities, races, cultures and 

religions. So, the concept of tasamuh is certainly appropriate to be applied in 

order to maintain the integrity of this nation. 

 

Keywords: Moderation Principle, Tasamuh in Indonesia 

 

https://ejournal.iaifa.ac.id/index.php/dirasah
mailto:azizahnganjuk@gmail.com


68 Azizah 

 

Ta’wiluna: Jurnal Ilmu Al-Qur’an, Tafsir dan Pemikiran Islam, Vol. 4, No. 1, April 2023. 

Abstrak: Negara Indonesia merupakan negara kepulauan yang memiliki 

keragaman budaya, ras, suku bangsa, kepercayaan, agama dan bahasa. Selain itu, 

mereka juga menganut berbagai agama dan kepercayaan seperti Islam, Hindu, 

Budha, Katolik Kristen dan Protestan, Kong Hu Chu serta beratus agama atau 

kepercayaan setempat yang telah menjadi bagian dari kebudayaan lokal. Islam 

merupakan salah satu agama yang ada di negara ini, dan Alquran merupakan 

rujukan utama sebagai pedoman hidup. Tentu di dalam agama ini telah banyak 

ajaran-ajaran yang orientasinya untuk kemaslahatan umat, seperti hal nya 

moderasi beragama. Di antara sekian prinsip moderasi beragama salah satu yang 

akan dibahas dalam artikel ini ialah konsep tasamuh di Indonesia perspektif M. 

Quraish Shihab. Adapun metode yang digunakan dalam artikel ini yaitu 

kualitatif. Hasil penelitiannya menunjukkan bahwa kontekstualisasi mengenai 

prinsip tasamuh atau yang biasa disebut sebagai toleransi yakni terdapat pada 

surah al-An’am ayat 108. Dalam hal ini, Quraish Shihab menjelaskan bahwa 

ayat ini berbicara mengenai larangan untuk orang-orang muslim agar tidak  

mencaci sesembahan agama lain. Jika ditarik pada konsep tasamuh di indonesia 

tentu hal ini sesuai dengan kondisi yang ada, sebab mengingat negara ini adalah 

negara yang memiliki keanekaragaman suku, ras, budaya serta agama. Maka, 

konsep tasamuh ini tentu layak diterapkan guna menjaga keutuhan bangsa ini. 

 

Kata Kunci: Prinsip Moderasi, Tasamuh di Indonesia 

 
Pendahuluan 

Moderasi beragama merupakan salah satu isu yang cukup hangat 

dibicarakan dalam dekade ini. Secara istilah moderasi beragama adalah 

moderatnya pemahaman dan amalan ibadah dalam beragama, seimbang tidak 

ekstrem dan tidak berlebih-lebihan (Nurdin, 2021). Dalam konteks Islam, 

moderasi dipahami dengan istilah Islam wasat}iyah  atau Islam moderat (Islam 

jalan tengah yang jauh dari kekerasan, cinta kedamaian, toleran, menjaga nilai 

luruh yang baik, menerima setiap pembaharuan dan perubahan demi 

kemaslahatan, menerima setiap fatwa karena kondisi geografis, sosial serta 

budaya) (Hasan, 2021).  

Tujuan dari moderasi sendiri tidak lain adalah untuk menengahi serta 

mengajak kutub ekstrem bergeser ke tengah. Pada intinya, esensi dari moderasi 

beragama ini ialah untuk memanusiakan manusia.  



Konsep Tasamuh Di Indonesia Perspektif  M. Quraish Shihab Dalam Tafsir                 

Al-Misbah 

 

69 

 

Ta’wiluna: Jurnal Ilmu Al-Qur’an, Tafsir dan Pemikiran Islam, Vol. 4, No. 1, April 2023. 

Di indonesia moderasi beragama merupakan sebuah konsep yang 

terbilang baru, sebab memang baru dirumuskan dan dicanangkan pada tahun-

tahun terakhir ini. Namun, hakikatnya sebagai praktik keberagaman, konsep ini 

sudah ada jauh-jauh hari bahkan sejak sebelum Indonesia merdeka. 

Selain itu, mengingat negara Indonesia merupakan negara kepulauan 

yang memiliki keragaman budaya, ras, suku bangsa, kepercayaan, agama dan 

bahasa. Yang mana dalam negara ini terdapat lebih dari 740 suku bangsa atau 

etnis serta 583 bahasa dan dialek dari 67 bahasa induk yang digunakan berbagai 

suku bangsa (Nurdin, 2021). Di samping itu, karena mereka juga menganut 

berbagai agama dan kepercayaan seperti Islam, Hindu, Budha, Katolik, Kristen, 

Protestan, Kong Hu Chu serta beratus agama atau kepercayaan setempat yang 

telah menjadi bagian dari kebudayaan lokal. Maka konsep moderasi beragama 

di negara ini terbilang salah satu ketetapan yang layak dan patut diterapkan guna 

menjaga keutuhan bangsa dan negara.  

Secara spesifik, moderasi beragama ternyata telah menjadi satu isu 

strategis bangsa yang tercantum di dalam Peraturan Presiden No. 18 Tahun 2020 

tentang Rencana Pembangunan Jangka Menengah Nasional (RPJMN) tahun 

2020-2024 yang menjadi landasan pada pelaksanaan perencanaan pembangunan 

nasional (Aziz, Anam, 2021: 30). 

Dengan demikian agenda moderasi beragama  di Indonesia dengan 

sendirinya menjadi bagian dari agenda besar bangsa, bukan hanya bagian dari 

agenda kementrian agama. Sebagaimana dalam RPJM telah dijelaskan bahwa 

moderasi beragama merupakan salah satu bagian dari persyaratan pembangunan 

nasional. Dalam hal ini pemerintah memperkuat konsep ini untuk mengukuhkan 

toleransi, kerukunan, harmoni sosial dalam kehidupan bermasyarakat (Aziz, 

Anam, 2021: 30).  

Adapun secara historis, moderasi beragama bukanlah suatu ajaran yang 

baru. Sebab, konsep ini mempunyai landasan atau dalil yang kuat dan sudah 

diterapkan oleh orang-orang shalih dalam sejarah peradaban Islam masa lalu. 

Bahkan dalam sejarah Islam di Nusantara konsep ini menjadi ciri khas dan 

karakter keberagaman sejarah bangsa ini. Maka menguatkan dan mempelajari 

kembali di zaman sekarang ini merupakan bagian dari ketersambungan sejarah 

dan pengamalan nila-nilai lama.  

Di Indonesia, moderasi beragama yang telah dijalankan oleh umat Islam 

memiliki karakter sembilan nilai utama, di antaranya ialah tawassut} (tengah-



70 Azizah 

 

Ta’wiluna: Jurnal Ilmu Al-Qur’an, Tafsir dan Pemikiran Islam, Vol. 4, No. 1, April 2023. 

tengah), i’tidal (tegak lurus dan bersikap proporsional), tasamuh (toleransi), 

syu>ra> (musyawarah), al-Ishlah (perbaikan), al-Qudwah (kepeloporan), al-

Muwat}anah (cinta tanah air), al-La’unf (anti kekerasan), I’tira al-‘Urf (ramah 

budaya) (Aziz, Anam, 2021:30). 

Dari sekian sembilan nilai moderasi beragama tersebut, maka dalam 

artikel ini hanya dikerucutkan pada pembahasan prinsip-prinsip moderasi 

tasamuh di Indonesia studi analisis penafsiran surah al-An’a>m ayat 108 

perspektif M. Quraish Shihab. Metode yang digunakan ialah deskriptif-analitis.  

 

Pengertian Tasamuh  

Secara etimologi, kata tasamuh berasal dari bahasa Arab samaha (سمح)  

yang artinya berlapang dada, toleransi. Dalam Lisa>n al-‘Arab istilah yang lazim 

dipergunakan sebagai padanan kata tasamuh ialah al-ju>d (الجود) yang berarti 

kemuliaan (al-Mandzur, T.t: 394). Sementara dalam Kamus al-Munawwir 

tasamuh berarti al-samhu wa al-samhatu wa al-sama>hatu ( والسمحة السمح 
 .yang artinya kemurahan hati, toleran (Munawwir, 1997: 57)  (والسماحة

Sedangkan secara terminologi tasamuh merupakan sikap menyadari akan 

adanya perbedaan dan menghormati, baik itu dari keagamaan, suku, ras, 

golongan, serta berbagai aspek kehidupan lainnya atau sebuah sikap untuk 

memberi ruang bagi orang lain dalam menjalankan keyakinan agamanya, 

mengekspresikan keyakinannya, dan menyampaikan pendapatnya, meskipun hal 

tersebut berbeda dengan apa yang diyakininya (Aziz, Anam, 2021: 43). 

Singkatnya, tasamuh ialah menoleransi atau menerima perbedaan dengan ringan 

(Masduqi, 2011: 26). 

Dengan demikian toleransi berarti sikap terbuka lapang dada, sukarela 

dan lembut dalam menerima perbedaan. Dalam praktiknya, toleransi selalu 

disertai sikap hormat, menerima orang yang berbeda sebagai bagian dari diri 

sendiri serta berfikir positif. Karenanya, sikap tasamuh memiliki sikap yang 

moderat, adil serta berdiri di atas semua kepentingan  kelompok atau golongan 

(Masduqi, 2011: 26). 

Dalam pandangan Baidawi, tasamuh erat kaitannya dengan 

problematika kebebasan atau kemerdekaan HAM (hak asasi manusia), serta tata 



Konsep Tasamuh Di Indonesia Perspektif  M. Quraish Shihab Dalam Tafsir                 

Al-Misbah 

 

71 

 

Ta’wiluna: Jurnal Ilmu Al-Qur’an, Tafsir dan Pemikiran Islam, Vol. 4, No. 1, April 2023. 

kehidpan bermasyarakat, sehingga jika terdapat perbedaan pendapat atau 

keyakinan sudah selayaknya berlapang dada (Bukhori, 2012). Orang yang 

memiliki sifat tasamuh tentu akan menghargai, membiarkan, membolehkan 

pendirian, pandangan, pendapat, kepercayaan, kelakuan, kebiasaan, dan lain 

sebagainya yang berbeda dengan pendiriannya.  

Tasamuh merupakan sikap suka mendengar dan menghargai pendapat 

serta pendirian orang lain. Lawan katanya ialah ashabiyah (orang yang 

menolong kaumnya dengan kedzoliman), fanatisme (tidak mau menghargai 

pendapat atau pendirian orang atau golongan yang lain), atau chauvinisme 

(kesetiaan yang ekstrim).  

Secara umum tasamuh atau toleransi diartikan sebagai pemberian 

kebebasan kepada sesama manusia atau sesama warga masyarakat untuk 

menjalankan keyakinannya atau mengatur kehidupannya serta menentukan 

sikapnya itu tidak melanggar dan tidak bertentangan dengan syarat-syarat atas 

terciptanya ketertiban dan perdamaian dalam masyarakat. 

Dalam konteks agama, tasamuh tidak dibenarkan pada ranah keimanan 

dan ketuhanan. Sebab, tata cara ibadah harus sesuai dengan ritual dan tempatnya 

masing-masing. Moderasi memandang bahwa setiap agama benar menurut 

kepercayaan bagi para penganutnya masing-masing serta tidak dibenarkan 

menganggap bahwa semua agama itu benar dan sama. Toleransi hanya boleh 

dilakukan pada ranah sosial dan kemanusiaan untuk menjaga kerukunan dan 

persatuan (Hasan, 2021). 

Dengan demikian tasamuh merupakan suatu sikap atau perilaku manusia 

yang tidak menyimpang dari ketentuan atau aturan agama, dimana seseorang 

saling menghargai, menghormati serta memberikan ruang gerak yang begitu luas 

bagi pemeluk agama untuk memeluk agamanya masing-masing tanpa adanya 

paksaan dari pemeluk agama lain. Dengan demikian, masing-masing pemeluk 

agama dapat menjalankan ritual agamanya dengan rasa kedamaian dan pada 

tatanan selanjutnya akan tercipta suasana kerukunan hidup antar umat beragama 

yang harmonis, jauh dari pertikaian dan permusuhan. Sikap saling memberi 

maaf, memahami dan menjunjung tinggi hak orang lain untuk dapat beribadah 

sesuai dengan keyakinan yang dimilikinya (Mursyid, 2016). 

 

Karakteristik Tasamuh 



72 Azizah 

 

Ta’wiluna: Jurnal Ilmu Al-Qur’an, Tafsir dan Pemikiran Islam, Vol. 4, No. 1, April 2023. 

Berikut beberapa karakteristik tasamuh menurut Syekh Salim bin Hilali 

(Aminah, 2015): 

1. Kerelaan hati sebab kedermawanan dan kemuliaan 

2. Kelapangan dada karena ketaqwaan dan kebersihan 

3. Kelemah lembutan sebab kemudahan 

4. Ekspresi muka yang ceria sebab kebahagiaan 

5. Rendah diri di hadapan kaum muslimin bukan sebab kehinaan 

6. Mudah dalam berhubungan sosial tanpa penipuan 

7. Menggampangkan dalam berdakwah ke jalan Allah tanpa basa basi 

8. Taat serta tunduk kepada agama Allah tanpa rasa keberatan.  

Ruang Lingkup Tasamuh 

Berikut ruang lingkup tasamuh menurut forum kerukunan umat 

beragama: 

1. Mengakui hak orang lain 

2. Menghormati keyakinan orang lain 

3. Setuju dalam perbedaan (agree in disagreement) 

4. Saling mengerti 

5. Kesadaran dan kejujuran 

Faktor-faktor yang mempengaruhi konsep tasamuh 

Berikut beberapa faktor yang mempengaruhi seseorang bersifat 

tasamuh: 

1. Kepribadian yang terdiri dari ekstrovert dan introvert. 

2. Lingkungan meliputi lingkungan keluarga, lingkungan pendidikan 

formal, lingkungan masyarakat. 

3. Kontak antar kelompok 

4. Kontrol diri 

Tasamuh dalam Agama Islam 

Tasamuh dalam beragama bukan berarti bebas diperbolehkan hari ini 

menganut agama tertentu dan hari esok menganut agama yang lain atau dengan 

bebasnya mengikuti ibadah dan ritualitas semua agama tanpa adanya peraturan 

yang mengikat. Akan tetapi, yang dimaksud toleransi beragama harus difahami 

sebagai bentuk pengakuan setiap orang atas adanya agama-agama lain selain 

agama yang dianutnya dengan segala bentuk sistem dan tata cara 

peribadatannya serta memberikan kebebasan untuk menjalankan keyakinan 

agama masing-masing (Jamaruddin, 2016). 



Konsep Tasamuh Di Indonesia Perspektif  M. Quraish Shihab Dalam Tafsir                 

Al-Misbah 

 

73 

 

Ta’wiluna: Jurnal Ilmu Al-Qur’an, Tafsir dan Pemikiran Islam, Vol. 4, No. 1, April 2023. 

Dalam Islam, konsep tasamuh yang ditawarkan sangatlah rasional dan 

tidak berbelit. Namun, dalam hubungan antara akidah (keyakinan) dan ibadah, 

umat Islam tidak mengenal kata kompromi. Artinya, keyakinan umat Islam 

kepada Allah tidak sama dengan keyakinan para penganut agama lain terhadap 

tuhan-tuhan mereka. Begitupun dengan tata cara ibadahnya. Bahkan Islam 

sendiri membatasi dan melarang penganutnya mencela tuhan-tuhan dalam 

agama manapun. Dengan demikian, konsep tasamuh sendiri dalam Islam 

bukanlah hal yang baru, tetapi sudah diaplikasikan dalam kehidupan sejak 

agama Islam itu lahir (Jamaruddin, 2016). 

Pada dasarnya, Islam sangat menghargai eksistensi agama lain beserta 

penganutnya. Dalam sejarah, Islam tidak pernah memaksakan keyakinannya 

kepada orang lain. Pemaksaan dalam bentuk apapun agar orang lain beriman 

sesuai dengan agama yang memaksa merupakan sebuah tindakan yang tidak etis 

dan bertentangan dengan kemauan atau kehendak Allah (Jamaruddin, 2016). 

Begitulah ajaran yang ada dalam Islam, hubungan antar umat manusia 

agar harmonis saja diatur sedemikian rupa. Oleh karena itu, sudah sepatutnya 

konsep tasamuh tetap dijaga melalui beberapa hal sebagai berikut (Jamaruddin, 

2016): 

1. Islam dengan dua pedomannya (Alquran dan Hadis) memberi 

pemahaman yang komprehensif dan mengajarkan bahwa perbedaan 

ialah niscaya yang merupakan fitrah bagi manusia, sebab manusia satu 

dengan lainnya memiliki perbedaan tingkat pemahaman dan 

intelegensi. Artinya dalam hal ini, konsep tasamuh bisa diaplikasikan 

dengan bermodalkan dan berpedoman pada Alquran dan Hadis, 

dengan cara meyakini bahwa perbedaan itu adalah fitrah dari Allah 

SWT. 

2. Ilmu yang berarti pengetahuan juga merupakan kata kunci menyikapi 

situasi dan kondisi. Artinya dengan adanya Ilmu pengetahuan, tentu 

membuka pola pikir kita sebagai manusia untuk saling toleransi dan 

tenggang rasa antar satu dengan lainnya. 

3. Menyikapi perbedaan dengan berpijak pada landasan budi pekerti 

mulia, lapang dada, serta komunikasi atau dialog yang baik. Dari 

statemen ini, bisa difahami bahwa Islam telah meletakkan pedoman 

kokoh, dasar kuat serta kolaborasi seirama antara kewajiban muslim 

agar saling tenang dan asih dengan sesamanya, juga elok dalam 



74 Azizah 

 

Ta’wiluna: Jurnal Ilmu Al-Qur’an, Tafsir dan Pemikiran Islam, Vol. 4, No. 1, April 2023. 

bergaul ketika dihadapkan pada kondisi dimana mereka berinteraksi 

dengan orang yang berbeda agama atau faham.   

Tasamuh terhadap non-muslim dan batas-batasnya 

Islam merupakan agama yang toleran (samaha). Sebagaimana sabda 

Rasulullah sebagai berikut: 

 الله الحنفة السماحةوقول النبي صلى الله عليه وسلم أحب الدين إلى  
Agama yang paling dicintai di sisi Alah adalah al-hanafiyah  dan al-

samhah (H.R. Bukhori). 

Kata al-hanafiyah yang dimaksud ialah agama yang lurus dan benar, 

sedangkan al-samha ialah penuh kasih sayang dan toleransi. Agama Islam 

memiliki prinsip yang sangat tegas dalam hal toleransi, antara lain seperti firman 

Allah dalam surah al-Ka>firu>n ayat 6, surah al-Isra’ ayat 84, serta surah al-

Qashash ayat 55. Islam memang sangat menjunjung tinggi toleransi. Namun, 

toleransi yang dimaksudkan adalah dalam hal berinteraksi dan bermuamalah 

secara baik dengan non muslim. Sebaliknya, jika tolernsi tersebut sudah 

bersinggungan atau berkaitan dengan masalah akidah, maka prinsip yang 

dipakai adalah “bagimu agamamu dan bagiku agamaku”. Sebab, wilayah 

muamalah dan akidah mustahil untuk disatukan atau dicampuradukkan antara 

satu dengan yang lainnya. Singkatnya, antar kedua tersebut memiliki batas-

batas tertentu sesuai porsinya masing-masing.  

Konsep tasamuh dalam surah al-An’a>m ayat 108 perspektif M. Quraish 

Shihab 

ولاتسبواالذين يدعون من دون الله فيسب الله عدوابغير علم كذلك زينا لكل أمةعملهم  
 ثم إلى ربهم مرجعهم فينبئهم بما كانوا يعملون  

Dan janganlah kamu memaki sembahan-sembahan yang mereka sembah 

selain Alah, maka (akibatnya) mereka akan memaki Allah dengan melampaui 

batas tanpa pengetahuan. Demikianlah Kami perindah bagi setiap umat amal 

mereka. Kemudian kepada Tuhan merekalah kembali mereka, lalu Dia 

memberitakan kepada mereka apa yang dahulu mereka kerjakan.  

1. Asba>b al-Nuzul 

Telah diriwayatkan Ibnu Jari>r dan Ibn al-Mundzir dan Ibn Abi 

Ha>tim dan Ibn Marduwi>h dari Ibn ‘Abba>s bahwa pada zaman nabi 

dahulu, ada seorang muslim yang mencela sesembahan orang-orang 



Konsep Tasamuh Di Indonesia Perspektif  M. Quraish Shihab Dalam Tafsir                 

Al-Misbah 

 

75 

 

Ta’wiluna: Jurnal Ilmu Al-Qur’an, Tafsir dan Pemikiran Islam, Vol. 4, No. 1, April 2023. 

kafir, kemudian celaan tersebut dibalas oleh orang-orang kafir dengan 

balasan yang lebih. Mereka mengolok-ngolok Allah SWT dengan celaan 

yang amat berlebihan (al-Syuyuti, 1414 H: 71). 

2. Tafsir Mufradat 

a. Kata tasubbu> (تسبوا) terambil dari kata sabba (سب) yaitu ucapan 

yang mengandung makna penghinaan terhadap sesuatu atau lebih 

tepatnya sebagai penisbahan suatu kekurangan atau aib 

terhadapnya, baik hal itu benar demikian, ataupun tidak benar. 

Dengan demikian pada intinya ayat ini berisi mengenai  penegasan 

larangan terhadap orang muslim untuk tidak memaki kepercayaan 

kaum musyrikin, sebab makian tidak menghasilkan sesuatu, lebih-

lebih untuk kemaslahatan agama (Shihab, 2007: 242). 

b. Kata al-ladzi>na (الذين) yang menunjuk kepada berhala-berhala 

sesembahan kaum musyrikin, satu kata yang hanya digunakan 

kepada makhluk berakal dan berkehendak. Agaknya kata tersebut 

sengaja dipilih di sini untuk menunjukkan betapa sembahan-

sembahan jangan dimaki, karena kaum musyrikin percaya bahwa 

berhala-berhala itu berakal dan berkehendak. 

c. Kata ‘adwan (عدوا) yang berarti permusuhan dan melampaui batas, 

dan dapat juga diartikan lari atau tergesa-gesa. Penyebutan kata itu 

disini memberi isyarat bahwa setiap pelecehan agama apapun 

agama itu merupakan pelampauan batas serta mengundang 

permusuhan.  

3. Tafsir Surah 

Dalam Tafsir al-Mishbah dijelaskan bahwa ayat ini ditujukan 

kepada kaum muslimin. Pada intinya, ayat ini mengandung larangan 

untuk tidak mencaci tuhan kaum musyrikin, sekalipun ketika kaum 

muslimin dalam posisi emosi menghadapi gangguan mereka atau 

ketidaktahuan mereka, seperti halnya dalam redaksi ini, dan janganlah 

kamu wahai kaum muslimin memaki sembahan-sembahan seperti 

berhala-berhala yang mereka sembah selain Allah, karena jika kamu 

memakinya maka akibatnya mereka akan memaki pula Allah dengan 



76 Azizah 

 

Ta’wiluna: Jurnal Ilmu Al-Qur’an, Tafsir dan Pemikiran Islam, Vol. 4, No. 1, April 2023. 

melampuinya batas atau secara tergesa-gesa tanpa berpikir dan tanpa 

pengetahuan.  

Sebagaimana lanjutannya, sebab jika kaum muslimin melakukan cacian 

maka sama halnya dengan yang dilakukan kaum musyrikin lain sepanjang masa, 

karena demikianlah Kami memperindah bagi setiapa umat amal buruk mereka 

akibat kebejatan budi mereka dan akibat godaan setan terhadap mereka. 

Sementara menurut al-Qurt}ubi dalam tafsirnya al-Jami’ li Ahka>m al-Qur’a>n 

dijelaskan bahwa ayat ini merupakan salah satu bentuk bagian dari perdamaian 

(Shihab, 2007: 242). 

Dengan demikian, selain kandungan ayat ini memiliki unsur penegasan 

larangan untuk kaum muslim agar tidak mencaci sesembahan kaum musyrik, 

ternyata turunnya ayat tersebut juga memiliki maksud dalam hal perdamaian, 

sebagaimana yang telah dijelaskan dalam tafsir al-Jami’ li Ahka>m al-Qur’a>n 

karya al-Qurt}ubi. 

Sementara menurut pengamatan Quraish Shihab dari berbagai perbedaan 

penafsiran mengenai demikianlah Kami memperindah bagi setiap umat amal 

mereka, hakikatnya kata Kami yang menunjuk kepada Alah SWT serta 

menunjuk kepada pelaku selain Allah, maka yang berarti memperindah amal 

mereka di samping Alah SWT, juga keterlibatan peran manusia dalam upaya 

memperindah itu. Dengan kata lain, manusia tidak dapat melepaskan tanggung 

jawab manusia dalam upaya tersebut. Sementara keterlibatan Allah adalah pada 

ketentuan-ketentuan sunnatullah yang berlaku atas semua manusia, antara lain 

siapapun yang tidak membentengi jiwanya dengan iman dan takwa, maka dia 

akan terbawa oleh nafsu, sehingga keburukan dianggapnya indah. Sebaliknya 

siapa yang beriman dan bertakwa, maka keburukan akan dinilainya sangat buruk 

dan kabajikan adalah hiasannya. Ini merupakan ketentuan Allah yang berlaku 

pada semua mansia. Adapun keterlibatan manusia adalah pada keberhasilan atau 

kegagalannya membentengi jiwa mereka (Shihab, 2007, 242). 

Karenanya, konsep larangan memaki tuhan-tuhan atau kepercayaan 

pihak lain merupakan runtutan agama, guna memelihara kesucian agama-agama, 

dan guna menciptakan rasa aman serta hubungan harmonis antar umat 

beragama. Manusia sangat mudah terpancing emosinya bila agama dan 

kepercayaannya disinggung. Ini merupakan tabiat manusia, apapun kedudukan 

sosial atau tingkat pengetahuannya, karena agama bersemi di dalam hati 

penganutnya, sedangkan hati adalah sumber emosi. Berbeda dengan 



Konsep Tasamuh Di Indonesia Perspektif  M. Quraish Shihab Dalam Tafsir                 

Al-Misbah 

 

77 

 

Ta’wiluna: Jurnal Ilmu Al-Qur’an, Tafsir dan Pemikiran Islam, Vol. 4, No. 1, April 2023. 

pengetahuan, yang mengandalkan akal dan pikiran. Karena biasanya, dengan itu 

seseorang mudah menjadi  mengandalkan pendapat ilmiahnya, tetapi sangat 

sulit mengubah kepercayaaananya walau bukti-bukti kekliruan kepercayaan 

telah terhidang kepadanya (Shihab, 2007: 242). 

Jadi jika ditarik kesimpulan, dengan berdasarkan ayat ini, sudah 

sepatutnya sebagai umat muslim tidak boleh memandang rendah bangsa, agama 

atau kebudayaan lainnya, apalagi bersikap menghina, membenci, atau bahkan 

memusuhi. Selain itu, makna tasamuh disini juga diartikan sabar menghadapi 

keyakinan-keyakinan orang lain, pendapat-pendapat mereka serta amal-amal 

mereka walaupun bertentangan dengan keyakinan. Selain itu juga tidak boleh 

menyerang ataupun mencela dengan celaan yang membuat orang tersebut sakit 

dan tersiksa perasaannya.   

 

Konsep Tasamuh di Indonesia 

Di Indonesia moderasi beragama merupakan salah satu sebuah ikhtiar 

untuk merawat tradisi dan menyamai gagasan Islam yang ramah. Dalam term 

yang lain, gagasan dalam moderasi beragama sesungguhnya adalah salah satu 

opsi merawat kebhinakaan Indonesia tanpa harus mencabut tradisi dan 

kebudayaan yang ada. Moderasi beragama tentu bukan pengotak-ngotakan 

Islam, bukan pula sekadar nama suatu kelompok semata melainkan Islam adalah 

moderat itu sendiri (Suharto, 2019: 46). Tentu hal ini sejalan dengan surah al-

An’am ayat 108 tentang toleransi (tasamuh) agama, tepatnya untuk tidak saling 

mencela atau memaki pada agama lain. 

Dalam konteks kehidupan masyarakat plural dan multikultural seperti 

Indonesia, moderasi harus dipahami sebagai komitmen bersama untuk menjaga 

keseimbangan yang paripurna, di mana setiap warga masyarakat, apapun suku, 

etnis, budaya, agama, dan pilihan politiknya harus mau saling mendengarkan 

satu sama lain, serta saling belajar melatih kemampuan mengelola dan 

mengatasi perbedaan di antara mereka. Jelas moderasi sangat erat terkait dengan 

toleransi atau tasamuh. Jika suasana toleransi timbul dengan saling 

menghormati perbedaan, maka disitulah timbul inovasi, ilmu pengetahuan serta 

teknologi (Suharto, 2019: 46). 

Pada konteks kebangsaan, prinsip tasamuh ini ditujukan pada semua 

pihak yang memiliki peran dalam suatu negara seperti, pemerintahan ketika 

menetapkan kebijakan, rakyat ketika menyuarakan pendapat dan lain 



78 Azizah 

 

Ta’wiluna: Jurnal Ilmu Al-Qur’an, Tafsir dan Pemikiran Islam, Vol. 4, No. 1, April 2023. 

sebagainya. Sebab, tindakan tanpa mempertimbangkan akibat dan dampak, bisa 

jadi akan menimbulkan permasalahan yang baru serta madharatnya jauh lebih 

besar.  

 

Kesimpulan 

 

 Berbicara mengenai moderasi beragama, prinsip-prinsip yang telah 

ditetapkan memiliki pengertian dan tujuan masing-masing, seperti halnya tasamuh. 

Tasamuh merupakan sikap menghormati dan menyadari akan adanya perbedaan, 

baik itu dari keagamaan, suku, ras, golongan serta berbagai aspek kehidupan lainnya 

atau sikap untuk memberi ruang bagi orang lain dalam menjalankan keyakinan atau 

menyampaikan pendapatnya, sekalipun hal tersebut berbeda dengan apa yang 

diyakini. Dalam hal ini, dapat ditarik kesimpulan tasamuh atau yang biasa disebut 

sebagai toleransi ialah sikap terbuka, lapang dada, sukarela dan lembut dalam 

menerima perbedaan.  

Sebagai kontekstualisasi sikap tasamuh yang terdapat dalam Alquran ialah 

pada surah al-An’a>m ayat 108. Menurut Quraish Shihab ayat ini menjelaskan 

mengenai larangan untuk orang muslim agar tidak mencaci sesembahan kaum 

musyrik. Pada konteks sekarang, jika dikaitkan dengan negara Indonesia yang mana 

negara ini merupakan negara yang beranekaragam suku ras, budaya, bangsa dan 

agama, tentu prinsip tasamuh ini sudah selayaknya diterapkan. Dengan tujuan 

untuk menjaga keutuhan dan bertahan dari segenap upaya-upaya saparatisme.1 

Sehingga generasi bangsa ini tetap bisa bersatu untuk mewujudkan baldatun 

t}ayyibatun wa rabbun ghafu>r.   

 

 

 

 

 
1Suatu gerakan atau upaya untuk memisahkan suatu wilayah atau kelompok tertentu. 



Konsep Tasamuh Di Indonesia Perspektif  M. Quraish Shihab Dalam Tafsir                 

Al-Misbah 

 

79 

 

Ta’wiluna: Jurnal Ilmu Al-Qur’an, Tafsir dan Pemikiran Islam, Vol. 4, No. 1, April 2023. 

 

Daftar Pustaka 

 

Aminah, Siti. Merajut Ukhuwah Islamiyah Dalam keanekaragaman Budaya dan 
Toleransi Antar Agama, Jurnal Cendekia, Vol. 13, No. 1, Januari 2015 

Aziz, Abdul. Anam, A. Khoirul. Juni 2021. Moderasi Beragama: Berlandaskan 
Nila-Nilai Islam. Cet. I. Jakarta: Direktoral Jenderal Pendidikan Islam 

Bukhori, Baidi. 2012. Toleransi Terhadap Umat Kristiani: Ditinjau dari 
Fundaentalis dan Kontrol Diri. Semarang: IAIN Walisongo Semarang 

Hasan, Mustaqim. Prinsip Moderasi Beragama dalam Kehidupan Berbangsa, 
Jurnal Mubtadiin, Vol. 7, No. 02, Juli-Desember 2021 

Hasan, Mustaqim. Prinsip Moderasi Beragama dalam Kehidupan Berbangsa, 
Jurnal Mubtadiin, Vol. 7, No. 02, Juli-Desember 2021 

Ibn al-Mandzur, bin Mukram, Muhammad, Jamaluddin. T.Th. Lisa>n al-‘Arab. 
Juz VI. Beirut: al-Maktabah al-Taufi>qiyah 

Jamaruddin, Ade. Membangun Tasamuh Keberagaman dala perspektif Al-
Qur’an, Jurnal: Toleransi: Media Komunikasi Umat Beragama, Vol. 8, No. 

2, Juli –Desember 2016 

Masduqi, Irwan. 2011. Berislam Secara Toleran: Teologi Kerukunan Umat 
Beragam. Bandung: PT. Mizan 

Nurdin, Fauziah. Moderasi Beragama Menurut Al-Qur’an dan Hadist, Jurnal 

ilmiah al-Mu’ashirah: Media Kajian Al quran dan Al Hadist Multi 

Perspektif, Vol. 18, No. 1, Januari 2021 

Munawwir, Warson, Ahmad. 1997. Kamus al-Munawwir Arab-Indonesia 
Terlengkap. Edisi Kedua. Cet XIV. Surabaya: Penerbit Pustaka Progresif 

Mursyid, Salma. Konsep Toleransi (al-Samahah) antar Umat Beragama 
Perspektif Islam. Jurnal Aqlam, Jurnal of Islam and Plurality, Vol. 2, No. 

1, Desember 2016 

Shihab, M. Quraish. 2007. Tafsir al-Misbah: Pesan, Kesan dan Keserasian Al-
Qur’an. Cet. VII. Vol. 4. Jakarta: Lentera Hati 

Suharto, Babun. et all. 2019. Moderasi Beragama: Dari Indonesia Untuk Dunia. 

Cet. I. Yogyakarta: Lkis 

al-Syuyu>t}i, Jala>l al-Di>n, Ibn al-Kama>l, ar-Rahma>n, ‘Abdu. 1414 H. al-Dur al-

Mantsu>r fi> al-Tafsi>r al-Ma’tsu>r. Juz III. Damaskus: Da>r al-Fikr 

 

 
 

 

 

 



80 Azizah 

 

Ta’wiluna: Jurnal Ilmu Al-Qur’an, Tafsir dan Pemikiran Islam, Vol. 4, No. 1, April 2023. 

 

Copyright © 2021 Ta’wiluna: Jurnal Ilmu Al-Qur’an, Tafsir dan Pemikiran Islam: Vol. 4, No.1, 

April 2023, e-ISSN; 2723-0422   

Copyright rests with the authors 

Copyright of Ta’wiluna: Jurnal Ilmu Al-Qur’an, Tafsir dan Pemikiran Islam is the property of 

Ta’wiluna: Jurnal Ilmu Al-Qur’an, Tafsir dan Pemikiran Islam and its content may not be copied 

or emailed to multiple sites or posted to a listserv without the copyright holder's express written 

permission. However, users may print, download, or email articles for individual use. 

https://ejournal.iaifa.ac.id/index.php/takwiluna 

https://ejournal.iaifa.ac.id/index.php/

