Ta’wiluna: Jurnal Ilmu Al-Qur’an, Tafsir dan Pemikiran Islam @
Volume 6 Number 3 Desember 2025 L_M
E-ISSN: 2723-0422 P-ISSN: 27230422

This work is licensed under a Creative Commons

https://ejournal.iaifa.ac.id/index.php/takwiluna Attribution-ShareAlike 4.0 International License
Revised: Accepted: Published:
November 2025 November 2025 Desember 2025

Integrasi Al-Qur’an, Qira’at, dan Tajwid: Telaah Relasi
Konseptual dan Fungsional

Hilmy Pratomo
Universitas Sains Al-Qur’an Jawa tengah di Wonosobo
Email: hilmy@unsiq.ac.id

Abstract

This article examines the conceptual and functional relationship between the Qur’an,
qgira‘at, and tajwid as three integral entities in Qur’anic studies. The Qur’an is understood
as the speech of Allah revealed to Prophet Muhammad Saw, transmitted through mutawatir
narration, and serving as the primary guidance for Muslims. Qira‘at represent authentic
variants of Qur’anic recitation with continuous chains of transmission back to the Prophet
Saw, aftirming a plurality of readings within the framework of divine revelation. Tajwid,
meanwhile, is positioned as the discipline that preserves the beauty, accuracy, and
authenticity of recitation through phonetic rules directly inherited from the Prophet Saw
via musyatahah. Using a qualitative-descriptive approach based on library research, this
study concludes that conceptually, the Qur’an constitutes the divine text, gira‘at represent
the transmission variants, and tajwid is the science of pronunciation. Functionally, the
Qur’an is the object of recitation, gira‘at safeguard its mutawatir diversity, and tajwid
ensures phonetic precision and aesthetic quality. This triadic relationship demonstrates the
epistemological and functional continuity by which Allah preserves the purity of the Qur’an
across generations.

Keywords: Qur’an, Qira‘at, Tajwid, Conceptual Relation, Functional Relation.

Abstrak

Artikel ini mengkaji relasi konseptual dan fungsional antara Al-Qur’an, gira‘at, dan tajwid
sebagai tiga entitas integral dalam studi ilmu Al-Qur’an. Al-Qur’an dipahami sebagai
kalamullah yang diturunkan kepada Nabi Muhammad Saw, diriwayatkan secara mutawatir,
dan berfungsi sebagai pedoman utama umat Islam. Qira‘at merepresentasikan ragam
bacaan Al-Qur’an atau cara membaca Kalam Allah yang otentik melalui sanad sahih hingga
Rasulullah Saw, yang menegaskan adanya pluralitas bacaan tanpa keluar dari otoritas
wahyu. Sementara itu, tajwid diposisikan sebagai disiplin ilmu yang menjaga keindahan,
ketepatan bacaan melalui kaidah yang diwariskan Nabi Saw secara musyafahah. Dengan
pendekatan kualitatif-deskriptif berbasis studi pustaka, penelitian ini menegaskan bahwa
secara konseptual Al-Qur’an adalah wahyu atau Kalam Allah, qira‘at adalah ragam
periwayatan bacaan dan cara membaca Kalam Allah, dan tajwid adalah ilmu pelafalan
hurutf-huruf hija’iyyah. Sedangkan secara fungsional, Al-Qur’an menjadi objek yang dibaca,
gira ‘at menjamin keragaman membaca yang benar, dan tajwid memastikan kualitas bacaan
agar tetap sesuai standar. Relasi triadik ini menunjukkan kesinambungan konseptual dan

Ta’wiluna: Jurnal llmu Al-Qur’an, Tafsir dan Pemikiran Islam, Vol. 6 No. 3 Desember 2025


https://ejournal.iaifa.ac.id/index.php/

1381 ‘ Hilmy Pratomo

fungsional yang menjadi sarana utama penjagaan Allah terhadap kemurnian Al-Qur’an
sepanjang zamarn.

Kata kunci: A/-Qur’an, Qira‘at, Tajwid, Relasi Konseptual, Relasi Fungsional.

Pendahuluan

Al-Qur’an merupakan wahyu yang diturunkan kepada Nabi Muhammad dan terjaga
melalui mekanisme transmisi yang mutawatir baik secara tulisan (rasm) maupun lisan
(gira’at). Sejak masa Nabi hingga era kodifikasi, Al-Qur’an tidak hanya dikenal sebagai
teks tertulis, tetapi juga sebagai bacaan (gira’af) yang diwariskan melalui sanad.
Keberagaman gira’at’ yang sahih menegaskan bahwa teks Al-Qur’an mengandung
pluralitas cara membaca yang tetap berada dalam koridor orisinalitas wahyu.

Di sisi lain, fgjwid hadir sebagai disiplin ilmu yang berfungsi menjaga fasahah
pelafalan huruf-huruf Al-Qur’an, dengan menetapkan aturan makhraj, sifat al-huruf, serta
waqf dan ibtida’. Dengan demikian, tajwid bukan sekadar aturan teknis membaca,
melainkan aturan normatif yang memastikan kesinambungan transmisi lisan Al-Qur’an
sesuai standar yang diwariskan dari Rasulullah.?

Permasalahan yang muncul adalah bagaimana menempatkan relasi antara Al-
Qur’an, gira’at, dan tajwid secara konseptual dan fungsional. Apakah gira’at dapat
disamakan sepenuhnya dengan Al-Qur’an, atau justru dipandang sebagai entitas yang
berbeda?. Bagaimana tajwid berfungsi dalam kerangka menjaga keotentikan bacaan di
tengah perbedaan gira’at? Pertanyaan-pertanyaan inilah yang menuntut kajian mendalam
agar diperoleh pemahaman yang lebih komprehensif tentang posisi ketiganya dalam studi
Al-Qur’an.

Metode Penelitian

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif-deskriptif dengan analisis
kepustakaan (/ibrary research). Beberapa langkah yang ditempuh adalah: Pertama,
pengumpulan data. Data diperoleh dari sumber-sumber primer seperti karya turas ilmu Al-
Qur’an seperti al-Burhan fi ‘Ulum Al-Qur’an karya al-Zarkasyi, al-Nashr fi al-Qira’at al-
‘Ashr karya Ibn al-Jazari dan Manahil al-‘Irfan karya al-Zarqani, serta sumber sekunder
berupa kajian kontemporer terkait gira’at dan tajwid. Kedua, analisis Data. Data dianalisis
dengan pendekatan epistemologis-historis, yaitu dengan menelusuri konsep Al-Qur’an,
gira’at, dan tajwid. Mengkaji ragam pandangan ulama tentang hubungan Al-Qur’an dan
gira’at (integralistik, sekularistik, dan simbiotik). Menelaah peran fajwidsebagai instrumen
penjaga bacaan dalam kerangka gira’at. Ketiga, sintesis. Hasil analisis kemudian
disintesiskan untuk menemukan pola relasi triadik Al-Qur’an — gira’at — tajwid, baik dari
sisi konseptual maupun fungsional.

' llmu gira’at adalah ilmu yang membahas tentang cara membaca kalimat-kalimat Al-Qur’an dan
perbedaannya sesuai dengan bacaan yang diriwayatkan oleh Imam gira’at dari Rasulullah Saw. Lihat
Abdurrohim Hasan, Qiraat Al-Qur’an dan Tafsirnya, (Jakarta: PTIQ, 2020), him. 1-2.

2 Muhammad Nabhan bin Husein, Muzakarah 17 at-Tajwid, (Makkah: Ummul Qura, tt), him. 9.

Ta’wiluna: Jurnal llmu Al-Qur’an, Tafsir dan Pemikiran Islam, Vol. 6 No. 3 desember 2025



Integrasi Al-Qur’an, Qira’at, dan Tajwid | 1382

Hasil Penelitian dan Pembahasan
A. Telaah Konseptual Al-Qur’an, Qira’at dan Tajwid

Kata qgur’an secara lughawi (O 2) sama dengan gira’ah (3¢)%) . Kata tersebut
merupakan bentuk masdar dari kata kerja |% yang bermakna menghimpun dan
mengumpulkan. Dengan demikian, lafal qur’an dan gira’ah jika dikaitkan dengan disiplin
ilmu ini bermakna menghimpun dan memadukan sebagian huruf-huruf serta kata-kata
dengan sebagian lainnya.?> Hal ini sejalan dengan firman Allah dalam Al-Qur’an surat a/-
Qiyamah ayat 17-18:

4 s 8% 307 tx LA e e 8
Sl ails als 150 &g axa e O

“Sesungguhnya atas tanggungan kamilah mengumpulkannya (di dadamu) dan
(membuatmu pandai) membacanya. Apabila Kami telah selesai membacakannya
Maka ikutilah bacaannya itu.”

Dari uraian makna Al-Qur’an secara bahasa ini, sebagian Ulama mengungkapkan

bahwa kitab yang Allah turunkan kepada Nabi Muhammad disebut Al-Qur’an karena
menghimpun isi (kandungan) Kitab-kitab Allah yang diturunkan kepada Rasul-rasul
sebelumnya, bahkan menghimpun segala jenis ilmu, sebagaimana diisyaratkan oleh Allah
Swt dalam surat an-Nah/ ayat 89 :

~ o~ /uﬁ/./ "'//:I 1- z “ % 7% ° ’5./‘ o w of - 4 “ ...’ué w . ;:. L 0% Lo
d).:l.c LJJ_,j ch}Jﬁ L‘;& ‘v\.:.é,w d)u/ LJ},/—)&M\ B V~§-.?‘L° \..L:.g.w i..o\ ﬂ.)'(@ Cxo ped
e o z_o z - S 2o, _ ot

Orekidl] (55205 B3 (289 503 (I Gl

“Dan ingatlah akan hari (ketika) Kami bangkitkan pada tiap-tiap umat seorang saksi

atas mereka dari mereka sendiri dan Kami datangkan kamu (Muhammad) menjadi

saksi atas seluruh umat manusia. dan Kami turunkan kepadamu Al-kitab (Al-
Qur’an) untuk menjelaskan segala sesuatu dan petunjuk serta rahmat dan kabar

gembira bagi orang-orang yang berserah diri.”
Berikutnya beralih dari makna bahasa menuju makna istilah. Para pakar telah

menyebutkan beberapa definisi terkait Al-Qur’an. Adapun definisi yang paling
komprehensip menyatakan bahwa Al-Qur’an adalah “Kalam Allah Ta‘ala yang menjadi
mukjizat, diturunkan melalui perantara Jibril ‘alaihi as-salam kepada Muhammad Saw,
terpelihara dalam dada, tertulis dalam mushaf, diriwayatkan secara mutawatir, dibaca
sebagai bentuk ibadah, dimulai dengan surat al-fatihah, ditutup dengan surat an-Nas."

Jika kita memperhatikan makna bahasa dan istilah, terlihat jelas hubungan antara
keduanya. Oleh karena itu, Al-Qur’an dinamakan dengan nama ini karena menghimpun
surat-surat, ayat-ayat, hukum-hukum, berita-berita atau karena Al-Qur’an merupakan
kumpulan yang tertulis dalam mushaf’ dan tersimpan dalam dada atau karena ia
menghimpun berbagai macam makna, realitas, hukum, hikmah, ilmu, dan kisah-kisah yang
terdahulu; atau karena ia mencakup berbagai macam gira ‘at.

Di sisi lain, secara istilahi, baik Ulama usul, figh, maupun pakar bahasa sependapat
bahwa pengertian pokok A/-Qur’an yaitu“Lafal yang diturunkan kepada Nabi Muhammad
Saw. Diawali dari surah al-Fatihah dan diakhiri surah an-Nas. ”Dari sini disimpulkan bahwa
sebagian Ulama menyajikannya dengan uraian yang cukup panjang dan komprehensif,

3 Nabil bin Muhammad Ibrahim, ‘Im al-Qira’at Nasyatuhu, Atwarubu, asaruhu fi al-‘ulum asy-
syar’iyyah,(Riyad: Maktabah at-Taubah, 1419 h), hlm. 15-16.

Ta’wiluna: Jurnal llmu Al-Qur’an, Tafsir dan Pemikiran Islam, Vol. 6 No. 3 Desember 2025



1383 ‘ Hilmy Pratomo

sebagian lainnya memilih penjelasan yang sederhana, sementara sebagian yang lain
merumuskannya secara ringkas dan padat.

B. Telaah Konseptual Qira’at

Berikutnya terkait konseptual gira’at, dalam timbangan bahasa merupakan bentuk
Jjama’dari kata gira’ah. Kata ini berasal dari akar kata gara’a-yaqra’u-qira’atan wa qur’anan
yang bermakna membaca dan qur’anan bermakna bacaan.* Sebagaimana uraian
sebelumnya, lafal gira’at dan qur’an mempunyai makna yang sama yaitu mengumpulkan
dan menggabungkan (a/-jam’u wa al-dammu).> Sejalan dengan itu, dalam kamus Lisan al-

‘Arab diungkapkan bahwa kata qur’an mempunyai makna al-jam’u, kemudian disebut
dengan Al-Qur’an karena mengumpulkan dan menggabungkan beberapa surat tersebut.®

Adapun secara terminologi gira’at Az-Zarkasyi mendefinisikan gira’at adalah
perbedaan beberapa lafal wahyu (Al-Qur’an) dalam penulisan huruf ataupun cara
membacanya baik secara takhfif (meringankan bacaan), tasgil (memberatkan bacaan
dengan tasydid atau tebal), dan lain sebagainya.” Dari sini, benang merah definisi tersebut
bahwa gira’at dikhususkan pada perbedaan beberapa lafal yang terdapat pada Al-Qur’an.®
Di sisi yang lain, Imam Ibn Al-Jazary memberi pengertian pada gira’at sebagai sebuah
disiplin ilmu yang mempelajari tata cara melafalkan beberapa kata dalam Al-Qur’an yang
mana perbedaan kata tersebut dinisbatkan kepada orang yang meriwayatkan.® Imam Ibn
Al-Jazary tidak hanya mendefinisikan gira’at sebagai ragam pengucapan lafal dalam A/-
Qur’an, tetapi juga sebagai ilmu yang faugifi atau ilmu yang dinisbatkan kepada orang yang
meriwayatkan (ma zuwwan Ii naqilihi).

Adapun Ulama lain seperti Imam Al-Banna Ad-Dimyati menyatakan gira’at adalah
ilmu untuk mengetahui kesepakatan pembaca atau pembawa A/-Qur’an dan perbedaan
mereka dalam hal hazf isbat, tahrik, tahsin, fasal, wasal, dan lain sebagainya sesuai dengan
riwayat yang mutawatir yang bersumber dari Rasulullah SAW.!9 Imam Ibnu Al-Jazari dan
Imam Al-Banna Al-Dimyati sepakat bahwa gira’at harus dinisbatkan kepada orang yang
meriwayatkan (ma zuwwan Ii naqilihi).

Lain halnya dengan Imam Al-Zarqani yang mendefinisikan gira’at sebagai salah
satu mazhab dari mazahib mufradat Al-Qur’an yang dipilih oleh salah seorang imam
gira’at yang berbeda dengan mazhab lainnya dimana periwayatan dan farignya disepakati.
Adapun perbedaan tersebut terletak pada pengucapan huruf maupun perbedaan bentuk kosa
katanya.!! Dari beberapa definisi diatas dapat disimpulkan bahwa gira’at merupakan ilmu
yang memepelajari tentang ragam pengucapan /afazdalam Al-Qur’an yang didasarkan atas

* Majduddin Al-Fairuz Abadi, Kamus Al-Muhith, Juz 2 (Beirut: Dar Al Kutub Al *Ilmiah, 2007), hal. 62.

5 Nabil Ibnu Muhammad Ibrahim al-Ismail, Zimu Qir4’at; Nasy atuhu, Ataruhu, Atsaruhu fi al-Lughah al-
‘Arabiyyah, (Riyadh: Maktabah al-Taubah, 2000), hlm. 26.

¢ Manzur, Lisan Al-’Arab, hal. 115.

7 Al-Zarkasyi, Al-Burhan Fi Ulumil Qur’an, hal. 318.

8 Abdul Hadi Al Fadhili, A/-Qira’at Al-Qur’aniyah Tarikh Wa Ta’rif (Beirut: Dar Al Qalam, 1430), hal. 67.

% Ibn Al Jazary, Munjid Al-Muqri’in Wa Mursyid Al-Thalibin (Beirut: Dar Al Kutub Al ’Timiah, 1999), hal.
9.

10 Syihabuddin Ahmad Bin Muhammad Abdul Ghani, /ttihat Fudhala’ Al Basyar Fi Al Qira’at Al Arba’ah
"Asyar (Beirut: Dar Al Kutub Al "Ilmiah, 2001), hal. 67.

" Al-Zarqani, Manahil Al-’Irfan Fi Ulumil Qur’an, hal. 412.

Ta’wiluna: Jurnal llmu Al-Qur’an, Tafsir dan Pemikiran Islam, Vol. 6 No. 3 desember 2025



Integrasi Al-Qur’an, Qira’at, dan Tajwid ’ 1384

riwayat yang sampai kepada Rasulullah SAW bukan karena ijtihad para ulama yang mana
perbedaan tersebut bisa berupa huruf maupun mufradat atau lataz dalam A/l-Qur’an.

Dari beberapa definisi yang telah diuraikan di atas disimpulkan bahwa bahwa fokus
ilmu gira’at adalah perbedaan cara mengucapkan lafal A/-Qur’an, dimana cara pengucapan
ini disandarkan kepada seorang Imam melalui riwayat-riwayat.

C. Standar Validitas Qira’at
Untuk menjamin bahwa berbagai varian gira’at itu benar-benar orisinal bersumber
dari Nabi atau masuk kategori A/-Qur’an, Ulama gira’at membuat aturan-aturan (dawabit)
untuk menyeleksi bacaan yang dapat diterima (magbulah) dan bacaan yang tertolak
(mardudah).
Berkaitan dengan ini, Makki ibn Abi Talib'? misalnya mengemukakan syarat-syarat
diterimanya sebuah gira’at sebagai berikut :
a. Sesuai dengan pedoman bahasa Arab (quwwah wajh al-qira’ah fi al-Arabiyyah)
b. Kesesuaian gira’at dengan rasm (mutabaqah al-qira’ah Ii al-rasm)
c. Adanya kesepakatan umum dari pakar gira’at (ijtima’ al- ‘ammah ‘alaiha)
Sedangkan Imam Al-Jazari juga mengajukan syarat dalam matan “tayyibah’
sebagai berikut :

“Setiap gira’at yang sesuai dengan kaidah nahwu, mencakup rasm usmani walau
hanya kemungkinan dan sahih sanadnya adalah Al-Qur’an. Inilah tiga rukun, jika
hilang salah satu rukun, maka menjadi syadz, walaupun terdapat di qira’at
sab’ah."3

Dari matan di atas dapat disimpulkan bahwa syarat yang diajukan Ibnu Jazari adalah :

a. Sesuai dengan kaidah bahasa Arab (muwafaqah al- ‘arabiyyah muilagan)

b. Sanadnya sahih (sihah al-sanad)

c. Sesuai dengan rasm al-mushaf’ walau hanya kemungkinan (mutabaqgah al-rasm

walau taqgdiran)

Dari syarat-syarat yang diajukan oleh ulama di atas, ada dua syarat yang sama-sama
disepakati, pertama, harus sesuai dengan rasm al-mushaf (mutabaqah al-gira’ah Ii al-rasm)
dan sesuai dengan kaidah bahasa Arab (muwataqah al- ‘arabiyyah mutlagan). Dari sini dapat
diambil kesimpulan bahwa setiap gira’at yang telah memenuhi syarat di atas maka
bacaannya dapat diterima (magbulah)

D. Macam-macam Qira’at
Berdasarkan macamnya gira’at di bedakan menjadi dua, yakni ditinjau dari segi
kualitas dan kuantitas sanadnya sebagaimana berikut :
1. Segi kualitas
Ditinjau dari segi kualitas, macam ilmu gira’at dibagi menjadi lima, yakni :
a. Qira’at Mutawatir. Qira’at Mutawatir adalah gira’at yang di riwayatkan oleh
sekelompok orang dalam satu generasi yang secara akal sehat tidak mungkin
berdusta atau membuat-buat gira’at tersebut kepada generasi selanjutnya

12 Makki bin Abi Thalib, al-Ibanah ‘an Ma’ani al-Qira’at (Mesir: Dar Nahdah, t.th), hlm. 89.
13 Lihat Muhammad Abdul ‘Adhim al-Zarqéni, Manahil al-‘Irfan fi ‘Ulim al-Qur’an (Beirut: Dar Kutub al-
‘Araby, 1995), him. 340.

Ta’wiluna: Jurnal llmu Al-Qur’an, Tafsir dan Pemikiran Islam, Vol. 6 No. 3 Desember 2025



1385 ‘ Hilmy Pratomo

contohnya pada Qs a/-fatihah ayat 4 fy-ﬂ\ 25 <l dengan memanjangkan huruf

mim, dimana gira’at ini diriwayatkan banyak orang yang dari generasi ke generasi

selanjutnya tidak ada perbedaan, sesuai dengan rasm utsmani, dan tidak menyalahi

kaedah Bahasa arab.

Adapun syarat-syarat gira’at mutawatir sebagai berikut :

1) Diriwayatkan oleh perawi yang tsiqqah (terpercaya) dan dipastikan bahwa

bacaannya sesuai dengan Rasulullah Saw,

2) Sesuai dengan ilmu nahwu

3) Sesuai dengan rasm utsmani
Terkait dengan itu, Imam ibn Mujahid telah menyeleksi di antara ulama ahli

gira’at dan dipilihlah tujuh orang yang dianggap memiliki keilmuan yang tinggi,

memiliki sanad yang kuat, dan diakui oleh seluruh kalangan, tidak ditemukan
keraguan atas kebaikan, kejujuran, sehingga banyak murid yang mengharapkan ilmu

yang dimilikinya.

b.

Qira’at Masyhur. Qira’at masyhur adalah gira’at yang memiliki sanad sahih tapi
tidak sampai pada kualitas mutawatir, sesuai dengan rasm utsmani dan kaidah
Bahasa arab, dan masyhur dikalangan para ulama gira’at. Contoh dari gira’at ini
adalah berbagai perbedaan riwayat dari para imam tujuh, dimana Sebagian perawi
menyebutkan suatu Riwayat yang tidak disebutkan oleh perawi lainnya.
Qira’at Ahad. Qira’at ahad adalah gira’at yang memiliki sanad sahih, tetapi
menyalahi tulisan mushaf utsmani dan kaidah Bahasa arab, tidak masyhur
dikalangan ulama qurra’, dan tidak dibaca sebagaimana ketentuan yang telah
ditetapkan. Contoh dari gira’at ini adalah gira’at yang diriwayatkan oleh al-Hakim
dari Ashim al-Jahdari pada Qs ar-Rahman ayat 76 :
~0 o | -
Ol (LSt 3l L (S

-
Z

Sedangkan dalam gira’at mutawatir

d.

Qira’at Syadz. Qira’at Syadz adalah gira’at yang tidak sahih yang memiliki sanad
periwayatan yang dhaif (lemah) dimana didalamnya terdapat perawi yang tidak
tsigah ( tidak dapat dipercaya). Contoh dari gira’at ini adalah pada Qs Yunus ayat
92 14

3L Jgsd 536
Sementara gira’at Ibn Samaifa’ dan Abi al-Samal membaca dengan mengganti
huruf jim dengan ha, yakni:

RSN
Qira’at Maudu’. Qira’at Maudu’ adalah gira’at yang tertolak dikarenakan gira’at
ini diriwayatkan oleh seorang perawi yang tidak jelas asal usulnya atau dengan

14 Romlah Widayati, Implikasi Qira’at Syadzdzah Terhadap Istinbath Hukum (Jakarta: transpustaka, 2015),

hal. 39.

Ta’wiluna: Jurnal llmu Al-Qur’an, Tafsir dan Pemikiran Islam, Vol. 6 No. 3 desember 2025



Integrasi Al-Qur’an, Qira’at, dan Tajwid ’ 1386

kata lain gira’at ini sering disebut dengan gira’at palsu.!> Contoh dari gira’at ini
adalah pada Qs Fathir ayat 28:

B ool 1 b 2 G
Sementara dalam gira’at maudhu’dibaca dengan merafa’kan pada lafaz jalalah
dan menashabkan pada lafaz ulama
AN NI TS
2. Segi Kuantitas
Dilihat dari segi kuantitas sanadnya, maka ilmu gira’at dibagi menjadi 3, diantaranya:
a. Qira’at Sab’ah. Qira’at ini dinisbatkan atau disandarkan kepada tujuh imam
gira’at yang masyhur diantaranya Imam Nafi’, Imam ‘Ashim, Imam Hamzah,
Imam Hamzah, Imam Abdullah Ibn ‘Amr, Imam Abdullah Ibn Katsir, Imam Abu
Amru Ibn Al-A’la, dan Imam Ali Al-Kisa’i
b. Qira’at ‘Asyr. Qira’at ini disandarkan kepada tujuh imam gira’at diatas, ditambah
dengan tiga imam gira’at lainnya, diantaranya Imam Abi Ja’far, Imam Ya’kub, dan
Imam Khalaf.
c. Qira’at Arba’a ‘Asyara. Qira’at ini dinisbatkan kepada sepuluh imam gira’at di
atas, ditambah dengan empat imam gira’at yang lainnya, yakni Imam Hasan Al-
bashri, Imam Ibn Muhaisin, Imam Yahya Al-Yazidi, dan Imam Al-syanbudzi.'¢

E. Dimensi Teoretis dan Praktis dalam Ilmu Tajwid

Secara etimologis, kata fajwid berarti memperindah (zafAsin), mencapai tingkat
tertinggi dalam ketepatan serta kesempurnaan. Kata ini berasal dari akar kata al-jawdah
(kualitas baik). Ungkapan “jawwada fulanun al-amr’ berarti “seseorang telah melakukan
sesuatu dengan baik.” Dengan demikian, tajwid dalam konteks membaca A/-Qur’an
dimaknai sebagai upaya menghadirkan bacaan yang indah, sempurna, serta mencapai
puncak ketepatan dalam pelafalan.

Adapun secara terminologis, fajwid didefinisikan sebagai mengeluarkan setiap
huruf dari makhrajnya serta memberikan hak (hagqg) dan mustahaqq (tambahan sifat yang
layak) bagi huruf tersebut. Hak hurufmencakup sifat-sifat asli yang melekat pada huruf dan
membedakannya dari huruf lain, seperti jahr (suara jelas), syiddah (tekanan kuat), isti‘la’
(terangkat), itbaq (melekat), serta sifat-sifat pokok lainnya. Mustahaqq huruf meliputi
sifat-sifat yang muncul karena kondisi bacaan, seperti izhar (jelas), idgham (lebur), iglab
(perubahan), ikhfa’ (samar), tatkhim (penebalan), dan targig (penipisan).!”

Tajwidterbagi menjadi dua kategori utama, yaitu tajwid ilmiah dan tajwid praktis.

1. Tajwidilmiah adalah pengetahuan mengenai kaidah dan hukum yang dibahas dalam
kitab-kitab zajwid. la merupakan ilmu yang memuat aturan-aturan serta ketentuan
yang dirumuskan oleh para ulama fajwid dan imam gira’at, meliputi pembahasan

15 Widayati, hal. 40.
16 Al Zarqani, Manahil Al-’Irfan Fi Ulumil Qur’an (Beirut: dar Al-kitab Al-’arabi, 1995), hal. 416-17.
17 Zaidan Mahmud Salamah, A/-Mursyid fi ‘Ilmi at-Tajwid (Oman: Dar al-Furqon, 1991), him. 35.

Ta’wiluna: Jurnal llmu Al-Qur’an, Tafsir dan Pemikiran Islam, Vol. 6 No. 3 Desember 2025



1387 ‘ Hilmy Pratomo

tentang makhraj huruf, sifat-sifatnya, hukum pertemuan huruf yang serupa (a/-
mithlayn), maupun huruf yang berdekatan (al-mutaqaribayn), serta perincian
lainnya sebagaimana digariskan oleh ulama gira’at.

2. Tajwid praktis adalah penerapan langsung kaidah-kaidah fajwid dalam membaca
Al-Qur’an, sehingga bacaan sesuai dengan standar yang diwariskan secara
mutawatir dari Rasulullah SAW. Dengan kata lain, tajwid Praktis (at-Tajwid al-
‘Amali) Penerapan hukum-hukum zajwid, yakni aturan pelafalan huruf dengan
ketepatan penuh dalam pengucapannya. Hal itu hanya dapat tercapai dengan
mengeluarkan setiap huruf dari makhrajnya serta memberikan hak dan mustahaqq-
nya.

Adapun objek kajiannya adalah Al-Qur’an al-Karim, temanya kata kata Al-Qur’an
ditinjau dari hukum-hukum hurufnya dan ketepatan pengucapannya. 7ajwid bermanfaat
melindungi lisan dari kesalahan dalam membaca Al-Qur’an, serta menjaga lafaz-lafaznya
dari bentuk perubahan, penyimpangan, kesalahan, penambahan, maupun pengurangan.
Tajwidbertujuan mengantarkan pembacanya meraih kebahagiaan dunia dan akhirat melalui
kualitas bacaan, keindahan pelafalan, dan kesempurnaan pengucapan, sehingga sampai pada
ridha Allah SWT. Keutamaannya termasuk di antara ilmu yang paling mulia, karena
kaitannya langsung dengan Al-Qur’an al-Karim. Kedudukannya termasuk dalam kategori
ilmu-ilmu syar*i.

Landasan otoritasnya bersumber dari bacaan Nabi Muhammad Saw, kemudian
diwariskan kepada para sahabat, tabi‘ m, paraimam gira’at, serta para qurra’ dan ahli bacaan
yang terpercaya. Metodenya mengambil bacaan secara langsung dari para guru dan syekh
yang ahli, dengan cara talaqq7dan musy afahah, sehingga pembaca mengetahui secara tepat
makhraj huruf, sifat-sifatnya, hukum waqaf dan ibtida’, serta penulisan (rasm).

Hukumnya mempelajari tajwid ilmiah, bagi kaum muslimin secara umum
hukumnya mandub (dianjurkan) dan tidak wajib, karena kebenaran bacaan tidak bergantung
pada pengetahuan teoretis mengenai hukum-hukumnya. Adapun bagi para ahli ilmu, maka
hukumnya fardhu kifayah. Sedangkan tajwid praktis hukumnya fardhu ‘ain bagi setiap
muslim dan muslimah yang membaca atau menghafal Al-Qur’an, baik seluruhnya maupun
sebagian, sedikit maupun banyak, selama ia telah mencapai batas taklf syar‘i (batas usia
kewajiban syariat)!'8

F. Relasi antara Al-Qur’an dan Qira’at

Sejauh ini setidaknya ada tiga pola hubungan antara gira’ah dengan Al-Qur’an.
Hubungan antara Al-Qur’an dengan gira’ahini berbuah munculnya tiga karakter hubungan
yakni integralistik, sekularistik, dan simbiotik.!® Ketiganya sebagaimana diuraikan lebih
lanjut sebagaimana berikut:
1. Hubungan Integralistik.

Ditinjau dari segi bahasa, kata "integral" memiliki makna sesuatu yang utuh,
lengkap, menyeluruh, tidak terpisahkan, atau terpadu. Kata ini juga bisa diartikan sebagai

18 Zaidan Mahmud Salamah, A/-Mursyid fi ‘limi at-Tajwid (Oman: Dar al-Furqon, 1991), him. 37.

19 Abdul Qoyum bin abdul Ghofur as-Sindi, Ulum al-Qiro’at (Beirut Lebanon: Darul Basyairul Islamiyyah,
2001), Him. 21.

Ta’wiluna: Jurnal llmu Al-Qur’an, Tafsir dan Pemikiran Islam, Vol. 6 No. 3 desember 2025



Integrasi Al-Qur’an, Qira’at, dan Tajwid | 1388

suatu hal yang menjadi bagian tidak terpisahkan dan diperlukan untuk menjadikan sesuatu
menjadi lengkap dan sempurna.

Hubungan integralistik terkait Al-Qur’an dan Qira’at ini disampaikan oleh Dr.
Muhammad Salim Muhsin, menurutnya antara Al-Qur’an dengan gira’at merupakan dua
entitas dalam satu makna. Argumentasinya ini didasarkan pada pendekatan linguistik,
bahwa term “Al-Qur’an” merupakan bentuk mashdar yang disandarkan dari kata gira’ah.
Dasar dari pernyataan tersebut juga diperkuat oleh hadis yang menjelaskan turunnya Al-
Qur’an juga disertai secara serentak dengan turunnya gira’ah berupa tujuh macam model
bacaan.?’ Tlustrasi sebagai berikut

2. Hubungan Sekularistik

Pendapat ini diutarakan oleh Imam Badruddin az-Zarkasyi (w. 794 H).
Menurutnya, gira’at dan Al-Qur’an adalah dua entitas yang berbeda. Dasar dari
argumentasi az-Zarkasyi esensi Al-Qur’an sendiri merupakan wahyu yang turun kepada
Nabi Muhammad SAW sebagai kemukjizatan dan sebagai penjelasan bagi seluruh alam.?!
Sedangkan gira’ah adalah perbedaan-perbedaan yang hanya terletak pada lafadz Al-Qur’an
yang sebagian berupa takhfif (peringanan bacaan), tasydid (pemberatan bacaan), dan lain
sebagainya. Qira’ah hanyalah menjadi teknis membaca teks luar, tidak sampai menyentuh
sisi terdalam dari Al-Qur’an. gira’ah lebih menempatkan konteksnya pada pertuturan kata
dan percakapan. Ilustrasi Al-Qur’an dan gira’ah sebagai dua entitas yang berbeda.

3. Hubungan Simbiotik

Hubungan simbiotik ini merupakan pendapat Dr. Muhammad Ismail. Menurutnya
antara gira’ah dengan Al-Qur’an tidak bisa dibedakan secara sepenuhnya sebagaimana juga
tidak bisa disamakan secara sepenuhnya. Antara keduanya terdapat ikatan yang kuat
sebagaimana korelasi antara salah satu organ tubuh dengan keseluruhan tubuh manusia.

20 Abdul Qoyum bin abdul Ghofur as-Sindi, Ulum al-Qiro’at (Beirut Lebanon: Darul Basyairul Islamiyyah,
2001), Him. 22.

2l Abdul Qoyum bin abdul Ghofur as-Sindi, Ulum al-Qiro’at (Beirut Lebanon: Darul Basyairul Islamiyyah,
2001), hlm. 22.

Ta’wiluna: Jurnal llmu Al-Qur’an, Tafsir dan Pemikiran Islam, Vol. 6 No. 3 Desember 2025



1389 | Hilmy Pratomo

Organ-organ tubuh menjadi bagian-bagian yang menyusun keseluruhan tubuh jasmaniah.
Terdapat dua hal yang membedakan antara Al-Qur’an dengan gira’ah, pertama, tidak semua
ayat Al-Qur’an mengandung gira’ah, kedua, gira’ah ada yang syadz, ahad, maudhu’
sedangkan Al-Qur’an secara definitive keseluruhannya mutawatir. Secara sederhana dapat
diambil kesimpulan bahwa hanya gira’ah mutawatir saja yang menjadi bagian dari Al-
Qur’an. Agaknya penulis lebih cenderung kepada pendapat yang ketiga ini, dimana antara
Al-Qur’an dan gira’ah memiliki relasi simbiotik. Hal ini juga senada dengan pendapat Dr.
Muhammad Saifuddin yang menyatakan dengan tegas bahwa gira’ah identik dengan Al-
Qur’an.
Lihat Ilustrasi berikut

Syaz

F. Relasi Al-Qur’an dan 7ajwid

Al-Qur’an sebagai kalamullah merupakan wahyu yang diturunkan kepada Nabi
Muhammad Saw melalui perantaraan Malaikat Jibril dengan bentuk bacaan tertentu yang
bersifat tauqifi dan tidak dapat diubah. Keutuhan bacaan Al-Qur’an sejak masa Nabi hingga
saat ini terjaga melalui jalur periwayatan yang mutawatir. Dalam konteks ini, tajwid
berperan sebagai instrumen fundamental untuk memelihara otentisitas lafaz Al-Qur’an dari
berbagai bentuk penyimpangan, baik dalam aspek bunyi, makhraj, maupun sifat huruf.

Secara historis, disiplin ilmu tajwid lahir dari kebutuhan menjaga kesahihan bacaan
Al-Qur’an ketika Islam menyebar ke berbagai wilayah dengan beragam dialek. Tajwid
memastikan bahwa perbedaan gira‘at yang sahih tetap terjaga sesuai riwayatnya, tanpa
bercampur dengan bacaan yang tidak memiliki sanad. Dengan demikian, tajwid tidak hanya
bersifat teknis dalam pengucapan huruf, tetapi juga merupakan manifestasi dari upaya
ilmiah dan spiritual untuk menjaga kemurnian wahyu.
Hubungan antara Al-Qur’an dan tajwid dapat dipahami dalam beberapa aspek. Pertama,
Al-Qur’an merupakan objek utama penerapan tajwid. Segala kaidah tajwid, baik ilmiah
maupun praktis, tidak memiliki signifikansi kecuali jika diterapkan pada bacaan Al-Qur’an.
Kedua, Al-Qur’an merupakan landasan normatif tajwid, sebagaimana ditegaskan dalam

Ta’wiluna: Jurnal llmu Al-Qur’an, Tafsir dan Pemikiran Islam, Vol. 6 No. 3 desember 2025



Integrasi Al-Qur’an, Qira’at, dan Tajwid ’ 1390

firman Allah: wa rattilil qur’ana tartila (Q.S. al-Muzzammil: 4), yang menunjukkan
kewajiban membaca Al-Qur’an dengan tartil, yakni bacaan yang benar, jelas, dan penuh
ketelitian. Ketiga, tajwid berfungsi sebagai penjaga otoritas Al-Qur’an, karena melalui
tajwid, umat Islam dapat memastikan bahwa bacaan yang dilafalkan sama persis dengan
yang diajarkan Nabi Saw dan diwariskan secara musyafahah dari generasi ke generasi.

Dari perspektif fungsional, tajwid menempati posisi penting dalam khazanah ilmu-
ilmu Al-Qur’an. Ia tidak hanya memelihara aspek fonetis teks suci, tetapi juga menjaga
integritas semantik agar makna tidak bergeser akibat kesalahan bacaan. Sementara dari sisi
praksis, tajwid menjadi kewajiban individu (fard ‘ain) bagi setiap muslim yang membaca
Al-Qur’an, sehingga keterkaitan antara Al-Qur’an dan tajwid bersifat integral dan inheren.
Dengan kata lain, Al-Qur’an adalah wahyu yang dibaca, sedangkan tajwid adalah metode
menjaga bacaan tersebut agar tetap sesuai dengan standar ilahiah yang diwariskan melalui
Rasulullah.

Kesimpulan

Dari uraian konseptual dan fungsional di atas dapat disimpulkan bahwa Al-Qur’an,
gira‘at, dan tajwid merupakan tiga entitas yang saling berhubungan secara integral dan
tidak dapat dipisahkan. Secara terminologis, Al-Qur’an dipahami sebagai kalamul/ah yang
diturunkan kepada Nabi Muhammad Saw, terhimpun dalam mushaf, diriwayatkan secara
mutawatir, dan menjadi pedoman utama umat Islam. Qira‘at pada dasarnya merupakan
ragam bacaan Al-Qur’an atau cara membaca Al-Qur’an yang benar, dinisbatkan kepada
Imam-imam gira‘at dengan sanad yang bersambung hingga Rasulullah Saw, schingga
memperlihatkan pluralitas cara baca yang tetap berada dalam bingkai otoritas wahyu.
Adapun tajwid adalah disiplin ilmu yang mengatur tata cara pelafalan huruf Al-Qur’an dari
makhraj dan sifat-sifatnya, sehingga bacaan tetap fasih, indah, dan terjaga dari kesalahan.

Dari segi fungsional, Al-Qur’an menempati posisi sebagai objek bacaan yang suci,
gira‘at berfungsi sebagai ilmu yang mendokumentasikan keragaman periwayatan yang
mutawatir dalam membaca Al-Qur’an, sedangkan tajwid berperan sebagai perangkat
metodologis untuk menjaga keakuratan pelafalan huruf Al-Qur’an. Dengan demikian, Al-
Qur’an menyediakan teks ilahi, gira‘at menghadirkan otentisitas dan keragaman
bacaannya, sementara fajwid memastikan kesesuaian teknis dan estetika bacaan sesuai
tuntunan Rasulullah Saw. Oleh karena itu, relasi antara ketiganya dapat dipandang sebagai
hubungan simbiotik dan saling melengkapi: Al-Qur’an adalah wahyu yang dibaca, gira‘at
adalah ragam periwayatan bacaan wahyu tersebut, dan zajwid adalah mekanisme untuk
menjaga kebenaran serta keindahan bacaan. Sinergi triadik ini menegaskan bahwa transmisi
Al-Qur’an dari generasi ke generasi tidak hanya terpelihara dari segi teks dan makna, tetapi
juga dari segi bunyi, pelafalan, dan keindahan bacaan. Dengan kata lain, keberadaan gira‘at
dan fajwid menjadi bukti sekaligus sarana utama penjagaan Allah terhadap kemurnian Al-
Qur’an sepanjang zaman.

Daftar Pustaka

Badruddin Muhammad bin Abdullah az-Zarkasyi, al-Burhan fi ‘Ulum Al-Qur’an Juz 1,
Darul Ahya’l Kutub al-‘Araby, 1957.

Ta’wiluna: Jurnal llmu Al-Qur’an, Tafsir dan Pemikiran Islam, Vol. 6 No. 3 Desember 2025



1391‘ Hilmy Pratomo
Abu Abdillah Muhamamd bin Ahmad al-Anshary al-Qurthubi, Jami’ al-Ahkam Al-Qur’an
Jilid 111, Beirut: Dar al-Kutub al-Ilmiyyah, 1993.

Abdul Qoyum bin abdul Ghofur as-Sindi, Ulum al-Qiro ’at, Beirut Lebanon: Darul Basyairul
Islamiyyah, 2001.

Abu Hayyan al-Andalusi, Bahrul Muhith (Beirut: Daar al-Kitab al-Ilmiyah, 1993).

Muhammad Abdul adzim az-Zarqani, Manahilul Urfan fi Ulum Al-Qur’an, Jakarta: Gaya
Pratama Media, 2002.

Nabil Ibnu Muhammad Ibrahim al-Ismail, //mu Qira’at; Nasy atuhu, Atwaruhu, Asaruhu fi
al-Lughah al- ‘Arabiyyah, Riyadh: Maktabah al-Taubah, 2000.

Najib Irsadi, Pengaruh Ragam Qiraat terhadap al-Waqf wa al-Ibtida’ dan Implikasinya
dalam Penafsiran, Tesis UIN Sunan Kalijaga Yogyakarta, 2015.

Manna’ al-Qaththan, Mabahits fi ‘Uluml Al-Qur’an, Kairo: Maktabah Wahbah, 2007.
Makki bin Abi Thalib, a/-Ibanah ‘an Ma’ani al-Qira’at, Mesir: Dar Nahdah, t.th.

Mana’ Khalil al-Qattan, Studi l[Imu-ilmu Al-Qur’an, terj. Jakarta: Litera Nusantara, 2002.
Ali as-Sabuni, Shafwah at-Tafasir, Beirut: Maktabah al-‘ Asriyyah, 2008.

Quraish Shihab, 7afsir al-Misbah, Tangerang: Lentera Hati, 2007.

Ta’wiluna: Jurnal llmu Al-Qur’an, Tafsir dan Pemikiran Islam, Vol. 6 No. 3 desember 2025



