
Ta’wiluna: Jurnal Ilmu Al-Qur’an, Tafsir dan Pemikiran Islam  

Volume 6 Number 3 Desember 2025  

E-ISSN: 2723-0422 P-ISSN: 27230422 

https://ejournal.iaifa.ac.id/index.php/takwiluna 
 

Ta’wiluna: Jurnal Ilmu Al-Qur’an, Tafsir dan Pemikiran Islam, Vol. 6 No. 3 Desember 2025 

This work is licensed under a Creative Commons 

Attribution‐ShareAlike 4.0 International License 

 

Revised: 

November 2025 

Accepted: 

November 2025 

Published: 

Desember 2025 

 

Integrasi Al-Qur’an, Qira’at, dan Tajwid: Telaah Relasi 

Konseptual dan Fungsional 

 

Hilmy Pratomo 

Universitas Sains Al-Qur’an Jawa tengah di Wonosobo 

Email: hilmy@unsiq.ac.id 

 

Abstract 

This article examines the conceptual and functional relationship between the Qur’an, 
qira>‘a>t, and tajwi>d as three integral entities in Qur’anic studies. The Qur’an is understood 
as the speech of Allah revealed to Prophet Muhammad Saw, transmitted through mutawa>tir 
narration, and serving as the primary guidance for Muslims. Qira>‘a>t represent authentic 
variants of Qur’anic recitation with continuous chains of transmission back to the Prophet 
Saw, affirming a plurality of readings within the framework of divine revelation. Tajwi>d, 
meanwhile, is positioned as the discipline that preserves the beauty, accuracy, and 
authenticity of recitation through phonetic rules directly inherited from the Prophet Saw 
via musya>fahah. Using a qualitative-descriptive approach based on library research, this 
study concludes that conceptually, the Qur’an constitutes the divine text, qira>‘a>t represent 
the transmission variants, and tajwi>d is the science of pronunciation. Functionally, the 
Qur’an is the object of recitation, qira>‘a>t safeguard its mutawa>tir diversity, and tajwi>d 
ensures phonetic precision and aesthetic quality. This triadic relationship demonstrates the 
epistemological and functional continuity by which Allah preserves the purity of the Qur’an 
across generations. 

Keywords: Qur’an, Qira>‘a>t, Tajwi>d, Conceptual Relation, Functional Relation. 
 

Abstrak 

Artikel ini mengkaji relasi konseptual dan fungsional antara Al-Qur’an, qira>‘a>t, dan tajwi>d 
sebagai tiga entitas integral dalam studi ilmu Al-Qur’an. Al-Qur’an dipahami sebagai 
kala>mulla>h yang diturunkan kepada Nabi Muhammad Saw, diriwayatkan secara mutawa>tir, 
dan berfungsi sebagai pedoman utama umat Islam. Qira>‘a>t merepresentasikan ragam 
bacaan Al-Qur’an atau cara membaca Kala>m Allah yang otentik melalui sanad sah}i>h} hingga 
Rasulullah Saw, yang menegaskan adanya pluralitas bacaan tanpa keluar dari otoritas 
wahyu. Sementara itu, tajwi>d diposisikan sebagai disiplin ilmu yang menjaga keindahan, 
ketepatan bacaan melalui kaidah yang diwariskan Nabi Saw secara musya>fahah. Dengan 
pendekatan kualitatif-deskriptif berbasis studi pustaka, penelitian ini menegaskan bahwa 
secara konseptual Al-Qur’an adalah wahyu atau Kala>m Allah, qira>‘a>t adalah ragam 
periwayatan bacaan dan cara membaca Kala>m Allah, dan tajwi>d adalah ilmu pelafalan 
huruf-huruf hija>’iyyah. Sedangkan secara fungsional, Al-Qur’an menjadi objek yang dibaca, 
qira>‘a>t menjamin keragaman membaca yang benar, dan tajwi>d memastikan kualitas bacaan 
agar tetap sesuai standar. Relasi triadik ini menunjukkan kesinambungan konseptual dan 

https://ejournal.iaifa.ac.id/index.php/


 

1381 Hilmy Pratomo 
 

Ta’wiluna: Jurnal Ilmu Al-Qur’an, Tafsir dan Pemikiran Islam, Vol. 6 No. 3 desember 2025 

fungsional yang menjadi sarana utama penjagaan Allah terhadap kemurnian Al-Qur’an 
sepanjang zaman. 

Kata kunci: Al-Qur’an, Qira>‘a>t, Tajwi>d, Relasi Konseptual, Relasi Fungsional. 
 

Pendahuluan 

Al-Qur’an merupakan wahyu yang diturunkan kepada Nabi Muhammad dan terjaga 

melalui mekanisme transmisi yang mutawa>tir baik secara tulisan (rasm) maupun lisan 

(qira>’a>t). Sejak masa Nabi hingga era kodifikasi, Al-Qur’an tidak hanya dikenal sebagai 

teks tertulis, tetapi juga sebagai bacaan (qira>’a>t) yang diwariskan melalui sanad. 

Keberagaman qira>’a>t1 yang s}ah}i>h} menegaskan bahwa teks Al-Qur’an mengandung 

pluralitas cara membaca yang tetap berada dalam koridor orisinalitas wahyu. 

Di sisi lain, tajwi>d hadir sebagai disiplin ilmu yang berfungsi menjaga fas}a>h}ah} 

pelafalan huruf-huruf Al-Qur’an, dengan menetapkan aturan makhraj, s}ifa>t al-h}uru>f, serta 

waqf dan ibtida>’. Dengan demikian, tajwi>d bukan sekadar aturan teknis membaca, 

melainkan aturan normatif yang memastikan kesinambungan transmisi lisan Al-Qur’an 

sesuai standar yang diwariskan dari Rasulullah.2 

Permasalahan yang muncul adalah bagaimana menempatkan relasi antara Al-

Qur’an, qira>’a>t, dan tajwi>d secara konseptual dan fungsional. Apakah qira>’a>t dapat 

disamakan sepenuhnya dengan Al-Qur’an, atau justru dipandang sebagai entitas yang 

berbeda?. Bagaimana tajwi>d berfungsi dalam kerangka menjaga keotentikan bacaan di 

tengah perbedaan qira>’a>t? Pertanyaan-pertanyaan inilah yang menuntut kajian mendalam 

agar diperoleh pemahaman yang lebih komprehensif tentang posisi ketiganya dalam studi 

Al-Qur’an. 

Metode Penelitian 

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif-deskriptif dengan analisis 

kepustakaan (library research). Beberapa langkah yang ditempuh adalah: Pertama, 

pengumpulan data. Data diperoleh dari sumber-sumber primer seperti karya tura>s\ ilmu Al-

Qur’an seperti al-Burha>n fi> ‘Ulu>m Al-Qur’an karya al-Zarkasyi, al-Nashr fi> al-Qira>’a>t al-

‘Ashr karya Ibn al-Jazari dan Mana>hil al-‘Irfa>n karya al-Zarqani, serta sumber sekunder 

berupa kajian kontemporer terkait qira>’a>t dan tajwi>d. Kedua, analisis Data. Data dianalisis 

dengan pendekatan epistemologis-historis, yaitu dengan menelusuri konsep Al-Qur’an, 

qira>’a>t, dan tajwi>d\. Mengkaji ragam pandangan ulama tentang hubungan Al-Qur’an dan 

qira>’a>t (integralistik, sekularistik, dan simbiotik). Menelaah peran tajwi>d sebagai instrumen 

penjaga bacaan dalam kerangka qira>’a>t. Ketiga, sintesis. Hasil analisis kemudian 

disintesiskan untuk menemukan pola relasi triadik Al-Qur’an – qira>’a>t – tajwi>d, baik dari 

sisi konseptual maupun fungsional. 

 

 
1 Ilmu qira>’a>t adalah ilmu yang membahas tentang cara membaca kalimat-kalimat Al-Qur’an dan 

perbedaannya sesuai dengan bacaan yang diriwayatkan oleh Imam qira>’a>t dari Rasulullah Saw. Lihat 

Abdurrohim Hasan, Qiraat Al-Qur’an dan Tafsirnya, (Jakarta: PTIQ, 2020), hlm. 1-2. 
2 Muhammad Nabhan bin Husein, Muz\akarah fi> at-Tajwi>d, (Makkah: Ummul Qura, tt), hlm. 9. 



Integrasi Al-Qur’an, Qira’at, dan Tajwid 1382 
 

Ta’wiluna: Jurnal Ilmu Al-Qur’an, Tafsir dan Pemikiran Islam, Vol. 6 No. 3 Desember 2025 

Hasil Penelitian dan Pembahasan 

A. Telaah Konseptual Al-Qur’an, Qira>’a>t dan Tajwi>d 

Kata qur’a>n secara lughawi> ( )قرآن   sama dengan qira>’ah )قراءة(      . Kata tersebut 

merupakan bentuk mas}dar dari kata kerja قرأ yang bermakna menghimpun dan 

mengumpulkan. Dengan demikian, lafal qur’a>n dan qira>’ah jika dikaitkan dengan disiplin 

ilmu ini bermakna menghimpun dan memadukan sebagian huruf-huruf serta kata-kata 

dengan sebagian lainnya.3 Hal ini sejalan dengan firman Allah dalam Al-Qur’an surat al-

Qiya>mah  ayat 17-18: 

نَاَّاِن َّ عَهَّعَلَي ۡ   قُ رۡاٰنهََّفاَت بِعََّّۡقَ راَۡنٰهََُّّفاَِذَاَّهوَقُ رۡاٰنََََّّّجََۡ
“Sesungguhnya atas tanggungan kamilah mengumpulkannya (di dadamu) dan 
(membuatmu pandai) membacanya. Apabila Kami telah selesai membacakannya 
Maka ikutilah bacaannya itu.” 

Dari uraian makna Al-Qur’an secara bahasa ini, sebagian Ulama mengungkapkan 

bahwa kitab yang Allah turunkan kepada Nabi Muhammad disebut Al-Qur’an karena 

menghimpun isi (kandungan) Kitab-kitab Allah yang diturunkan kepada Rasul-rasul 

sebelumnya, bahkan menghimpun segala jenis ilmu, sebagaimana diisyaratkan oleh Allah 

Swt dalam surat an-Nah}l ayat 89 : 

وَن ََّ هََٰٰٓؤُلَََٰٓءََِّّۚ عَلَىَّٰ شَهِيدًاَّ بِكََّ نَاَّ وَجِئ ْ أنَفُسِهِمََّّْۖ مِ نَّْ عَلَيْهِمَّ شَهِيدًاَّ أمُ ةٍَّ فَِِّكُلِ َّ عَثَُّ نَ ب ْ عَلَيْكََّوَيَ وْمََّ ز لْنَاَّ
نًاَّلِ كُلِ َّشَىْءٍَّوَهُدًىَّوَرَحَْْةًَّوَبُشْرَىَّٰللِْمُسْلِمِيَّ يَٰ  ٱلْكِتَٰبََّتبِ ْ

“Dan ingatlah akan hari (ketika) Kami bangkitkan pada tiap-tiap umat seorang saksi 
atas mereka dari mereka sendiri dan Kami datangkan kamu (Muhammad) menjadi 
saksi atas seluruh umat manusia. dan Kami turunkan kepadamu Al-kitab (Al-
Qur’an) untuk menjelaskan segala sesuatu dan petunjuk serta rahmat dan kabar 
gembira bagi orang-orang yang berserah diri.” 
Berikutnya beralih dari makna bahasa menuju makna istilah. Para pakar telah 

menyebutkan beberapa definisi terkait Al-Qur’an. Adapun definisi yang paling 

komprehensip menyatakan bahwa Al-Qur’an adalah “Kalam Allah Ta‘ala yang menjadi 

mukjizat, diturunkan melalui perantara Jibril ‘alaihi as-sala>m kepada Muhammad Saw, 

terpelihara dalam dada, tertulis dalam mushaf, diriwayatkan secara mutawa>tir, dibaca 

sebagai bentuk ibadah, dimulai dengan surat al-fa>tih}ah{, ditutup dengan surat an-Na>s." 

Jika kita memperhatikan makna bahasa dan istilah, terlihat jelas hubungan antara 

keduanya. Oleh karena itu, Al-Qur’an dinamakan dengan nama ini karena menghimpun 

surat-surat, ayat-ayat, hukum-hukum, berita-berita atau karena Al-Qur’an merupakan 

kumpulan yang tertulis dalam mus}haf dan tersimpan dalam dada atau karena ia 

menghimpun berbagai macam makna, realitas, hukum, hikmah, ilmu, dan kisah-kisah yang 

terdahulu; atau karena ia mencakup berbagai macam qira>‘a>t. 

 Di sisi lain, secara is}t}ila>h}i>, baik Ulama us}u>l, fiqh, maupun pakar bahasa sependapat 

bahwa pengertian pokok Al-Qur’an yaitu“Lafal yang diturunkan kepada Nabi Muhammad 

Saw. Diawali dari surah al-Fa>tih}ah} dan diakhiri surah an-Na>s.” Dari sini disimpulkan bahwa 

sebagian Ulama menyajikannya dengan uraian yang cukup panjang dan komprehensif, 

 
3 Nabil bin Muhammad Ibrahim, ‘Ilm al-Qira>’a>t Nasyatuhu, At}wa>ruhu, as \a>ruhu fi> al-‘ulu>m asy-

syar’iyyah,(Riyad: Maktabah at-Taubah, 1419 h), hlm. 15-16.  



 

1383 Hilmy Pratomo 
 

Ta’wiluna: Jurnal Ilmu Al-Qur’an, Tafsir dan Pemikiran Islam, Vol. 6 No. 3 desember 2025 

sebagian lainnya memilih penjelasan yang sederhana, sementara sebagian yang lain 

merumuskannya secara ringkas dan padat. 

B. Telaah Konseptual Qira>’a>t 

Berikutnya terkait konseptual qira>’a>t, dalam timbangan bahasa merupakan bentuk 

jama’ dari kata qira>’ah. Kata ini berasal dari akar kata qara’a-yaqra’u-qira>’atan wa qur’a>nan 

yang bermakna membaca dan qur’a>nan bermakna bacaan.4 Sebagaimana uraian 

sebelumnya, lafal qira>’at dan qur’a>n mempunyai makna yang sama yaitu mengumpulkan 

dan menggabungkan (al-jam’u wa al-d}ammu).5 Sejalan dengan itu, dalam kamus Lisa>n al-

‘Arab diungkapkan bahwa kata qur’a>n mempunyai makna al-jam’u, kemudian disebut 

dengan Al-Qur’an karena mengumpulkan dan menggabungkan beberapa surat tersebut.6 

Adapun secara terminologi qira>’a>t Az-Zarkasyi mendefinisikan qira>’a>t adalah 

perbedaan beberapa lafal wahyu (Al-Qur’an) dalam penulisan huruf ataupun cara 

membacanya baik secara takhfi>f (meringankan bacaan), tas\qi>l (memberatkan bacaan 

dengan tasydi>d atau tebal), dan lain sebagainya.7   Dari sini, benang merah definisi tersebut 

bahwa qira>’a>t dikhususkan pada perbedaan beberapa lafal yang terdapat pada Al-Qur’an.8 

Di sisi yang lain, Imam Ibn Al-Jazary memberi pengertian pada qira>’a>t sebagai sebuah 

disiplin ilmu yang mempelajari tata cara melafalkan beberapa kata dalam Al-Qur’an yang 

mana perbedaan kata tersebut dinisbatkan kepada orang yang meriwayatkan.9 Imam Ibn 

Al-Jazary tidak hanya mendefinisikan qira>’a>t sebagai ragam pengucapan lafal dalam Al-

Qur’an, tetapi juga sebagai ilmu yang tauqifi> atau ilmu yang dinisbatkan kepada orang yang 

meriwayatkan (ma’zuwwan li na>qilihi). 

Adapun Ulama lain seperti Imam Al-Banna Ad-Dimyati menyatakan qira>’a>t adalah 

ilmu untuk mengetahui kesepakatan pembaca atau pembawa Al-Qur’an dan perbedaan 

mereka dalam hal h}az|f, is}ba>t, tah}}ri>k, tah}si>n, fas}al, was}al, dan lain sebagainya sesuai dengan 

riwayat yang mutawatir yang bersumber dari Rasulullah SAW.10 Imam Ibnu Al-Jazari dan 

Imam Al-Banna Al-Dimyati sepakat bahwa qira>’a>t harus dinisbatkan kepada orang yang 

meriwayatkan (ma’zuwwan li na>qilihi). 

Lain halnya dengan Imam Al-Zarqani yang mendefinisikan qira>’a>t sebagai salah 

satu maz\hab  dari maz\a>hib  mufrada>t Al-Qur’an yang dipilih oleh salah seorang imam 

qira>’a>t yang berbeda dengan maz\hab  lainnya dimana periwayatan dan t}ariqnya disepakati. 

Adapun perbedaan tersebut terletak pada pengucapan huruf maupun perbedaan bentuk kosa 

katanya.11 Dari beberapa definisi diatas dapat disimpulkan bahwa qira>’a>t merupakan ilmu 

yang memepelajari tentang ragam pengucapan lafaz\ dalam Al-Qur’an yang didasarkan atas 

 
4 Majduddin Al-Fairuz Abadi, Kamus Al-Muhith, Juz 2 (Beirut: Dar Al Kutub Al ’Ilmiah, 2007), hal. 62. 
5 Nabil Ibnu Muhammad Ibrahim al-Ismail, Ilmu Qirâ’at; Nasy’atuhu, Atâruhu, Atsaruhu fi al-Lughah al-

‘Arabiyyah, (Riyadh: Maktabah al-Taubah, 2000), hlm. 26. 
6 Manzur, Lisan Al-’Arab, hal. 115. 
7 Al-Zarkasyi, Al-Burhan Fi Ulumil Qur’an, hal. 318. 
8 Abdul Hadi Al Fadhili, Al-Qira’at Al-Qur’aniyah Tarikh Wa Ta’rif (Beirut: Dar Al Qalam, 1430), hal. 67. 
9 Ibn Al Jazary, Munjid Al-Muqri’in Wa Mursyid Al-Thalibin (Beirut: Dar Al Kutub Al ’Ilmiah, 1999), hal. 

9. 
10 Syihabuddin Ahmad Bin Muhammad Abdul Ghani, Ittihaf Fudhala’ Al Basyar Fi Al Qira’at Al Arba’ah 

’Asyar (Beirut: Dar Al Kutub Al ’Ilmiah, 2001), hal. 67. 
11 Al-Zarqani, Manahil Al-’Irfan Fi Ulumil Qur’an, hal. 412. 



Integrasi Al-Qur’an, Qira’at, dan Tajwid 1384 
 

Ta’wiluna: Jurnal Ilmu Al-Qur’an, Tafsir dan Pemikiran Islam, Vol. 6 No. 3 Desember 2025 

riwayat yang sampai kepada Rasulullah SAW bukan karena ijtihad para ulama yang mana 

perbedaan tersebut bisa berupa huruf maupun mufrada>t atau lafaz\ dalam Al-Qur’an. 

Dari beberapa definisi yang telah diuraikan di atas disimpulkan bahwa bahwa fokus 

ilmu qira>’a>t adalah perbedaan cara mengucapkan lafal Al-Qur’an, dimana cara pengucapan 

ini disandarkan kepada seorang Imam melalui riwayat-riwayat. 

 

C. Standar Validitas Qira>’a>t 

Untuk menjamin bahwa berbagai varian qira>’a>t itu benar-benar orisinal bersumber 

dari Nabi atau masuk kategori Al-Qur’an, Ulama qira>’a>t membuat aturan-aturan (d}awa>bit}) 

untuk menyeleksi bacaan yang dapat diterima (maqbu>lah) dan bacaan yang tertolak 

(mardu>dah). 

Berkaitan dengan ini, Makki> ibn Abi> T{a>lib12 misalnya mengemukakan syarat-syarat 

diterimanya sebuah qira>’a>t sebagai berikut : 

a. Sesuai dengan pedoman bahasa Arab (quwwah wajh al-qira>’ah fi al-Arabiyyah) 

b. Kesesuaian qira>’a>t dengan rasm (mut}a>baqah al-qira>’ah li al-rasm) 

c. Adanya kesepakatan umum dari pakar qira>’a>t (ijtima>’ al-‘a>mmah ‘alaiha>) 

Sedangkan Imam Al-Jazari juga mengajukan syarat dalam matan “t}ayyibah” 

sebagai berikut : 

“Setiap qira>’a>t yang sesuai dengan kaidah nahwu, mencakup rasm usmâni walau 
hanya kemungkinan dan sahih sanadnya adalah Al-Qur’an. Inilah tiga rukun, jika 
hilang salah satu rukun, maka menjadi syadz, walaupun terdapat di qira>’a>t 
sab’ah.13 

Dari matan di atas dapat disimpulkan bahwa syarat yang diajukan Ibnu Jazari adalah : 

a. Sesuai dengan kaidah bahasa Arab (muwa>faqah al-‘arabiyyah mut\}laqan) 

b. Sanadnya s}ah}ih} (s}ih}ah} al-sanad) 

c. Sesuai dengan rasm al-mus}h}af  walau hanya kemungkinan (mut}a>baqah al-rasm 

walau taqdi>ran) 

Dari syarat-syarat yang diajukan oleh ulama di atas, ada dua syarat yang sama-sama 

disepakati, pertama, harus sesuai dengan rasm al-mus}h}af (muta>baqah al-qira>’ah li al-rasm) 

dan sesuai dengan kaidah bahasa Arab (muwa>faqah al-‘arabiyyah mut}laqan). Dari sini dapat 

diambil kesimpulan bahwa setiap qira>’a>t yang telah memenuhi syarat di atas maka 

bacaannya dapat diterima (maqbu>lah) 

 

D. Macam-macam Qira>’a>t 

Berdasarkan macamnya qira>’a>t di bedakan menjadi dua, yakni ditinjau dari segi 

kualitas dan kuantitas sanadnya sebagaimana berikut : 

1. Segi kualitas 

Ditinjau dari segi kualitas, macam ilmu qira>’a>t dibagi menjadi lima, yakni : 

a. Qira>’a>t Mutawa>tir. Qira>’a>t Mutawatir adalah qira >’a>t yang di riwayatkan oleh 

sekelompok orang dalam satu generasi yang secara akal sehat tidak mungkin 

berdusta atau membuat-buat qira>’a>t tersebut kepada generasi selanjutnya 

 
12 Makki> bin Abi> Thalib, al-Iba>nah ‘an Ma’a>ni al-Qira>’a>t (Mesir: Da>r Nahdah, t.th), hlm. 89. 
13 Lihat Muhammad Abdul ‘Adhim al-Zarqâni, Manâhil al-‘Irfân fi ‘Ulûm al-Qur’an (Beirut: Dâr Kutub al-

‘Araby, 1995), hlm. 340. 



 

1385 Hilmy Pratomo 
 

Ta’wiluna: Jurnal Ilmu Al-Qur’an, Tafsir dan Pemikiran Islam, Vol. 6 No. 3 desember 2025 

contohnya pada Qs al-fa>tih}ah} ayat 4    ِِۗيْن الد ِ يَوْمِ   dengan memanjangkan huruf مٰلِكِ 

mim, dimana qira>’a>t ini diriwayatkan banyak orang yang dari generasi ke generasi 

selanjutnya tidak ada perbedaan, sesuai dengan rasm utsmani, dan tidak menyalahi 

kaedah Bahasa arab. 

Adapun syarat-syarat qira>’a>t mutawatir sebagai berikut : 

1) Diriwayatkan oleh perawi yang tsiqqah (terpercaya) dan dipastikan bahwa 

bacaannya sesuai dengan Rasulullah Saw, 

2) Sesuai dengan ilmu nahwu 

3) Sesuai dengan rasm utsmani 

Terkait dengan itu, Imam ibn Mujahid telah menyeleksi di antara ulama ahli 

qira>’a>t dan dipilihlah tujuh orang yang dianggap memiliki keilmuan yang tinggi, 

memiliki sanad yang kuat, dan diakui oleh seluruh kalangan, tidak ditemukan 

keraguan atas kebaikan, kejujuran, sehingga banyak murid yang mengharapkan ilmu 

yang dimilikinya. 

b. Qira>’a>t Masyhur. Qira>’a>t masyhur adalah qira>’a>t yang memiliki sanad sahih tapi 

tidak sampai pada kualitas mutawatir, sesuai dengan rasm utsmani dan kaidah 

Bahasa arab, dan masyhur dikalangan para ulama qira>’a>t. Contoh dari qira>’a>t ini 

adalah berbagai perbedaan riwayat dari para imam tujuh, dimana Sebagian perawi 

menyebutkan suatu Riwayat yang tidak disebutkan oleh perawi lainnya. 

c. Qira>’a>t Ahad. Qira>’a>t ahad adalah qira>’a>t yang memiliki sanad sahih, tetapi 

menyalahi tulisan mushaf utsmani dan kaidah Bahasa arab, tidak masyhur 

dikalangan ulama qurra’, dan tidak dibaca sebagaimana ketentuan yang telah 

ditetapkan. Contoh dari qira>’a>t ini adalah qira>’a>t yang diriwayatkan oleh al-Hakim 

dari Ashim al-Jahdari pada Qs ar-Rahman ayat 76 : 

َّحِسَانََّّو عَباْقَريِ ََّّخُضْرٍََّّرَفاْرَفَّمُت كِ ِٕيََّْعَلٰىَّ
Sedangkan dalam qira>’a>t  mutawatir   

قَريِ ََّّخُضْرٍََّّرَفْ رَفََّّمُت كِ ِٕيََّْعَلٰى َّحِسَانََّّو عَب ْ
d. Qira>’a>t Syadz. Qira>’a>t Syadz adalah qira>’a>t yang tidak sahih yang memiliki sanad 

periwayatan yang dhaif  (lemah) dimana didalamnya terdapat perawi yang tidak 

tsiqah ( tidak dapat dipercaya). Contoh dari qira>’a>t ini adalah pada Qs Yunus ayat 

92 14  

َّببَِدَنِكََََّّّنُ نَجِ يْكَّفاَلْيَ وْمََّ
Sementara qira>’a>t Ibn Samaifa’ dan Abi al-Samal membaca dengan mengganti 

huruf jim dengan ha, yakni: 

َّببَِدَنِكََََّّّنُ نَحيْكَّفاَلْيَ وْمََّ
e. Qira>’a>t Maud}u>’. Qira>’a>t Maud}u>’ adalah qira>’a>t yang tertolak dikarenakan qira>’a>t 

ini diriwayatkan oleh seorang perawi yang tidak jelas asal usulnya atau dengan 

 
14 Romlah Widayati, Implikasi Qira>’a>t Syadzdzah Terhadap Istinbath Hukum (Jakarta: transpustaka, 2015), 

hal. 39. 



Integrasi Al-Qur’an, Qira’at, dan Tajwid 1386 
 

Ta’wiluna: Jurnal Ilmu Al-Qur’an, Tafsir dan Pemikiran Islam, Vol. 6 No. 3 Desember 2025 

kata lain qira>’a>t ini sering disebut dengan qira>’a>t palsu.15 Contoh dari qira>’a>t ini 

adalah pada Qs Fath}ir ayat 28:        

 

ؤُاََّّ اََّيََْشَىَّاللّٰ ََّمِنَّْعِبَادِهَِّالْعُلَمٰٰۤ َّاِنَّ 
Sementara dalam qira>’a>t maudhu>’ dibaca dengan merafa’kan  pada lafaz} jalalah 

dan menashabkan pada lafaz{ ulama>  

اءََّ َّمِنَّْعِبَادِهَِّالْعُلَمٰٰۤ اََّيََْشَىَّاللّٰ  َّاِنَّ 
2. Segi Kuantitas 

Dilihat dari segi kuantitas sanadnya, maka ilmu qira>’a>t dibagi menjadi 3, diantaranya: 

a. Qira>’a>t Sab’ah. Qira>’a>t ini dinisbatkan atau disandarkan kepada tujuh imam 

qira>’a>t yang masyhur  diantaranya Imam Nafi’, Imam ‘Ashim, Imam Hamzah, 

Imam Hamzah, Imam Abdullah Ibn ‘Amr, Imam Abdullah Ibn Katsir, Imam Abu 

Amru Ibn Al-A’la, dan Imam Ali Al-Kisa’i 

b. Qira>’a>t ‘Asyr. Qira>’a>t ini disandarkan kepada tujuh imam qira>’a>t  diatas, ditambah 

dengan tiga imam qira>’a>t lainnya, diantaranya Imam Abi Ja’far, Imam Ya’kub, dan 

Imam Khalaf. 

c. Qira>’a>t Arba’a ‘Asyara. Qira>’a>t ini dinisbatkan kepada sepuluh imam qira>’a>t di 

atas, ditambah dengan empat imam qira>’a>t yang lainnya, yakni Imam Hasan Al-

bashri, Imam Ibn Muhaisin, Imam Yahya Al-Yazidi, dan Imam Al-syanbudzi.16 

 

E. Dimensi Teoretis dan Praktis dalam Ilmu Tajwi>d 

Secara etimologis, kata tajwi>d berarti memperindah (tah}si>n), mencapai tingkat 

tertinggi dalam ketepatan serta kesempurnaan. Kata ini berasal dari akar kata al-jawdah 

(kualitas baik). Ungkapan “jawwada fula>nun al-amr” berarti “seseorang telah melakukan 

sesuatu dengan baik.” Dengan demikian, tajwi>d dalam konteks membaca Al-Qur’an 

dimaknai sebagai upaya menghadirkan bacaan yang indah, sempurna, serta mencapai 

puncak ketepatan dalam pelafalan. 

Adapun secara terminologis, tajwi>d didefinisikan sebagai mengeluarkan setiap 

huruf dari makhrajnya serta memberikan hak (ḥaqq) dan mustaḥaqq (tambahan sifat yang 

layak) bagi huruf tersebut. Hak huruf mencakup sifat-sifat asli yang melekat pada huruf dan 

membedakannya dari huruf lain, seperti jahr (suara jelas), syiddah (tekanan kuat), isti‘la>’ 

(terangkat), iṭba>q (melekat), serta sifat-sifat pokok lainnya. Mustaḥaqq huruf meliputi 

sifat-sifat yang muncul karena kondisi bacaan, seperti iẓha>r (jelas), idgha>m (lebur), iqla>b 

(perubahan), ikhfa>’ (samar), tafkhi>m (penebalan), dan tarqi>q (penipisan).17 

Tajwi>d terbagi menjadi dua kategori utama, yaitu tajwi>d ilmiah dan tajwi>d praktis. 

1. Tajwi>d ilmiah adalah pengetahuan mengenai kaidah dan hukum yang dibahas dalam 

kitab-kitab tajwi>d. Ia merupakan ilmu yang memuat aturan-aturan serta ketentuan 

yang dirumuskan oleh para ulama tajwi>d dan imam qira>’a>t, meliputi pembahasan 

 
15 Widayati, hal. 40. 
16 Al Zarqani, Manahil Al-’Irfan Fi Ulumil Qur’an (Beirut: dar Al-kitab Al-’arabi, 1995),  hal. 416–17. 
17 Zaidan Mahmud Salamah, Al-Mursyid fi ‘Ilmi at-Tajwi>d (Oman: Dar al-Furqon, 1991), hlm. 35. 



 

1387 Hilmy Pratomo 
 

Ta’wiluna: Jurnal Ilmu Al-Qur’an, Tafsir dan Pemikiran Islam, Vol. 6 No. 3 desember 2025 

tentang makhraj huruf, sifat-sifatnya, hukum pertemuan huruf yang serupa (al-

mithlayn), maupun huruf yang berdekatan (al-mutaqa>ribayn), serta perincian 

lainnya sebagaimana digariskan oleh ulama qira>’a>t. 

2. Tajwi>d praktis adalah penerapan langsung kaidah-kaidah tajwi>d dalam membaca 

Al-Qur’an, sehingga bacaan sesuai dengan standar yang diwariskan secara 

mutawa>tir dari Rasulullah SAW. Dengan kata lain, tajwi>d Praktis (at-Tajwi>d al-

‘Amali>) Penerapan hukum-hukum tajwi>d, yakni aturan pelafalan huruf dengan 

ketepatan penuh dalam pengucapannya. Hal itu hanya dapat tercapai dengan 

mengeluarkan setiap huruf dari makhrajnya serta memberikan hak dan mustaḥaqq-

nya. 

Adapun objek kajiannya adalah Al-Qur’an al-Karim, temanya kata kata Al-Qur’an 

ditinjau dari hukum-hukum hurufnya dan ketepatan pengucapannya. Tajwi>d bermanfaat 

melindungi lisan dari kesalahan dalam membaca Al-Qur’an, serta menjaga lafaz-lafaznya 

dari bentuk perubahan, penyimpangan, kesalahan, penambahan, maupun pengurangan. 

Tajwi>d bertujuan mengantarkan pembacanya meraih kebahagiaan dunia dan akhirat melalui 

kualitas bacaan, keindahan pelafalan, dan kesempurnaan pengucapan, sehingga sampai pada 

ridha Allah SWT. Keutamaannya termasuk di antara ilmu yang paling mulia, karena 

kaitannya langsung dengan Al-Qur’an al-Karim. Kedudukannya termasuk dalam kategori 

ilmu-ilmu syar‘i. 

Landasan otoritasnya bersumber dari bacaan Nabi Muhammad Saw, kemudian 

diwariskan kepada para sahabat, ta>bi‘i>n, para imam qira>’a>t, serta para qurra’ dan ahli bacaan 

yang terpercaya. Metodenya mengambil bacaan secara langsung dari para guru dan syekh 

yang ahli, dengan cara talaqqi> dan musya>fahah, sehingga pembaca mengetahui secara tepat 

makhraj huruf, sifat-sifatnya, hukum waqaf dan ibtida>’, serta penulisan (rasm). 

Hukumnya mempelajari tajwi>d ilmiah, bagi kaum muslimin secara umum 

hukumnya mandu>b (dianjurkan) dan tidak wajib, karena kebenaran bacaan tidak bergantung 

pada pengetahuan teoretis mengenai hukum-hukumnya. Adapun bagi para ahli ilmu, maka 

hukumnya fardhu kifa>yah. Sedangkan tajwi>d praktis hukumnya fardhu ‘ain bagi setiap 

muslim dan muslimah yang membaca atau menghafal Al-Qur’an, baik seluruhnya maupun 

sebagian, sedikit maupun banyak, selama ia telah mencapai batas takli>f syar‘i (batas usia 

kewajiban syariat)18 

F.  Relasi antara Al-Qur’an dan Qira>’a>t 

Sejauh ini setidaknya ada tiga pola hubungan antara qira>’ah dengan Al-Qur’an. 

Hubungan antara Al-Qur’an dengan qira>’ah ini berbuah munculnya tiga karakter hubungan 

yakni integralistik, sekularistik, dan simbiotik.19 Ketiganya sebagaimana diuraikan lebih 

lanjut sebagaimana berikut:  

1. Hubungan Integralistik. 

Ditinjau dari segi bahasa, kata "integral" memiliki makna sesuatu yang utuh, 

lengkap, menyeluruh, tidak terpisahkan, atau terpadu. Kata ini juga bisa diartikan sebagai 

 
18 Zaidan Mahmud Salamah, Al-Mursyid fi ‘Ilmi at-Tajwi>d (Oman: Dar al-Furqon, 1991), hlm. 37. 

 
19 Abdul Qoyum bin abdul Ghofur as-Sindi, Ulum al-Qiro’at (Beirut Lebanon: Darul Basyairul Islamiyyah, 

2001), Hlm. 21. 



Integrasi Al-Qur’an, Qira’at, dan Tajwid 1388 
 

Ta’wiluna: Jurnal Ilmu Al-Qur’an, Tafsir dan Pemikiran Islam, Vol. 6 No. 3 Desember 2025 

suatu hal yang menjadi bagian tidak terpisahkan dan diperlukan untuk menjadikan sesuatu 

menjadi lengkap dan sempurna. 

Hubungan integralistik terkait Al-Qur’an dan Qira>’a>t ini disampaikan oleh Dr. 

Muhammad Salim Muhsin, menurutnya antara Al-Qur’an dengan qira>’a>t merupakan dua 

entitas dalam satu makna. Argumentasinya ini didasarkan pada pendekatan linguistik, 

bahwa term “Al-Qur’an” merupakan bentuk mashdar yang disandarkan dari kata qira>’ah. 

Dasar dari pernyataan tersebut juga diperkuat oleh hadis yang menjelaskan turunnya Al-

Qur’an juga disertai secara serentak dengan turunnya qira>’ah berupa tujuh macam model 

bacaan.20 Ilustrasi sebagai berikut 

 

 
 

 

 

 

 

2. Hubungan Sekularistik 

Pendapat ini diutarakan oleh Imam Badruddin az-Zarkasyi (w. 794 H). 

Menurutnya, qira>’a>t dan Al-Qur’an adalah dua entitas yang berbeda. Dasar dari 

argumentasi az-Zarkasyi esensi Al-Qur’an sendiri merupakan wahyu yang turun kepada 

Nabi Muhammad SAW sebagai kemukjizatan dan sebagai penjelasan bagi seluruh alam.21 

Sedangkan qira>’ah adalah perbedaan-perbedaan yang hanya terletak pada lafadz Al-Qur’an 

yang sebagian berupa takhfi>f (peringanan bacaan), tasydi>d (pemberatan bacaan), dan lain 

sebagainya. Qira>’ah hanyalah menjadi teknis membaca teks luar, tidak sampai menyentuh 

sisi terdalam dari Al-Qur’an. qira>’ah lebih menempatkan konteksnya pada pertuturan kata 

dan percakapan. Ilustrasi Al-Qur’an dan qira>’ah sebagai dua entitas yang berbeda. 

 

 

 

 

 

 

 

3. Hubungan Simbiotik 

Hubungan simbiotik ini merupakan pendapat Dr. Muhammad Ismail. Menurutnya 

antara qira>’ah dengan Al-Qur’an tidak bisa dibedakan secara sepenuhnya sebagaimana juga 

tidak bisa disamakan secara sepenuhnya. Antara keduanya terdapat ikatan yang kuat 

sebagaimana korelasi antara salah satu organ tubuh dengan keseluruhan tubuh manusia. 

 
20 Abdul Qoyum bin abdul Ghofur as-Sindi, Ulum al-Qiro’at (Beirut Lebanon: Darul Basyairul Islamiyyah, 

2001), Hlm. 22. 
21 Abdul Qoyum bin abdul Ghofur as-Sindi, Ulum al-Qiro’at (Beirut Lebanon: Darul Basyairul Islamiyyah, 

2001), hlm. 22. 

 

AL-Qur’an 

 

Qira>’a>t 

 

 

Al-Qur’an 

 

Qira>’a>t = 



 

1389 Hilmy Pratomo 
 

Ta’wiluna: Jurnal Ilmu Al-Qur’an, Tafsir dan Pemikiran Islam, Vol. 6 No. 3 desember 2025 

Organ-organ tubuh menjadi bagian-bagian yang menyusun keseluruhan tubuh jasmaniah. 

Terdapat dua hal yang membedakan antara Al-Qur’an dengan qira>’ah, pertama, tidak semua 

ayat Al-Qur’an mengandung qira>’ah, kedua, qira>’ah ada yang sya >dz, aha>d, maudhu>’ 

sedangkan Al-Qur’an secara definitive keseluruhannya mutawa>tir. Secara sederhana dapat 

diambil kesimpulan bahwa hanya qira>’ah mutawa>tir saja yang menjadi bagian dari Al-

Qur’an. Agaknya penulis lebih cenderung kepada pendapat yang ketiga ini, dimana antara 

Al-Qur’an dan qira>’ah memiliki relasi simbiotik. Hal ini juga senada dengan pendapat Dr. 

Muhammad Saifuddin yang menyatakan dengan tegas bahwa qira>’ah identik dengan Al-

Qur’an. 

Lihat Ilustrasi berikut 

  
 

F. Relasi Al-Qur’an dan Tajwi>d 

Al-Qur’an sebagai kala>mulla>h merupakan wahyu yang diturunkan kepada Nabi 

Muhammad Saw melalui perantaraan Malaikat Jibril dengan bentuk bacaan tertentu yang 

bersifat tauqīfī dan tidak dapat diubah. Keutuhan bacaan Al-Qur’an sejak masa Nabi hingga 

saat ini terjaga melalui jalur periwayatan yang mutawa>tir. Dalam konteks ini, tajwi>d 

berperan sebagai instrumen fundamental untuk memelihara otentisitas lafaz Al-Qur’an dari 

berbagai bentuk penyimpangan, baik dalam aspek bunyi, makhraj, maupun sifat huruf. 

Secara historis, disiplin ilmu tajwi>d lahir dari kebutuhan menjaga kesahihan bacaan 

Al-Qur’an ketika Islam menyebar ke berbagai wilayah dengan beragam dialek. Tajwi>d 

memastikan bahwa perbedaan qira>‘a>t yang sahih tetap terjaga sesuai riwayatnya, tanpa 

bercampur dengan bacaan yang tidak memiliki sanad. Dengan demikian, tajwi>d tidak hanya 

bersifat teknis dalam pengucapan huruf, tetapi juga merupakan manifestasi dari upaya 

ilmiah dan spiritual untuk menjaga kemurnian wahyu. 

Hubungan antara Al-Qur’an dan tajwi>d dapat dipahami dalam beberapa aspek. Pertama, 

Al-Qur’an merupakan objek utama penerapan tajwi>d. Segala kaidah tajwi>d, baik ilmiah 

maupun praktis, tidak memiliki signifikansi kecuali jika diterapkan pada bacaan Al-Qur’an. 

Kedua, Al-Qur’an merupakan landasan normatif tajwi>d, sebagaimana ditegaskan dalam 

Ah}ad

Sya>z\

Mutawa>t
ir القران 

 



Integrasi Al-Qur’an, Qira’at, dan Tajwid 1390 
 

Ta’wiluna: Jurnal Ilmu Al-Qur’an, Tafsir dan Pemikiran Islam, Vol. 6 No. 3 Desember 2025 

firman Allah: wa rattilil qur’a>na tartīla> (Q.S. al-Muzzammil: 4), yang menunjukkan 

kewajiban membaca Al-Qur’an dengan tartīl, yakni bacaan yang benar, jelas, dan penuh 

ketelitian. Ketiga, tajwi>d berfungsi sebagai penjaga otoritas Al-Qur’an, karena melalui 

tajwi>d, umat Islam dapat memastikan bahwa bacaan yang dilafalkan sama persis dengan 

yang diajarkan Nabi Saw dan diwariskan secara musya>fahah dari generasi ke generasi. 

Dari perspektif fungsional, tajwi>d menempati posisi penting dalam khazanah ilmu-

ilmu Al-Qur’an. Ia tidak hanya memelihara aspek fonetis teks suci, tetapi juga menjaga 

integritas semantik agar makna tidak bergeser akibat kesalahan bacaan. Sementara dari sisi 

praksis, tajwi>d menjadi kewajiban individu (farḍ ‘ain) bagi setiap muslim yang membaca 

Al-Qur’an, sehingga keterkaitan antara Al-Qur’an dan tajwi>d bersifat integral dan inheren. 

Dengan kata lain, Al-Qur’an adalah wahyu yang dibaca, sedangkan tajwi>d adalah metode 

menjaga bacaan tersebut agar tetap sesuai dengan standar ilahiah yang diwariskan melalui 

Rasulullah. 

 

Kesimpulan 

Dari uraian konseptual dan fungsional di atas dapat disimpulkan bahwa Al-Qur’an, 

qira>‘a>t, dan tajwi>d merupakan tiga entitas yang saling berhubungan secara integral dan 

tidak dapat dipisahkan. Secara terminologis, Al-Qur’an dipahami sebagai kala>mulla>h yang 

diturunkan kepada Nabi Muhammad Saw, terhimpun dalam mushaf, diriwayatkan secara 

mutawa>tir, dan menjadi pedoman utama umat Islam. Qira>‘a>t pada dasarnya merupakan 

ragam bacaan Al-Qur’an atau cara membaca Al-Qur’an yang benar, dinisbatkan kepada 

Imam-imam qira>‘a>t dengan sanad yang bersambung hingga Rasulullah Saw, sehingga 

memperlihatkan pluralitas cara baca yang tetap berada dalam bingkai otoritas wahyu. 

Adapun tajwi>d adalah disiplin ilmu yang mengatur tata cara pelafalan huruf Al-Qur’an dari 

makhraj dan sifat-sifatnya, sehingga bacaan tetap fasih, indah, dan terjaga dari kesalahan. 

Dari segi fungsional, Al-Qur’an menempati posisi sebagai objek bacaan yang suci, 

qira>‘a>t berfungsi sebagai ilmu yang mendokumentasikan keragaman periwayatan yang 

mutawa>tir dalam membaca Al-Qur’an, sedangkan tajwi>d berperan sebagai perangkat 

metodologis untuk menjaga keakuratan pelafalan huruf Al-Qur’an. Dengan demikian, Al-

Qur’an menyediakan teks ilahi, qira>‘a>t menghadirkan otentisitas dan keragaman 

bacaannya, sementara tajwi>d memastikan kesesuaian teknis dan estetika bacaan sesuai 

tuntunan Rasulullah Saw. Oleh karena itu, relasi antara ketiganya dapat dipandang sebagai 

hubungan simbiotik dan saling melengkapi: Al-Qur’an adalah wahyu yang dibaca, qira>‘a>t 

adalah ragam periwayatan bacaan wahyu tersebut, dan tajwi>d adalah mekanisme untuk 

menjaga kebenaran serta keindahan bacaan. Sinergi triadik ini menegaskan bahwa transmisi 

Al-Qur’an dari generasi ke generasi tidak hanya terpelihara dari segi teks dan makna, tetapi 

juga dari segi bunyi, pelafalan, dan keindahan bacaan. Dengan kata lain, keberadaan qira>‘a>t 

dan tajwi>d menjadi bukti sekaligus sarana utama penjagaan Allah terhadap kemurnian Al-

Qur’an sepanjang zaman. 

Daftar Pustaka 

Badruddi>n Muhammad bin Abdulla>h az-Zarka>syi, al-Burha>n fi> ‘Ulu>m Al-Qur’an Juz I, 

Darul Ahya’I Kutub al-‘Araby, 1957. 



 

1391 Hilmy Pratomo 
 

Ta’wiluna: Jurnal Ilmu Al-Qur’an, Tafsir dan Pemikiran Islam, Vol. 6 No. 3 desember 2025 

Abu Abdillah Muhamamd bin Ahmad al-Anshary al-Qurthubi, Jami>’ al-Ah{ka>m Al-Qur’an 

Jilid III, Beirut: Dar al-Kutub al-Ilmiyyah, 1993. 

Abdul Qoyum bin abdul Ghofur as-Sindi, Ulum al-Qiro’at, Beirut Lebanon: Darul Basyairul 

Islamiyyah, 2001. 

Abu Hayyan al-Andalusi, Bahrul Muhith (Beirut: Daar al-Kitab al-Ilmiyah, 1993). 

Muhammad Abdul adzim az-Zarqani, Manahilul Urfan fi Ulum Al-Qur’an, Jakarta: Gaya 

Pratama Media, 2002. 

Nabil Ibnu Muhammad Ibrahim al-Ismail, Ilmu Qira>’a>t; Nasy’atuhu, Atwa>ruhu, As\a>ruhu fi 
al-Lughah al-‘Arabiyyah, Riyadh: Maktabah al-Taubah, 2000. 

Najib Irsadi, Pengaruh Ragam Qiraat terhadap al-Waqf wa al-Ibtida>’ dan Implikasinya 
dalam Penafsiran, Tesis UIN Sunan Kalijaga Yogyakarta, 2015. 

Manna’ al-Qaththân, Maba>hits fi ‘Ulu>ml Al-Qur’an, Kairo: Maktabah Wahbah, 2007. 

Makki bin Abi Thalib, al-Iba>nah ‘an Ma’a>ni al-Qira>’a>t, Mesir: Dâr Nahdah, t.th. 

Mana’ Khalil al-Qattan, Studi Ilmu-ilmu Al-Qur’an, terj. Jakarta: Litera Nusantara, 2002. 

Ali as{-S{abu>>ni, Shafwah at-Tafa>sir, Beirut: Maktabah al-‘Asriyyah, 2008. 

Quraish Shihab, Tafsi>r al-Misba>h, Tangerang: Lentera Hati, 2007. 

 

 

 

 


