
Ta’wiluna: Jurnal Ilmu Al-Qur’an, Tafsir dan Pemikiran Islam  

Volume 6 Number 1 April 2025  

E-ISSN: 2723-0422 P-ISSN : 27230422 

https://ejournal.iaifa.ac.id/index.php/takwiluna 
 

Ta’wiluna: Jurnal Ilmu Al-Qur’an, Tafsir dan Pemikiran Islam, Vol. 6 No. 1 April 2025 

This work is licensed under a Creative Commons 

Attribution‐ShareAlike 4.0 International License 

 

Revised: 

Maret 2025 

Accepted: 

April 2025 

Published: 

April 2025 

 

Nabi Muhammad saw. Sebagai Arsitek Negara Multikulturalisme:  

Studi Piagam Madinah, Hadis, dan Refleksi  Kebangsaan Indonesia 
 

Achmad Ghozali 

Universitas Islam Negeri Sultan Syarif Kasim Riau 

Gmail: ahmadgozlisyafii208@gmail.com 

 

Sudianto 

Universitas Islam Negeri Sultan Syarif Kasim Riau  

email: sudianto@uin-suska.ac.id 

 

Syamsuddin Muir  

Universitas Islam Negeri Sultan Syarif Kasim Riau  

Gmail:  syamsuddin.muir@gmail.com 

 

Abstract 

This article examines the role of the Prophet Muhammad (peace be upon him) as the 
architect of a multicultural nation through a study of the Medina Charter and hadiths on 
equality and tolerance, as well as a reflection of these values in the context of Indonesian 
nationality. The Medina Charter, formulated by the Prophet, demonstrates an inclusive 
political approach, recognizing ethnic and religious diversity, and establishing a social 
governance based on equality and justice. Similarly, the Prophet's hadiths emphasize 
universal values such as human equality, protection of minorities, and respect for the rights 
of non-Muslim citizens. In the context of Indonesia as a pluralistic nation, the principles 
contained in the Medina Charter and the Prophet's hadiths are highly relevant. Reflection 
on these values can inspire strengthening national spirit, interfaith tolerance, and building 
a peaceful multicultural society. This research uses a qualitative-descriptive approach with 
textual analysis and a literature review of historical documents and classical Islamic 
sources. In conclusion, the values established by the Prophet Muhammad saw. through the 
Medina Charter and social hadiths can be used as a normative model in strengthening 
Indonesia's diversity and upholding the principles of justice and unity. 

Keywords: Prophet Muhammad saw. Medina Charter, Multiculturalism, Indonesian 
Nationality, Tolerance. 

Abstrak 

Artikel ini mengkaji peran Nabi Muhammad saw. sebagai arsitek negara multikultural 
melalui studi terhadap Piagam Madinah dan hadis-hadis tentang persamaan dan toleransi, 
serta refleksi nilai-nilai tersebut dalam konteks kebangsaan Indonesia. Piagam Madinah 
yang dirumuskan Nabi menunjukkan pendekatan politik yang inklusif, mengakui 
keberagaman suku dan agama, dan membangun tata kelola masyarakat berbasis kesetaraan 

dan keadilan. Demikian pula, hadis-hadis Nabi menunjukkan penekanan pada nilai-nilai 

https://ejournal.iaifa.ac.id/index.php/
mailto:ahmadgozlisyafii208@gmail.com
mailto:syamsuddin.muir@gmail.com


 

599 Achmad Ghozali, Sudianto, Syamsuddin Muir 

 

Ta’wiluna: Jurnal Ilmu Al-Qur’an, Tafsir dan Pemikiran Islam, Vol. 6 No. 1 April 2025 

universal seperti persamaan manusia, perlindungan terhadap minoritas, dan penghormatan 

terhadap hak-hak warga non-Muslim. Dalam konteks Indonesia sebagai negara yang 

majemuk, prinsip-prinsip yang terkandung dalam Piagam Madinah dan hadis Nabi memiliki 

relevansi tinggi. Refleksi terhadap nilai-nilai tersebut dapat menjadi inspirasi dalam 

memperkuat semangat kebangsaan, toleransi antaragama, dan pembangunan masyarakat 

multikultural yang damai. Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif-deskriptif 

dengan analisis teks dan studi pustaka terhadap dokumen sejarah dan sumber-sumber Islam 

klasik. Kesimpulannya, nilai-nilai yang dibangun oleh Nabi Muhammad saw. melalui 

Piagam Madinah dan hadis-hadis sosial dapat dijadikan model normatif dalam memperkuat 

kebinekaan Indonesia dan menjunjung tinggi prinsip keadilan dan persatuan. 

Kata Kunci: Nabi Muhammad saw. Piagam Madinah, Multikulturalisme, Kebangsaan 

Indonesia, Toleransi 

Pendahuluan 

Indonesia adalah negara kepulauan yang memiliki keragaman etnis, budaya, bahasa, 

dan agama yang sangat tinggi. Data Badan Pusat Statistik (BPS) menunjukkan bahwa 

Indonesia memiliki lebih dari 1.300 kelompok etnis dan lebih dari 700 bahasa daerah yang 

tersebar di seluruh penjuru nusantara yang masih aktif digunakan, meskipun UNESCO 

hanya mencatat 143 diantaranya. Selain itu, Indonesia juga mengakui enam agama resmi 

yaitu Islam, Kristen, Katolik, Hindu, Buddha, dan Konghucu. Keberagaman ini 

mencerminkan sejarah panjang Indonesia sebagai negara kepulauan dengan berbagai latar 

belakang etnis dan budaya. Dengan kondisi tersebut, Indonesia termasuk salah satu negara 

paling multikultural didunia. Namun, di tengah keberagaman itu, tantangan serius seperti 

konflik sosial horizontal, diskriminasi, dan intoleransi kerap muncul sebagai ancaman 

terhadap persatuan bangsa. Oleh karena itu, penting untuk terus menerus secara konsisten 

menggali dan menginternalisasi nilai-nilai yang akan mampu merekatkan keberagaman 

tersebut. 

Dalam hal ini, Nabi Muhammad saw. merupakan figur historis dan spiritual yang layak 

dijadikan teladan dalam membangun masyarakat yang multikultural. Beliau tidak hanya di 

kenal sebagai rasul, tetapi juga pemimpin sosial-politik yang berhasil menyatukan berbagai 

suku, agama, dan golongan dalam satu komunitas yang damai dan sejahtera. Keberhasilan 

Nabi Muhammad saw. dalam membangun masyarakat Madinah menjadi bukti nyata 

kapasitas beliau sebagai arsitek negara multikultural. Hal ini terutama terlihat dalam 

dokumen penting yang dikenal sebagai Piagam Madinah, yang menjadi semacam 'konstitusi' 

pertama yang mengatur kehidupan bersama dalam masyarakat plural.1 

Piagam Madinah merupakan dokumen sosial-politik yang dirancang oleh Nabi 

Muhammad saw. setelah hijrah ke Madinah. Dokumen ini menjadi landasan bagi hubungan 

antar komunitas di Madinah yang terdiri dari kaum Muhajirin, Anshar, dan kelompok non-

Muslim seperti kaum Yahudi. Piagam ini terdiri dari 47 pasal yang mencerminkan prinsip-

prinsip dasar kehidupan bersama yang damai, adil, dan setara. Para ahli sejarah dan hukum 

Islam menganggap Piagam Madinah sebagai tonggak penting dalam sejarah tata 

 
1Mohammad Kosim, “INSTITUSI POLITIK DI ZAMAN NABI MUHAMMAD SAW,”Islamuna: Jurnal 

Studi Islam, Vol. 2, no. 1 (5 Juni 2015): 1–15, https://doi.org/10.19105/islamuna.v2i1.651 



Nabi Muhammad saw. Sebagai Arsitek Negara Multikulturalisme: Studi Piagam 
Madinah, Hadis, dan Refleksi  Kebangsaan Indonesia 

600 

 

Ta’wiluna: Jurnal Ilmu Al-Qur’an, Tafsir dan Pemikiran Islam, Vol. 6 No. 1 April 2025 

pemerintahan modern, karena berhasil meletakkan fondasi negara berbasis kesepakatan 

sosial (mitsaq) dan hukum yang inklusif.2 

Selain melalui Piagam Madinah, nilai-nilai multikultural juga tercermin dalam banyak 

sabda Nabi Muhammad SAW. Dalam hadis yang diriwayatkan oleh Muslim, Nabi bersabda:  

اللَّهى   رَسُولُ  قاَلَ  قاَلَ  هُريَْ رةََ  أَبِى  وسلم-عَنْ  عليه  الله  وَأمَْوَالىكُمْ    -صلى  صُوَرىكُمْ  إىلََ  يَ نْظرُُ  لاَ  اللَّهَ  إىنه 
  وَلَكىنْ يَ نْظرُُ إىلََ قُ لُوبىكُمْ وَأعَْمَالىكُمْ 

Artinya;  

Dari Abu Hurairah ia berkata: Telah bersabda Rasulullah Saw: Sesungguhnya Allah tidak 

melihat kepada rupa dan hartamu, tetapi Dia melihat kepada hati dan amalmu' (HR. 

Muslim, no. 2564).  

Pesan Nabi ini menegaskan bahwa penilaian terhadap manusia tidak didasarkan pada 

atribut lahiriah atau status sosial, melainkan pada integritas moral dan ketakwaan. Hadis ini 

merupakan fondasi spiritual strategis untuk membangun masyarakat yang inklusif dan anti-

diskriminatif. Dalam konteks kebangsaan Indonesia, semangat yang terkandung dalam 

Piagam Madinah dan hadis-hadis Nabi sangat relevan untuk dijadikan rujukan etis dan 

politis. Pancasila sebagai dasar negara juga mengandung nilai-nilai yang mendukung 

keberagaman, toleransi, dan keadilan sosial. Seperti halnya Madinah di masa Nabi, 

Indonesia adalah rumah bersama bagi semua elemen masyarakat tanpa memandang latar 

belakang agama, etnis, atau budaya. Oleh karena itu, studi tentang Piagam Madinah dan 

sabda-sabda Nabi Muhammad saw. merupakan kontribusi amat penting dalam memperkuat 

semangat kebangsaan dan memperkokoh keutuhan nasional.3 

Tujuan penulisan artikel ini adalah untuk mengkaji secara mendalam peran Nabi 

Muhammad saw. sebagai arsitek negara multikultural dengan menelaah isi Piagam Madinah 

dan hadis-hadis yang relevan, serta merefleksikan nilai-nilai tersebut dalam konteks 

kebangsaan Indonesia. Artikel ini juga bertujuan memberikan pemahaman bahwa Islam 

memiliki warisan historis yang kuat dalam membangun tatanan sosial yang plural dan 

inklusif. Kajian mengenai negara multikultural telah berkembang secara signifikan dalam 

berbagai disiplin ilmu sosial dan humaniora. Menurut Will Kymlicka, negara multi kultural 

adalah negara yang mengakui keberagaman identitas budaya dan memberikan ruang yang 

setara kepada setiap kelompok untuk mengekspresikan identitas tersebut dalam ruang 

publik.4 Multikulturalisme bukan sekadar toleransi, melainkan pengakuan aktif terhadap 

pluralitas yang dilembagakan secara politik dan hukum. Konsep ini dapat menjadi kerangka 

normatif dalam merancang tatanan sosial yang damai ditengah keberagaman. 

Dalam konteks teori negara, pendekatan multikulturalisme seringkali dikaitkan dengan 

demokrasi deliberatif dan teori keadilan sosial. John Rawls melalui konsep 'justice as 

fairness' menekankan pentingnya perlakuan setara bagi semua warga negara tanpa 

 
2Muhammad Hamidullah, The First Written Constitution in the World An Important Document of the Time of 

the Holy Prophet, (Lahore: Sh. Muhammad Ashraī,1975), hlm. 24. 
3Thohir Luth dkk, Bernegara dalam Islam, (Malang: UB Press, 2018); Mujaid Komkelo dkk, Fiqh HAM: 

Ortodoksi dan Liberalisme Hak Asasi Manusia dalam Islam, (Malang: Setara Press, 2015) 
4Will Kymlicka, Multicultural Citizenship, (Oxford: Oxford University Press, 1995). 



 

601 Achmad Ghozali, Sudianto, Syamsuddin Muir 

 

Ta’wiluna: Jurnal Ilmu Al-Qur’an, Tafsir dan Pemikiran Islam, Vol. 6 No. 1 April 2025 

memandang latar belakang identitas mereka.5Konsep ini bersinggungan dengan pendekatan 

Nabi Muhammad saw. dalam menyusun Piagam Madinah yang menjamin perlindungan bagi 

semua kelompok, termasuk non-Muslim, sebagai bagian dari komunitas politik Madinah 

(ummah wahidah). 

Kajian pustaka terhadap Piagam Madinah menunjukkan bahwa dokumen ini dianggap 

sebagai perintis konstitusi tertulis dalam sejarah dunia. Muhammad Hamidullah menyebut 

Piagam Madinah sebagai bentuk awal dari negara hukum karena dokumen ini mengatur hak 

dan kewajiban semua kelompok secara tertulis dan disepakati bersama.6 Lebih dari sekadar 

kesepakatan politik, Piagam ini menegaskan prinsip persatuan, keadilan, dan tanggung 

jawab kolektif atas keamanan dan perdamaian. Beberapa peneliti Muslim kontemporer 

seperti Tariq Ramadan melihat Piagam Madinah sebagai cerminan nilai-nilai Islam universal 

dalam merawat kemajemukan. Menurut Ramadan, Nabi tidak memaksakan Islam sebagai 

identitas tunggal, melainkan membangun masyarakat berdasarkan prinsip saling 

menghormati dan kesetaraan hak sipil.7 Model ini sangat relevan dengan tantangan 

masyarakat modern yang diwarnai polarisasi dan eksklusivisme identitas. 

Dalam hadis Nabi, terdapat banyak riwayat yang mengandung prinsip 

multikulturalisme. Sebagai contoh, Nabi bersabda: 

عن ابن مسعود قال : قال رسول الله صلى الله عليه وسلم : من اذى ذميا فأنا خصمه ومن كنت  
 خصمه خصمته يوم القيامة  

Artinya: “Dari Ibnu Mas'ud: Nabi saw. bersabda, Barangsiapa yang menyakiti non-Muslim 

yang hidup berdampingan dengan orang-orang Muslim, maka akulah musuhnya, 

dan barangsiapa menjadi musuhku didunia, maka aku memusuhinya dihari kiamat 

nanti. (HR. Abu Dawud).  

Hadis ini menunjukkan bahwa Rasulullah saw. memposisikan kelompok non-Muslim 

dalam perlindungan hukum dan moral yang kuat.8 Hal ini memberi dasar teologis bahwa 

dalam Islam, keragaman agama dan budaya bukanlah ancaman, melainkan bagian dari 

sunnatullah yang harus dihormati. Dalam konteks Indonesia, nilai-nilai yang terkandung 

dalam Piagam Madinah dan hadis-hadis Nabi memberikan inspirasi bagi pembentukan 

negara bangsa yang majemuk dan demokratis. Pancasila sebagai dasar negara memiliki 

kesesuaian nilai dengan prinsip-prinsip Islam dalam membangun keadilan sosial dan 

harmoni antargolongan. Kajian-kajian seperti yang dilakukan oleh Nurcholish Madjid dan 

Abdurrahman Wahid menegaskan pentingnya menjadikan Islam sebagai rahmat bagi 

semua, bukan hanya monopoli identitas atau kekuasaan semata.9 

Studi sebelumnya juga dilakukan oleh Hasan Hanafi yang pernah menyatakan bahwa 

pengalaman Nabi dalam membangun komunitas Madinah dapat menjadi model alternatif 

pembangunan negara modern berbasis etika sosial dan keberagaman. Dengan demikian, 

Nabi Muhammad saw. tidak hanya relevan sebagai tokoh spiritual, tetapi juga sebagai 

 
5John Rawls, A Theory of Justice, Cambridge: (Harvard University Press, 1971) 
6Hamidullah, The First Written Constitution in the World,..hlm. 28 
7Tariq Ramadan, In the Footsteps of the Prophet, (Oxford: Oxford University Press, 2007). 
8Abu Dawud, Sunan Abi Dawud, Kitab al-Kharaj. 
9Nurcholish Madjid dan Abdurrahman Wahid, Islam, Kemodernan dan Keindonesiaan, (Bandung: Mizan, 

1993) 



Nabi Muhammad saw. Sebagai Arsitek Negara Multikulturalisme: Studi Piagam 
Madinah, Hadis, dan Refleksi  Kebangsaan Indonesia 

602 

 

Ta’wiluna: Jurnal Ilmu Al-Qur’an, Tafsir dan Pemikiran Islam, Vol. 6 No. 1 April 2025 

tokoh politik dan arsitek masyarakat majemuk yang progresif dan inklusif. Dalam konteks 

Indonesia, beberapa studi telah dilakukan untuk mengkaji relevansi model kepemimpinan 

Nabi terhadap realitas kebangsaan. Misalnya, penelitian oleh Nurcholish Madjid 

menekankan bahwa nilai-nilai yang dibawa Nabi seperti inklusivitas, keadilan, dan 

kesetaraan dapat menjadi fondasi dalam membangun Indonesia yang pluralistik dan 

demokratis10 Begitu pula dengan Abdurrahman Wahid, dalam berbagai tulisannya, 

mengangkat pentingnya menjadikan Islam sebagai kekuatan pemersatu dan bukan pemecah 

bangsa. 

Tinjauan pustaka lain menunjukkan bahwa Nabi Muhammad saw. menjunjung tinggi 

prinsip keadilan, musyawarah, dan tanggung jawab sosial. Ali Abd al-Raziq dalam bukunya 

al-Islam wa Ushul al-Hukm menegaskan bahwa Nabi saw. tidak mendirikan negara 

teokrasi, tetapi negara yang berbasis pada nilai-nilai etika dan kebajikan universal. Ini 

menunjukkan bahwa dalam Islam, kepemimpinan politik memiliki dimensi moral dan sosial 

yang sangat kuat.11 Kajian terhadap kepemimpinan Nabi Muhammad saw. sebagai 

pemimpin politik telah banyak dilakukan oleh para sarjana Muslim dan Barat. Muhammad 

Hamidullah menyatakan bahwa Nabi saw. tidak hanya sebagai pemimpin agama, tetapi 

juga kepala negara, hakim, diplomat, dan panglima militer. Peran Nabi sebagai pemimpin 

negara terlihat jelas dalam penyusunan dan implementasi Piagam Madinah, yang 

merupakan konstitusi awal negara multietnik dan multiagama.  

Dalam perspektif Islam, nilai-nilai multikulturalisme telah tercermin sejak masa Nabi 

Muhammad SAW. Hal ini dapat dilihat dari sikap Nabi yang menghargai keberagaman 

agama dan suku di Madinah, serta bagaimana beliau mengatur kehidupan bermasyarakat 

melalui Piagam Madinah. Dokumen tersebut menjadi bukti konkret bahwa Nabi saw. 

mengakomodasi pluralitas melalui kesepakatan politik yang menjamin hak dan kewajiban 

semua kelompok, termasuk non-Muslim.12 Terdapat beberapa prinsip utama dalam 

multikulturalisme. Pertama, prinsip pengakuan (recognition), yaitu mengakui perbedaan 

identitas budaya secara terbuka. Kedua, prinsip kesetaraan (equality), yaitu memastikan 

bahwa tidak ada kelompok yang didiskriminasi karena latar belakang identitasnya. Ketiga, 

prinsip partisipasi (participation), yaitu mendorong semua kelompok untuk terlibat aktif 

dalam proses politik dan sosial. Keempat, prinsip inklusivitas (inclusivity), yang 

menekankan bahwa keberagaman merupakan kekuatan bangsa, bukan ancaman. 

Will Kymlicka, salah satu pemikir utama tentang multikulturalisme, mengartikan 

multi kulturalisme sebagai upaya negara untuk mengakomodasi kelompok-kelompok 

budaya yang berbeda melalui pengakuan hak-hak kolektif seperti otonomi budaya, hak 

berbahasa, dan representasi politik. Multikulturalisme menuntut adanya perlakuan adil 

terhadap semua kelompok, serta pengakuan terhadap eksistensi dan kontribusi budaya yang 

berbeda. Konsep multikulturalisme secara etimologis berasal dari dua kata: 'multi' yang 

berarti banyak dan 'kultural' yang berarti budaya. Secara terminologis, multikulturalisme 

 
10Madjid dan Wahid, Islam, Kemodernan dan Keindonesiaan, (Bandung: Mizan, 1993) 
11Muhammad Oman, “Islam dan Negara (Studi Kritis Atas Pemikiran Ali Abdul Raziq),”Jurnal Publikasi 

Pendidikan, Vol 2, no. No3 (2012) 
12Akram, The Covenants of the Prophet Muhammad with the Christians of the World. (Indiana: Book Surge 

Publishing, 2005) 



 

603 Achmad Ghozali, Sudianto, Syamsuddin Muir 

 

Ta’wiluna: Jurnal Ilmu Al-Qur’an, Tafsir dan Pemikiran Islam, Vol. 6 No. 1 April 2025 

adalah pandangan hidup yang mengakui, menghargai, dan merayakan keragaman budaya, 

etnis, agama, dan identitas dalam suatu masyarakat. Multi kulturalisme berkembang 

sebagai respons terhadap homogenisasi budaya dan sebagai upaya untuk menjaga hak-hak 

kelompok minoritas dalam ruang publik. 
 
Metodologi Penelitian 

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan metode studi kepustakaan 

(library research) sebagai kerangka utamanya. Tujuan dari pendekatan ini adalah untuk 

memahami konsep multikulturalisme dalam Islam melalui analisis terhadap Piagam 

Madinah, hadis-hadis Nabi Muhammad saw. dan relevansinya dalam konteks kebangsaan 

Indonesia. Data dikumpulkan dari berbagai sumber literatur primer dan sekunder seperti 

buku, jurnal ilmiah, karya klasik Islam, serta dokumen-dokumen yang relevan. Analisis 

dilakukan dengan pendekatan deskriptif-analitis, yakni menggambarkan isi teks secara 

sistematis, lalu menganalisis makna dan implikasinya dalam konteks sosial-politik 

kontemporer. Piagam Madinah akan ditelaah sebagai dokumen historis yang memiliki nilai-

nilai normatif dalam pembentukan masyarakat plural. Hadis-hadis Nabi juga dianalisis 

untuk mengungkap etika sosial Islam terkait hubungan antarumat beragama dan antar 

budaya. Selain itu, penelitian ini juga menggunakan pendekatan hermeneutik untuk 

menafsirkan makna teks-teks Islam klasik dalam konteks kebangsaan Indonesia saat ini. 

Pendekatan ini penting agar teks-teks keislaman tidak dipahami secara tekstual semata, 

melainkan dimaknai secara kontekstual dan progresif. Dengan demikian, studi ini berupaya 

membangun jembatan antara nilai-nilai keislaman yang bersifat universal dengan semangat 

kebhinekaan dan persatuan dalam kehidupan berbangsa. Validitas data dijaga dengan 

melakukan triangulasi sumber, yaitu membandingkan informasi dari berbagai literatur dan 

pandangan para ahli. Penelitian ini bersifat eksploratif-reflektif, artinya tidak hanya 

mendeskripsikan, tetapi juga merefleksikan nilai-nilai yang terkandung dalam sumber Islam 

untuk merespons tantangan kebangsaan di Indonesia. 

 

Hasil dan Pembahasan  

A. Piagam Madinah Sebagai Komitmen Politik Kebangsaan Nabi 

Piagam Madinah tidak hanya merupakan dokumen sosial keagamaan, tetapi juga 

menandai komitmen politik Nabi Muhammad saw. dalam membentuk tata kelola 

masyarakat yang inklusif dan multikultural. Melalui Piagam ini, Nabi memperkenalkan 

struktur politik baru yang menjunjung tinggi prinsip musyawarah, keadilan sosial, dan 

perlindungan terhadap seluruh warga, baik Muslim maupun non-Muslim. Ini adalah langkah 

revolusioner yang menempatkan Nabi bukan hanya sebagai pemimpin spiritual, tetapi juga 

sebagai negarawan. Sebagai bentuk konstitusi awal, Piagam Madinah menjadi fondasi 

kehidupan bernegara yang mengatur berbagai aspek penting: mulai dari hak dan kewajiban 

warga, pertahanan bersama, penyelesaian konflik, hingga kebebasan beragama. Hal ini 

menunjukkan bahwa sejak awal, Nabi memahami pentingnya sistem politik yang dapat 

mengelola keragaman sebagai aset, bukan ancaman.13 Dalam pasal-pasal piagam, umat 

Islam dan Yahudi, meskipun berbeda keyakinan, disebut sebagai satu umat (ummah 

 
13Hamidullah, The First Written Constitution in the World,..hlm. 30 



Nabi Muhammad saw. Sebagai Arsitek Negara Multikulturalisme: Studi Piagam 
Madinah, Hadis, dan Refleksi  Kebangsaan Indonesia 

604 

 

Ta’wiluna: Jurnal Ilmu Al-Qur’an, Tafsir dan Pemikiran Islam, Vol. 6 No. 1 April 2025 

wāḥidah), selama mereka menjaga persatuan. Konsep ummah dalam Piagam Madinah 

melampaui batas agama, karena ditafsirkan secara politis sebagai kesatuan warga negara. 

Dengan kata lain, Nabi Muhammad saw. mengubah paradigma politik dari yang bersifat 

sektarian ke arah yang lebih sipil dan inklusif. Ini bisa dianggap sebagai bentuk awal dari 

negara multikultural modern, di mana identitas keagamaan tetap dihormati, namun semua 

pihak tunduk pada konsensus politik bersama.14 

Sebagai pemimpin, Nabi menunjukkan bahwa loyalitas terhadap negara (dalam hal 

ini Madinah) tidak harus meniadakan identitas keagamaan atau etnik. Nabi tidak 

menghapus keberagaman, tetapi mengaturnya dalam kerangka keadilan dan kesepakatan 

kolektif. Dalam konteks Indonesia, pendekatan ini sangat relevan, mengingat bangsa 

Indonesia di bangun atas dasar kesepakatan kolektif melalui Pancasila, UUD 1945, dan 

semangat Bhinneka Tunggal Ika. Kedua sistem (Piagam Madinah dan dasar negara 

Republik Indonesia) sama-sama menekankan pentingnya menjaga keragaman. Dengan 

Piagam Madinah, Nabi saw. berhasil mentransformasikan masyarakat Hijaz yang tribalistik 

menjadi komunitas sipil yang berlandaskan pada hukum bersama. Proses ini berlangsung 

melalui pendekatan damai dan dialog antar kelompok, bukan paksaan militer atau dominasi 

ideologi. Inilah yang menjadi nilai luhur dari kepemimpinan Nabi Muhammad saw. sebagai 

arsitek negara multikultural. Dalam konteks modern, strategi Nabi ini sangat relevan dalam 

membangun sistem demokrasi yang toleran dan partisipatif.15 

Komitmen Nabi saw. dalam menciptakan masyarakat madani tercermin dari cara 

beliau menyusun hukum berdasarkan kesepakatan bersama (ijma’), bukan hanya semata-

mata melalui wahyu. Dalam hal ini, Piagam Madinah menjadi simbol sinergi antara nilai-

nilai ilahiah dan realitas sosial-politik. Dengan demikian, politik kebangsaan Nabi saw. 

bersifat responsif dan adaptif, mampu menjawab tantangan pluralisme tanpa mengorbankan 

prinsip-prinsip keadilan. Sehingga dapat dipahami bahwa Piagam Madinah merupakan 

dokumen politik yang menunjukkan kepiawaian Nabi Muhammad saw. dalam merancang 

struktur sosial yang adil, damai, dan plural. Sebagai pemimpin, beliau menunjukkan bahwa 

Islam bukan hanya agama spiritual, tetapi juga sistem peradaban yang sangat menjunjung 

tinggi nilai-nilai kebangsaan. Pembelajaran dari Piagam Madinah sangat penting untuk 

dijadikan refleksi dalam membangun tatanan masyarakat multikultural yang inklusif, 

khususnya di Indonesia. 
 
B. Piagam Madinah sebagai Landasan Masyarakat Multikultural 

Piagam Madinah merupakan dokumen politik dan sosial pertama yang dirancang oleh 

Nabi Muhammad saw. untuk mengatur hubungan antara komunitas Muslim, Yahudi, dan 

kelompok-kelompok lain yang tinggal di Madinah. Dokumen ini dianggap sebagai 

konstitusi pertama didunia yang mengakomodasi keragaman agama, suku, dan etnis dalam 

satu komunitas politik.16 Dengan demikian, Piagam Madinah menjadi tonggak awal 

lahirnya masyarakat multikultural dalam praktik kenegaraan Islam 

 
14Esposito, Islam: The Straight Path. (New York: Oxford University Press, 1991), hlm. 32–34. 
15Ramakrishna, Islam and Society in Southeast Asia. (Singapore: ISEAS Publishing, 2010), hlm. 88–92. 
16Watt, Muhammad at Medina. (Oxford: Oxford University Press, 1956), hlm. 221–226. 



 

605 Achmad Ghozali, Sudianto, Syamsuddin Muir 

 

Ta’wiluna: Jurnal Ilmu Al-Qur’an, Tafsir dan Pemikiran Islam, Vol. 6 No. 1 April 2025 

Dalam Piagam Madinah, Nabi Muhammad saw. berhasil membentuk sebuah tatanan 

masyarakat yang menjamin hak-hak sipil dan politik semua kelompok tanpa memandang 

agama atau etnis. Salah satu pasal menyatakan:  لليهود المؤمنين  مع  امة  عوف  بني  يهود  وان 
 Kaum دينهم وللمسلمين دينهم مواليهم وانفسهم الا من ظلم واثم فانه لا ي وتخ الا نفسه واهل بيته 

Yahudi dari Bani ‘Awf adalah satu umat bersama kaum Mukminin. Bagi kaum Yahudi 

agama mereka, dan bagi kaum Muslim agama mereka.17 Pernyataan ini mengindikasikan 

adanya pengakuan atas eksistensi agama lain dalam satu sistem sosial yang diikat oleh 

kesepakatan dan bukan oleh kesamaan iman. Dengan demikian, secara substansial, Piagam 

Madinah ini telah mengatur relasi sosial, politik, dan keagamaan antar kelompok dengan 

prinsip-prinsip keadilan, tanggungjawab sosial bersama, kebebasan beragama, dan 

pertahanan kolektif. Dalam pasal-pasal Piagam Madinah, dinyatakan bahwa setiap 

kelompok memiliki hak dan kewajiban yang sama dalam menjaga stabilitas kota Madinah.  

Piagam ini terdiri dari 47 pasal, yang membahas prinsip-prinsip keadilan, kerja sama, 

pembelaan terhadap ancaman luar, serta jaminan kebebasan beragama. Tidak hanya 

memuat norma-norma spiritual, Piagam Madinah juga mengatur hukum pidana, 

pertahanan, dan sistem pengadilan bersama.18 Semua anggota masyarakat Madinah terikat 

oleh perjanjian tersebut sehingga menciptakan masyarakat inklusif yang saling 

menghormati dalam keberagaman. Sehingga dengan adanya komitmen politik yang 

tertuang dalam Piagam Madinah menunjukkan bahwa Nabi Muhammad saw. dengan cerdas 

tidak memaksakan Islam sebagai ideologi negara yang eksklusif. Sebaliknya, beliau 

menciptakan tatanan politik yang bersifat inklusif, menjamin kebebasan berkeyakinan, dan 

memberikan perlindungan hukum terhadap minoritas. Ini dapat dilihat dalam kebijakan 

beliau terhadap suku-suku Yahudi di Madinah yang tetap dibiarkan menjalankan 

keyakinannya dan memiliki otonomi hukum dalam perkara internal mereka, selama tidak 

melanggar perjanjian bersama. 

Landasan multikultural dalam Piagam Madinah dapat ditinjau dari beberapa prinsip 

utama. Pertama, prinsip pengakuan terhadap perbedaan: Piagam ini tidak menuntut 

konversi agama tetapi mengakui keberadaan komunitas lain secara sah. Kedua, prinsip 

kesetaraan hak: Semua komunitas mendapat perlakuan adil di bawah sistem hukum yang 

disepakati bersama. Ketiga, prinsip kolektivitas: Keamanan dan pertahanan kota menjadi 

tanggung jawab bersama semua komunitas.19 Lebih dari itu, Piagam Madinah telah 

memperlihatkan bagaimana agama Islam sejak awal telah memberi ruang bagi masyarakat 

majemuk untuk hidup berdampingan secara damai. Hal ini menunjukkan bahwa identitas 

keagamaan tidak menjadi penghalang dalam membentuk kohesi sosial apabila didasari pada 

nilai-nilai keadilan dan saling menghormati. 

Pengalaman historis Nabi Muhammad saw. melalui Piagam Madinah ini mampu 

memberikan pelajaran penting bahwa keragaman bukanlah sumber konflik, melainkan 

 
17Hamidullah, The First Written Constitution in the World,…hlm. 43 
18Esposito, Islam and Politics, (Syracuse: Syracuse University Press, 1998), hlm. 28–35 
19Akram, The Covenants of the Prophet Muhammad with the Christians of the World. (Indiana: Book Surge 

Publishing, 2005) 



Nabi Muhammad saw. Sebagai Arsitek Negara Multikulturalisme: Studi Piagam 
Madinah, Hadis, dan Refleksi  Kebangsaan Indonesia 

606 

 

Ta’wiluna: Jurnal Ilmu Al-Qur’an, Tafsir dan Pemikiran Islam, Vol. 6 No. 1 April 2025 

potensi kekuatan bila dikelola dengan bijak. Prinsip-prinsip ini sejalan dengan ide-ide 

modern tentang negara demokratis yang inklusif dan pluralistik.20 Oleh karena itu, Piagam 

Madinah sering kali dijadikan sebagai rujukan oleh pemikir Muslim modern dalam 

menyusun teori politik Islam kontemporer. Konsep ummah dalam Piagam Madinah bersifat 

politis, bukan hanya religius. Hal ini di buktikan dengan dimasukkannya komunitas non-

Muslim sebagai bagian dari ummah dengan hak dan kewajiban yang relatif setara. Artinya, 

Islam sebagai agama tidak hanya berbicara tentang keimanan, tetapi juga tentang 

keterlibatan dalam membangun masyarakat bersama yang adil.21 Prinsip-prinsip ini sangat 

relevan dalam konteks negara modern seperti Indonesia yang juga memiliki keragaman 

agama, suku, dan budaya. Semangat persatuan dalam keberagaman sebagaimana 

diamanatkan dalam Piagam Madinah dapat menjadi fondasi normatif untuk membangun 

masyarakat Indonesia yang multikultural dan inklusif. 

 

C. Hadis-hadis tentang Persamaan dan Toleransi 

Selain Piagam Madinah, nilai-nilai multikulturalisme juga tercermin secara kuat 

dalam ajaran Nabi Muhammad saw. melalui hadis-hadis beliau yang mengedepankan 

persamaan dan toleransi. Hadis-hadis tersebut menjadi pedoman dalam membangun 

masyarakat yang saling menghargai dan menghindari diskriminasi berdasarkan ras, agama, 

atau status sosial. 

Salah satu hadis paling terkenal mengenai persamaan adalah sabda Nabi: 

ييٍّ  يٍّ عَلَى أعَْجَمى دٌ، أَلَا لَا فَضْلَ لىعَرَبى دٌ وَإىنه أَبََكُمْ وَاحى ييٍّ عَلَى    يََ أيَ ُّهَا النهاسُ أَلَا إىنه ربَهكُمْ وَاحى وَلَا لىعَجَمى
قْوَى  لت ه َحْْرََ عَلَى أَسْوَدَ وَلَا أَسْوَدَ عَلَى أَحَْْرَ إىلاه بَى يٍّ وَلَا لِى  عَرَبى

Artinya: “Wahai sekalian umat manusia, ketahuilah bahwa sesungguhnya Tuhanmu satu 

(Esa). Nenek moyangmu juga satu. Ketahuilah, tidak ada kelebihan bangsa Arab 

terhadap bangsa selain Arab (ajam), dan tidak ada kelebihan bangsa lain (ajam) 

terhadap bangsa Arab. Tidak ada kelebihan orang yang berkulit merah (puith) 

terhadap yang berkulit hitam, tidak ada kelebihan yang berkulit hitam dengan yang 

berkulit merah (putih), kecuali dengan takwanya. (HR. Ahmad). 

Hadis ini menegaskan prinsip kesetaraan universal tanpa membedakan latar belakang etnis 

atau kebangsaan. 

Dalam aspek toleransi beragama, Nabi juga bersabda sebagai berikut: 

صَفْوَا أَنه   ُّ الْمَدىينيى صَخْرٍّ  أبَوُ  ثَنيى  حَده وَهْبٍّ  ابْنُ  أَخْبََنََا  الْمَهْرىيُّ  دَاوُدَ  بْنُ  سُلَيْمَانُ  ثَ نَا  سُلَيْمٍّ حَده بْنَ  نَ 
مْ  آبََئىهى عَنْ  وَسَلهمَ  عَلَيْهى   ُ اللَّه صَلهى  اللَّهى  رَسُولى  أَصْحَابى  أبَْ نَاءى  نْ  مى ةٍّ  عىده عَنْ  اللَّهى    أَخْبََهَُ  رَسُولى  عَنْ  دىنْ يَةً 

دًا أَوْ انْ تَ قَصَهُ أَوْ كَلهفَهُ فَ وْقَ طاَقتَىهى أوَْ أَ  ُ عَلَيْهى وَسَلهمَ قاَلَ أَلَا مَنْ ظلََمَ مُعَاهى ئًا بىغَيْْى  صَلهى اللَّه نْهُ شَي ْ خَذَ مى
يجُهُ يَ وْمَ الْقىيَامَةى  يبى نَ فْسٍّ فأََنَا حَجى  طى

 
20Hamidullah, The First Written Constitution in the World. (Lahore: Sh. Muhammad Ashraf, 1975) 
21Watt,  Muhammad at Medina. (Oxford: Oxford University Press, 1956), hlm. 221–226. 



 

607 Achmad Ghozali, Sudianto, Syamsuddin Muir 

 

Ta’wiluna: Jurnal Ilmu Al-Qur’an, Tafsir dan Pemikiran Islam, Vol. 6 No. 1 April 2025 

Artinya: “Telah menceritakan kepada kami Sulaiman bin Daud Al Mahri, telah 

mengabarkan kepada kami Ibnu Wahb, telah menceritakan kepadaku Abu Shakhr 

Al Madini bahwa Shafwan bin Sulaim telah mengabarkan kepadanya dari 

beberapa anak para sahabat Rasulullah Saw. dari bapak-bapak mereka dari 

Rasulullah Saw. beliau berkata: "Ketahuilah bahwa orang yang menzalimi 
orang=orang kafir yang menjalin perjanjian dengan Islam atau mengurangi hak-
haknya atau membebaninya diatas kemampuannya atau mengambil darinya 
sesuatu yang ia relakan maka aku adalah orang yang akan membelanya pada Hari 
Kiamat.” (HR. Abu Daud) 

Hadis ini menunjukkan jaminan perlindungan bagi kelompok non-Muslim yang hidup 

dalam tatanan masyarakat Islam. Jaminan ini bukan sekadar toleransi pasif, tetapi 

perlindungan aktif dari negara Islam. Contoh nyata dari toleransi yang diajarkan Nabi juga 

tampak dalam praktik sejarah. Nabi menerima tamu-tamu Kristen dari Najran dan bahkan 

Nabi pernah membiarkan mereka melakukan ibadah di masjid Nabawi. Peristiwa ini 

merupakan simbol keterbukaan dan pengakuan atas hak-hak beragama umat lain, sesuatu 

yang sangat relevan dalam diskursus multikulturalisme kontemporer. Nabi juga bersabda:  

ُ عَلَيْهى وَسَلهمَ انْصُرْ أَخَاكَ ظاَلىمًا أَوْ  ُ عَنْهُ قاَلَ قاَلَ رَسُولُ اللَّهى صَلهى اللَّه يَ اللَّه مَظلُْومًا قاَلُوا   عَنْ أنََسٍّ رَضى
 يََ رَسُولَ اللَّهى هَذَا نَ نْصُرهُُ مَظلُْومًا فَكَيْفَ نَ نْصُرهُُ ظاَلىمًا قاَلَ تََْخُذُ فَ وْقَ يَدَيهْى 

Artinya: “Dari Anas berkata; Rasulullah saw. bersabda: Tolonglah saudaramu yang berbuat 
zalim (aniaya) dan yang dizalimi (yang teraniaya). Mereka bertanya: "Wahai 
Rasulullah, jelas kami faham menolong orang yang dizalimi tapi bagaimana kami 
harus menolong orang yang berbuat zalim?" Beliau bersabda: "Pegang tangannya 
(cegahlah agar tidak berbuat zalim).” (HR Bukhari) 

Hadis tersebut secara tegas menekankan pentingnya keadilan sosial dan perlindungan 

bagi siapa pun, termasuk minoritas yang rentan terhadap ketidakadilan. Ajaran-ajaran ini 

tidak hanya bersifat spiritual, tetapi juga terkait sosial-politik. Persamaan dan toleransi 

dalam Islam bukan hanya etika individu, melainkan menjadi prinsip dasar dalam 

membangun tatanan sosial yang adil dan harmonis. Dalam konteks masyarakat plural 

seperti Indonesia, hadis-hadis ini dapat menjadi landasan normatif untuk mempromosikan 

harmoni antaragama dan antar kelompok sosial.22 Dengan demikian, melalui hadis-hadis 

Nabi saw. yang telah disebutkan diatas, Nabi Muhammad saw. menanamkan dasar-dasar 

multikulturalisme yang tidak hanya mengakui eksistensi kelompok lain, tetapi juga telah 

memberikan jaminan hak dan perlindungan. Hal ini menegaskan bahwa Islam adalah agama 

yang sejalan dengan nilai-nilai inklusivitas, keadilan, dan keberagaman. 

 

D. Refleksi Nilai Piagam Madinah dalam Konteks Kebangsaan Indonesia 

Nilai-nilai multikulturalisme yang terkandung dalam Piagam Madinah memiliki 

relevansi tinggi bagi bangsa Indonesia. Sebagai negara yang terdiri dari berbagai suku, 

agama, ras, dan golongan, Indonesia menghadapi tantangan serupa dengan masyarakat 

Madinah pada masa Nabi Muhammad SAW. Piagam Madinah yang telah mengatur 

 
22Nurhayati, “The Concept of Multiculturalism in Islam: A Study of the Medina Charter”. Al-Tahrir: Journal 

of Islamic Thought, Vol. 19 (2), 2019, 217–234. https://doi.org/10.21154/altahrir.v19i2.1607 



Nabi Muhammad saw. Sebagai Arsitek Negara Multikulturalisme: Studi Piagam 
Madinah, Hadis, dan Refleksi  Kebangsaan Indonesia 

608 

 

Ta’wiluna: Jurnal Ilmu Al-Qur’an, Tafsir dan Pemikiran Islam, Vol. 6 No. 1 April 2025 

kehidupan bersama dalam keberagaman memberikan inspirasi penting untuk merawat 

persatuan dan toleransi di tengah kebinekaan.23 

Salah satu prinsip utama pada Piagam Madinah adalah pengakuan terhadap pluralitas 

masyarakat. Konsep ini sejalan dengan asas Bhinneka Tunggal Ika dalam ideologi 

Indonesia. Piagam tersebut tidak untuk memaksakan satu agama sebagai identitas tunggal 

masyarakat, melainkan memberi ruang eksistensi yang setara bagi umat Muslim dan non-

Muslim. Hal ini mencerminkan prinsip inklusivitas sebagaimana termaktub dalam 

konstitusi Indonesia, khususnya Pasal 28E UUD 1945 yang menjamin kebebasan beragama 

dan berkeyakinan.24 Selain itu, semangat kolektivitas dalam Piagam Madinah juga sejalan 

dengan nilai gotong royong yang menjadi kearifan lokal bangsa Indonesia. Piagam tersebut 

mengatur bahwa pertahanan kota Madinah menjadi tanggungjawab seluruh komunitas, 

tanpa membedakan agama atau suku. Semangat kerja sama dalam menghadapi ancaman 

bersama menjadi bagian penting dalam membangun solidaritas nasional. 

Prinsip keadilan dan kesetaraan hukum yang ditegaskan dalam Piagam Madinah pun 

memiliki kemiripan dengan semangat penegakan hukum di Indonesia. Dalam Piagam, 

setiap pihak, baik Muslim maupun Yahudi, tunduk pada hukum bersama yang telah 

disepakati. Hal ini mencerminkan pentingnya supremasi hukum (rule of law) sebagai pilar 

negara demokratis. Dalam konteks kebangsaan, pengalaman Nabi Muhammad saw. dalam 

membangun masyarakat Madinah dapat ditarik sebagai model bahwa identitas keagamaan 

tidak perlu menjadi faktor yang memecah belah. Sebaliknya, identitas tersebut dapat 

menjadi dasar kerja sama selama dilandasi oleh kesepakatan, keadilan, dan penghargaan 

terhadap perbedaan. Indonesia dengan ideologi Pancasila juga menempatkan Ketuhanan 

Yang Maha Esa dalam semangat toleransi dan bukan dalam bentuk pemaksaan ajaran 

tertentu. 

Pengalaman sejarah Nabi ini tentu sangat relevan dengan semangat NKRI yang 

majemuk. Dalam banyak hal, keberhasilan Nabi saw. memimpin komunitas plural dengan 

pendekatan konstitusional melalui Piagam Madinah dapat dijadikan sebagai model etis dan 

politis dalam memperkuat demokrasi Indonesia. Piagam ini bukan hanya warisan 

keagamaan, tetapi juga dokumen sosial-politik yang mengandung prinsip-prinsip 

kebangsaan modern. Refleksi atas nilai-nilai Piagam Madinah memberi kita pemahaman 

bahwa keberagaman adalah keniscayaan dan bukan ancaman. Sebagaimana Nabi telah 

berhasil menjaga stabilitas Madinah melalui perjanjian antar-komunitas, Indonesia juga 

dapat terus menjaga persatuannya dengan mengedepankan dialog, keadilan, dan 

perlindungan hak-hak minoritas. Kunci dari keberhasilan ini terletak pada kepemimpinan 

yang adil, bijaksana dan sistem yang harus mampu menghargai kemajemukan. Dengan 

demikian, refleksi atas nilai-nilai Piagam Madinah dapat memperkuat fondasi kebangsaan 

Indonesia yang berakar pada prinsip persatuan dalam perbedaan. Ini menunjukkan bahwa 

ajaran Islam sejak awal tidak bertentangan dengan nilai-nilai demokrasi dan pluralisme, 

bahkan memberikan landasan moral dan historis yang kuat bagi terbentuknya masyarakat 

multikultural dan inklusif. 

 
23Hamidullah, The First Written Constitution in the World,…hlm. 24. 
24Yudi Latif, Negara Paripurna: Historisitas, Rasionalitas, dan Aktualitas Pancasila. (Jakarta: Gramedia, 

2011) 



 

609 Achmad Ghozali, Sudianto, Syamsuddin Muir 

 

Ta’wiluna: Jurnal Ilmu Al-Qur’an, Tafsir dan Pemikiran Islam, Vol. 6 No. 1 April 2025 

 

Kesimpulan 

Studi ini menunjukkan bahwa Nabi Muhammad saw. merupakan sosok pemimpin 

visioner yang berhasil membangun masyarakat multikultural berbasis nilai-nilai keadilan, 

toleransi, dan kesetaraan. Piagam Madinah menjadi bukti historis sekaligus yuridis 

bagaimana Islam mengakomodasi keberagaman dalam tatanan sosial-politik secara 

inklusif. Nilai-nilai yang terkandung dalam Piagam Madinah dan hadis-hadis Nabi tentang 

persamaan dan toleransi memiliki relevansi tinggi dengan kehidupan kebangsaan Indonesia. 

Pancasila sebagai dasar negara Indonesia mencerminkan prinsip-prinsip serupa yang 

menekankan penghargaan terhadap perbedaan dan persatuan dalam kebinekaan. Melalui 

refleksi terhadap model kenabian Nabi Muhammad saw. dalam mengelola masyarakat 

plural di Madinah, kita memperoleh pelajaran penting tentang pentingnya kepemimpinan 

yang adil dan konstitusi yang berpihak kepada semua elemen masyarakat. Indonesia sebagai 

bangsa yang majemuk dapat mengambil inspirasi dari konsep ummah politis dalam Piagam 

Madinah untuk memperkuat semangat persatuan nasional dan membangun tata kelola 

masyarakat yang inklusif.  

 

Daftar Pustaka 

Ali, M. Islam dan Dialog Antaragama. Bandung: Mizan, 2003. 

An-Nawawi. Riyadhus Shalihin. Beirut: Dar Ibn Katsir, 2001. 

Arkoun, M. The Unthought in Contemporary Islamic Thought. London: Saqi Books, 2001. 

Abdullah, T. Islam dan Masyarakat: Pantulan Sejarah Indonesia. Jakarta: LP3ES, 1996. 

Abou El Fadl, K. The Place of Tolerance in Islam. Boston: Beacon Press, 2002. 

Ali, M. "Multikulturalisme dalam Islam." Jurnal Ulumul Qur’an 14, no. 2 (2003): 34–47. 

Al-Attas, S. M. N. Islam and Secularism. Kuala Lumpur: ISTAC, 1993. 

An-Na'im, A. A. Islam and the Secular State: Negotiating the Future of Shari‘a. Cambridge: 

Harvard University Press, 2008. 

Asad, T. Formations of the Secular: Christianity, Islam, Modernity. Stanford: Stanford 

University Press, 2003. 

Azra, A. Paradigma Baru Pendidikan Nasional: Rekonstruksi dan Demokratisasi. Jakarta: 

Kompas, 2002. 

Bagir, H. Islam Tuhan Islam Manusia: Agama dan Spiritualitas di Zaman Kacau. Bandung: 

Mizan, 2015. 

Barlas, A. Believing Women in Islam: Unreading Patriarchal Interpretations of the Qur’an. 

Austin: University of Texas Press, 2002. 

Esposito, J. L. Islam: The Straight Path. 3rd ed. New York: Oxford University Press, 1998. 

Hitti, P. K. History of the Arabs. 10th ed. London: Macmillan, 2002. 



Nabi Muhammad saw. Sebagai Arsitek Negara Multikulturalisme: Studi Piagam 
Madinah, Hadis, dan Refleksi  Kebangsaan Indonesia 

610 

 

Ta’wiluna: Jurnal Ilmu Al-Qur’an, Tafsir dan Pemikiran Islam, Vol. 6 No. 1 April 2025 

Hamidullah, M. The First Written Constitution in the World. Lahore: Sh. Muhammad 

Ashraf, 1975. 

Hasan, N. Laskar Jihad: Islam, Militancy, and the Quest for Identity in Post-New Order 
Indonesia. Ithaca: Cornell University Press, 2009. 

Hasan, N. "Faith and Politics: The Rise of the Laskar Jihad in the Era of Transition in 

Indonesia." Indonesia, no. 73 (2005): 145–169. https://doi.org/10.2307/3351478. 

Hasani, I., & B. G. Naipospos. Wajah Keberagaman: Komunitas-komunitas 
Agama/Kepercayaan dan Hak-haknya di Indonesia. Jakarta: Pustaka Masyarakat 

Setara, 2007. 

Hefner, R. W. Civil Islam: Muslims and Democratization in Indonesia. Princeton: Princeton 

University Press, 2000. 

Hodgson, M. G. S. The Venture of Islam. Chicago: University of Chicago Press, 1974. 

Hourani, A. A History of the Arab Peoples. London: Faber & Faber, 1991. 

Ibn Hisyam. Sirah Nabawiyah. Beirut: Dar al-Fikr, 2001. 

Madjid, N. Islam, Doktrin dan Peradaban: Sebuah Telaah Kritis tentang Masalah 
Keimanan, Kemanusiaan dan Kemodernan. Jakarta: Paramadina, 1995. 

Nasution, H. Islam Ditinjau dari Berbagai Aspeknya. Jakarta: UI Press, 1995. 

Nurhayati, I. "Konsep Multikulturalisme Dalam Islam: Studi Atas Piagam Madinah." Al-
Tahrir: Jurnal Pemikiran Islam 19, no. 2 (2019): 217–234. 

https://doi.org/10.21154/altahrir.v19i2.1607. 

Suryadinata, L. Indonesia’s Population: Ethnicity and Religion in a Changing Political 
Landscape. Singapore: ISEAS Publishing, 2003. 

Watt, W. M. Muhammad: Prophet and Statesman. Oxford: Oxford University Press, 1961. 

Zuhdi, M. "Religious Tolerance in Islamic Education: Text, Context, and Realities." QIJIS: 
Qudus International Journal of Islamic Studies 8, no. 1 (2020): 75–98. 

https://doi.org/10.21043/qijis.v8i1.5627. 

 

https://doi.org/10.2307/3351478
https://doi.org/10.21154/altahrir.v19i2.1607
https://doi.org/10.21043/qijis.v8i1.5627

