
Ta’wiluna: Jurnal Ilmu Al-Qur’an, Tafsir dan Pemikiran Islam  

Volume 6 Number 2 Agustus 2025  

E-ISSN: 2723-0422 P-ISSN : 27230422 

https://ejournal.iaifa.ac.id/index.php/takwiluna 
 

Ta’wiluna: Jurnal Ilmu Al-Qur’an, Tafsir dan Pemikiran Islam, Vol. 6 No. 2 Agustus 2025 

This work is licensed under a Creative Commons 

Attribution‐ShareAlike 4.0 International License 

 

Revised: 

Juni 2025 

Accepted: 

 Juli 2025 

Published: 

Agustus 2025 

 

Peran Al-Qur’an dalam Membangun Toleransi dan Kerukunan Antar Umat 

Beragama di Kota Medan 

 

Muhammad Rafly Alfadillah 

Universitas Islam Negeri Sumatera Utara Medan 

Gmail: muhammadafy4@gmail.com   

 

Safria Andy 

Universitas Islam Negeri Sumatera Utara Medan 

Email: safriaandy@uinsu.ac.id 

 

Abstract 

Nowadays, inter-religious conflicts are prone to occur in various regions, including Medan 
City. Burning houses of worship, prohibiting worship, and disturbing the solemnity of other 
people's worship are conflicts that often occur. Tolerance and harmony are the main 
weapons in creating peaceful living among communities. This is what is built by the Medan 
City Religious Harmony Forum. The Forum for Religious Harmony (FKUB) of Medan City 
maintains tolerance and harmony among religious communities through educative, 
dialogical approaches and interfaith deliberations to build mutual understanding and 
resolve potential conflicts peacefully. This approach is in line with the principle of taʿāruf 
(knowing each other) in QS. Al-Hujurat verse 13, which according to the mufasir Sahl al-
Tustari, shows that diversity is a means to understand each other and perfect ourselves, not 
to be contradicted. The results of research in the community show that Qur'anic values such 
as QS. Al-Kāfirūn: 6, QS. Al-Baqarah: 256, and QS. Al-Hujurat: 13 have been internalized 
in the lives of interfaith communities in Medan City. The findings from three different areas 
(Muslim-majority, non-Muslim, and balanced) show that tolerance has become part of the 
community's social culture. Thus, the Qur'an is not only a guide to faith but also a guideline 
to build a peaceful and harmonious plural society. This research uses descriptive qualitative 
methodology with a thematic interpretation approach using theological-normative 
perspectives.  

Keywords: Al-Qur'an, Tolerance, Harmony, FKUB, Medan City. 

Abstrak 
Dewasa ini rentan terjadi konflik antarumat beragama di berbagai kawasan daerah 
diantaranya adalah Kota Medan. Pembakaran rumah ibadah, pelarangan melakukan ibadah, 
dan mengganggu kekhusyukan ibadah orang lain merupakan konflik yang kerap terjadi. 
Toleransi dan kerukunan merupakan senjata utama dalam menciptakan kedamaian 
berkehidupan di antara masyarakat. Hal ini yang dibangun oleh Forum Kerukunan Umat 
Beragama Kota Medan. Forum Kerukunan Umat Beragama (FKUB) Kota Medan 
memelihara toleransi dan kerukunan antarumat beragama melalui pendekatan edukatif, 
dialogis dan musyawarah lintas agama untuk membangun pemahaman Bersama dan 
menyelesaikan potensi konflik secara damai. Pendekatan ini selaras dengan prinsip taʿāruf 

https://ejournal.iaifa.ac.id/index.php/
mailto:muhammadafy4@gmail.com
mailto:safriaandy@uinsu.ac.id


 

667 Muhammad Rafly Alfadillah, Safria Andy 

 

Ta’wiluna: Jurnal Ilmu Al-Qur’an, Tafsir dan Pemikiran Islam, Vol. 6 No. 2 Agustus 2025 

(saling mengenal) dalam QS. Al-Hujurat ayat 13, yang menurut mufasir Sahl al-Tustari, 
menunjukkan bahwa keberagaman adalah sarana untuk saling memahami dan 
menyempurnakan diri, bukan untuk dipertentangkan. Hasil penelitian pada masyarakat 
menunjukkan bahwa nilai-nilai Qur’ani seperti QS. Al-Kāfirūn: 6, QS. Al-Baqarah: 256, 
dan QS. Al-Hujurat: 13 telah terinternalisasi dalam kehidupan masyarakat lintas agama di 
Kota Medan. Temuan dari tiga wilayah berbeda (mayoritas Muslim, non-Muslim, dan 
seimbang) menunjukkan bahwa toleransi telah menjadi bagian dari budaya sosial 
masyarakat. Dengan demikian, Al-Qur’an tidak hanya menjadi petunjuk keimanan tetapi 
juga pedoman membangun masyarakat plural yang damai dan harmonis. Penelitian ini 
menggunakan metodologi kualitatif deskriptif dengan pendekatan tafsir tematik 
menggunakan kacamata teologis-normatif.  

Kata Kunci: Al-Qur’an, Toleransi, Kerukunan, FKUB, Kota Medan. 

Pendahuluan  

Indonesia adalah salah satu negara yang dikenal dengan keanekaragaman 

masyarakatnya, selain itu Indonesia dikenal dengan bangsa yang majemuk. Namun dalam 

kemajemukan ini, terkadang ada yang belum bisa menerima akan adanya perbedaan 

tersebut.1 Hingga akhir-akhir ini agama di nilai sebagai sesuatu yang terdengar ekstrim, 

sehingga terkesan sangat ganas dan penuh dengan kekerasan, pada penghujung tahun ini 

terdapat berbagai konflik antarumat beragama, sehingga secara realitas agama yang 

mengajarkan saling menyayangi tidak lagi menjadi peran dalam ketenteraman dan 

keharmonisan. Toleransi yang merupakan bagian penting dari kerangka kerukunan agama 

sejatinya harus dikaji secara mendalam karena toleransi merupakan pintu bagi terbentuknya 

citra agama.2 Hal ini sesuai dengan Firman Allah dalam surat Al-Kafirun ayat 1-6, yang 

berbunyi: 

يَ ُّهَا الْكٓفِرُوْنََۙ   ۝٢لََا اعَْبُدُ مَا تَ عْبُدُوْنََۙ ۝١قُلْ يٰآ
ُۚ
 عَابِدٌ مَّا عَبَدْتَُّْۙ ۝٣وَلََا انَْ تُمْ عٓبِدُوْنَ مَاا اعَْبُدُ

وَلََا انَْ تُمْ  ۝٤ وَلََا انَََ۠
 
 
۝لَِ دِيْنِ لَكُمْ دِيْ نُكُمْ وَ ۝٥عٓبِدُوْنَ مَاا اعَْبُدُ  

Artinya: “Katakanlah (Muhammad), Wahai orang-orang kafir. Aku tidak akan menyembah 
apa yang kamu sembah. Dan kamu bukan penyembah apa yang aku sembah. Dan 
aku tidak pernah menjadi penyembah apa yang kamu sembah. Dan kamu tidak 
pernah (pula) menjadi penyembah apa yang aku sembah. Untukmu agamamu, dan 
untukku agamaku. (QS.Al-Kafirun: 1-6) 

Dalam ayat tersebut Quraish Shihab menerangkan kalau tiap-tiap pihak bisa 

mengaplikasikan apa yang diyakininya sesuai serta bagus tanpa harus memutlakkan opini 

orang lain namun juga tanpa melalaikan keyakinannya. Oleh sebab itu, bagian ini 

menekankan berartinya menghormati agama orang lain dibanding mengintimidasi agama 

sendiri. Keterbukaan serta kerukunan berkeyakinan ialah pandangan vital dalam kehidupan 

bermasyarakat, terutama di negera yang mempunyai keanekaan agama serta adat semacam 

Indonesia. Keanekaan ini walaupun bisa jadi pangkal kekayaan adat, juga bisa 

 
1 Muhamad Ridho Dinata, “Konsep Toleransi Beragama Dalam Tafsir Al-Qur’an Tematik Karya Tim 

Departemen Agama Republik Indonesia,” ESENSIA: Jurnal Ilmu-Ilmu Ushuluddin 13, no. 1 (2012): 85–108, 

https://doi.org/https://doi.org/10.14421/esensia.v13i1.723. 
2 Muhammad Yasir, “Makna Toleransi Dalam Al-Qur’an,” Jurnal Ushuluddin 22, no. 2 (2014): 170–80, 

https://doi.org/http://dx.doi.org/10.24014/jush.v22i2.734. 



Peran Al-Qur’an dalam Membangun Toleransi dan Kerukunan Antar Umat Beragama 
di Kota Medan 

668 

 

Ta’wiluna: Jurnal Ilmu Al-Qur’an, Tafsir dan Pemikiran Islam, Vol. 6 No. 2 Agustus 2025 

memunculkan perpecahan bila tidak diatur dengan baik.3 Salah satu konflik yang cukup 

signifikan terjadi di Poso, Sulawesi Tengah, pada tahun 1998–2001. Konflik antara 

komunitas Muslim dan Kristen tersebut menyebabkan kerusuhan berkepanjangan, 

menewaskan lebih dari 1.000 jiwa dan memaksa ribuan orang mengungsi. Penelitian 

menunjukkan bahwa konflik tersebut dipicu oleh ketimpangan sosial dan politik yang 

dibungkus dalam narasi keagamaan.4  

Selain itu, insiden pembakaran gereja di Aceh Singkil pada Oktober 2015 menjadi 

bukti bahwa konflik agama masih menjadi ancaman. Kasus ini bermula dari protes warga 

terhadap rumah ibadah yang dianggap tidak memiliki izin, dan berujung pada tindakan 

kekerasan terhadap jemaat Kristen.5 Terbaru, pada tahun 2021, terjadi perusakan Masjid 

milik Jemaat Ahmadiyah di Sintang, Kalimantan Barat. Peristiwa ini menyoroti 

meningkatnya intoleransi terhadap kelompok keagamaan minoritas, yang kerap disertai 

dengan pembenaran keagamaan oleh kelompok mayoritas.6 Kasus-kasus tersebut 

menunjukkan bahwa tanpa adanya pemahaman yang mendalam terhadap nilai-nilai 

toleransi dan penghargaan terhadap perbedaan, keragaman agama justru bisa menjadi 

pemicu konflik. Menjamin peningkatan kemantapan dan keteraturan perkumpulan ekstrim 

di Kota Medan merupakan tujuan besar FKUB.  

Oleh karena itu, penulis tergerak dan bermaksud untuk mengkaji lebih dalam 

persoalan dalam jurnal yang berjudul Peran Al-Qur’an dalam Membangun Toleransi dan 

Kerukunan Antarumat Beragama di Kota Medan. Adapun alasan penulis mengangkat judul 

tersebut disebabkan karena penulis ingin memberikan kontribusi positif dalam membangun 

kerukunan antarumat beragama di masyarakat, serta untuk mengedukasi masyarakat 

mengenai pentingnya nilai-nilai toleransi yang terkandung dalam Al-Qur'an. Maka dari itu, 

semoga dapat menambah pengetahuan kita dalam menjaga kerukunan dan persaudaraan 

antar umat beragama, khususnya bagi penulis sendiri. 

 

Metode Penelitian 

Penelitian ini menggunakan penelitian kualitatif, dengan pendekatan studi lapangan 

(field research) serta pendekatan Al-Qur’an dalam kacamata teologis-normatif. Penelitian 

ini juga menerapkan teknik wawancara mendalam, observasi partisipatif, dan dokumentasi, 

guna menggali realitas sosial terkait praktik toleransi dan kerukunan umat beragama di 

Kota Medan. 

Informan penting dalam riset ini yakni pengurus FKUB Kota Medan, figur agama dari 

berbagai agama di Kota Medan, serta anggota warga biasa yang mempunyai pengalaman 

ataupun pemikiran terpaut keterbukaan serta kerukunan beragama. Peneliti Menyusun 

catatan pertanyaan tanya jawab yang sistematis tetapi fleksibel guna memungkinkan 

 
3 A. R. Sukandarman, S., & Sofa, “Harmoni Dalam Keberagaman: Toleransi Dan Kerukunan Antar Umat 

Beragama Berdasarkan Al-Qur’an Dan Hadits,” Perspektif: Jurnal Pendidikan Dan Ilmu Bahasa 2, no. 4 

(2024): 128–44. 
4 Ismail Suardi Wekke, “Muslim-Christian Conflict in Poso: Local Conflict, Global Issue,” Jurnal Al-

Tahrir 13, no. 2 (2013): 345–362. 
5 Saut Sitompul, “Konflik Agama Di Aceh Singkil: Studi Atas Kasus Pembakaran Gereja,” Jurnal 

Sosiologi Reflektif 10, no. 1 (2016). 
6 Muhammad Arifin, “Intoleransi Terhadap Jemaat Ahmadiyah: Studi Kasus Perusakan Masjid Di 

Sintang,” Jurnal Ilmu Sosial Dan Politik 26, no. 1 (2022): 89–104. 



 

669 Muhammad Rafly Alfadillah, Safria Andy 

 

Ta’wiluna: Jurnal Ilmu Al-Qur’an, Tafsir dan Pemikiran Islam, Vol. 6 No. 2 Agustus 2025 

penyelidikan sesuai dengan asumsi informan. Tanya jawab dilakukan baik dengan cara 

tatap muka ataupun lewat alat komunikasi virtual, diselaraskan dengan suasana serta 

ketersediaan informan. metode analisa dicoba lewat langkah reduksi informasi, penyajian 

informasi, konfirmasi, dan analisa tematik serta kontekstual sosial, untuk menguasai sejauh 

mana nilai- nilai Qur’ ani mengenai toleransi berperan dalam kehidupan beragama warga 

Kota Medan. 

 

Hasil Penelitian dan Pembahasan 

A. Pengertian Toleransi dan Kerukunan 

Secara terminologis, toleransi dapat dipahami sebagai sikap menghormati dan 

menghargai perbedaan keyakinan, pandangan, dan praktik keagamaan tanpa memaksakan 

kebenaran tunggal. Dalam konteks Islam, toleransi bukan berarti mencampuradukkan 

akidah, tetapi kemampuan untuk hidup berdampingan secara damai sambil tetap teguh pada 

keyakinan masing-masing. QS. Al-Kāfirūn ayat 6 sering dikutip sebagai landasan kuat bagi 

prinsip ini. Quraish Shihab menafsirkan ayat tersebut sebagai pernyataan sikap tegas 

sekaligus bentuk penghormatan terhadap kebebasan beragama yang dijamin oleh Islam, 

tanpa disertai sikap merendahkan atau menghakimi pihak lain.7 

Sementara itu, kerukunan antar umat beragama adalah suatu kondisi sosial ketika 

para pemeluk agama mampu hidup bersama dalam suasana saling menghargai dan damai, 

tanpa meniadakan perbedaan yang ada. Dalam Al-Qur’an, QS. Al-Hujurat: 13 menegaskan 

bahwa perbedaan suku, bangsa, dan identitas bukanlah untuk dipertentangkan, tetapi 

sebagai sarana untuk taʿāruf (saling mengenal dan memahami). Berdasar hal ini maka 

perbedaan adalah fitrah dan kehendak Allah, sehingga yang harus dipelihara adalah rasa 

saling menghormati dalam perbedaan, bukan menyeragamkan keyakinan.8 

 

B. Kelembagaan FKUB Kota Medan dan Toleransi dalam Hubungan Masyarakat 

Forum Kerukunan Umat Beragama (FKUB) Kota Medan dibentuk sebagai respon 

atas kebutuhan masyarakat yang majemuk untuk merawat dan menjaga kerukunan 

antarumat beragama. Berdasarkan wawancara dengan Wakil Ketua FKUB Kota Medan, 

lembaga ini dibentuk pada 30 Juli 2007, berdasarkan Surat Keterangan Walikota Nomor 

450/432.K/2007, dalam rangka menjalankan Peraturan Bersama Menteri Agama dan 

Menteri Dalam Negeri No. 8 dan 9 Tahun 2006. Tujuan utamanya adalah membantu 

pemerintah kota dalam menciptakan suasana kehidupan beragama yang damai dan 

harmonis, terutama melalui kegiatan dialog lintas agama yang melibatkan tokoh 

masyarakat, pemuda, pengelola rumah ibadat, dan kelompok-kelompok keagamaan.  

Salah satu kekuatan utama, FKUB dibentuk dengan prinsip musyawarah lintas 

agama, di mana para pengurus berasal dari enam agama resmi di Indonesia: Islam, Kristen 

Protestan, Katolik, Hindu, Buddha, dan Konghucu. Keterwakilan ini bukan hanya simbolik, 

melainkan bentuk komitmen nyata untuk menjadikan FKUB sebagai ruang dialog yang 

 
7 M. Quraish Shihab, Tafsir Al-Misbah (Pesan, Kesan Dan Keserasian Alquran) Vol.5 (Tangerang: Lentera 

Hati, 2008). 
8 Hamka, “Tafsir Al-Azhar” (Jawa Barat: Gema Insani, 2020). 



Peran Al-Qur’an dalam Membangun Toleransi dan Kerukunan Antar Umat Beragama 
di Kota Medan 

670 

 

Ta’wiluna: Jurnal Ilmu Al-Qur’an, Tafsir dan Pemikiran Islam, Vol. 6 No. 2 Agustus 2025 

setara dan saling menghargai.9 Melalui keberagaman tersebut, FKUB bukan sekadar forum 

komunikasi, tetapi juga menjadi simbol nyata dari toleransi struktural di tengah masyarakat 

Kota Medan yang plural. Keberadaan para pemuka agama dalam satu wadah menjadi 

kekuatan moral untuk menciptakan kerukunan dan toleransi beragama di tengah-tengah 

masyarakat yang heterogen di Kota Medan.10 

Program utama FKUB meliputi dialog lintas agama, penyampaian aspirasi 

keagamaan kepada pemerintah, sosialisasi regulasi pendirian rumah ibadah, serta 

pemberian rekomendasi atas permohonan pembangunan rumah ibadat. Selain itu, dalam 

merespons konflik atau gesekan antarumat, FKUB mengutamakan pendekatan dialogis 

dengan melibatkan para tokoh agama setempat untuk menjalin komunikasi dan 

memberikan pemahaman yang konstruktif kepada masyarakat. Upaya ini bertujuan 

menurunkan ketegangan dan mengembalikan keharmonisan.  

Lebih lanjut, Wakil Ketua FKUB menekankan bahwa toleransi bukan berarti 

mencampuradukkan ibadah antaragama, melainkan memahami batas akidah dan 

menghormati pemeluknya. Yang dirukunkan bukan isi ajaran, melainkan hubungan sosial 

antar umatnya. Ia juga mengkritik kebiasaan sebagian orang yang cepat mengomentari 

agama lain tanpa memahami secara utuh, yang justru berpotensi menimbulkan 

kesalahpahaman dan konflik. FKUB juga melihat peran generasi muda sebagai strategis 

dalam menyebarkan nilai-nilai toleransi melalui media sosial. Namun, mereka juga 

mengingatkan bahwa penyalahgunaan media tanpa proses tabayyun (klarifikasi) dapat 

memperkeruh suasana. 

Dalam rangka memperkuat fondasi toleransi antarumat beragama sebagai bagian dari 

budaya sosial masyarakat Kota Medan, FKUB Kota Medan secara aktif menyelenggarakan 

berbagai program dan kegiatan yang bersifat edukatif, dialogis, serta simbolik. Kegiatan-

kegiatan ini dirancang tidak hanya untuk merespons isu-isu keagamaan yang muncul di 

lapangan, tetapi juga sebagai bentuk konkret internalisasi nilai-nilai Qur’ani dan moderasi 

beragama dalam kehidupan sehari-hari masyarakat. Salah satu kegiatan penting adalah 

Rapat Kerja FKUB Kota Medan dengan tema "Memantapkan Toleransi Antarumat 

Beragama sebagai Life Style Kehidupan Masyarakat Kota Medan". Tema ini 

mencerminkan upaya menjadikan toleransi bukan sekadar slogan, tetapi bagian dari gaya 

hidup (life style) warga kota. Dalam rapat kerja ini, dibahas strategi implementatif agar 

nilai-nilai saling menghargai dan hidup berdampingan dapat mengakar secara kultural, 

terutama dalam menghadapi tantangan urbanisasi dan dinamika multikultural yang tinggi.  

Selain itu, FKUB juga menggelar FKUB Expo Kota Medan 2024, sebuah event 

kolaboratif yang menampilkan keragaman ekspresi budaya dan keagamaan dari berbagai 

komunitas. Expo ini bertujuan menciptakan ruang interaksi dan apresiasi antarumat 

beragama melalui pameran rumah ibadah mini, pentas seni lintas agama, serta stan edukasi 

 
9 Rika Purwandari, Nurhaliza Aprilia, and Tomi Aziz Khan Sir, “Peran Forum Kerukunan Umat Beragama 

Dalam Menyelesaikan Konflik Keagamaan,” JIE (Journal of Islamic Education) 7, no. 2 (2022): 198–207, 

https://doi.org/https://doi.org/10.52615/jie.v7i2.261. 
10 DIta Khairiza and Muhammad Husni Ritonga, “Pola Komunikasi Forum Kerukunan Antarumat Beragama 

(FKUB) Dalam Menciptakan Kerukunan Antarumat Beragama Di Kota Medan,” Reslaj: Religion Education 

Social Laa Roiba Journal 5, no. 6 (2023): 3283–95, https://doi.org/https://doi.org/10.47467/reslaj.v5i6.1047. 



 

671 Muhammad Rafly Alfadillah, Safria Andy 

 

Ta’wiluna: Jurnal Ilmu Al-Qur’an, Tafsir dan Pemikiran Islam, Vol. 6 No. 2 Agustus 2025 

toleransi. Kegiatan semacam ini berperan penting dalam menghilangkan sekat-sekat sosial 

dan menguatkan identitas kolektif sebagai warga Kota Medan yang plural namun bersatu.  

Dalam aspek pemberdayaan perempuan, FKUB menyelenggarakan Workshop 

Perempuan Kerukunan dengan tema "Literasi Kerukunan Bermula dari Rumah". Workshop 

ini menekankan pentingnya peran ibu rumah tangga dan perempuan sebagai agen utama 

dalam membentuk budaya toleransi sejak lingkup terkecil: keluarga. Materi-materi yang 

dibahas mencakup edukasi anak dalam keberagaman, etika bermedia sosial, dan 

penyelesaian konflik berbasis nilai-nilai agama dan kasih sayang. Kegiatan ini juga sejalan 

dengan semangat QS. Al-Hujurat: 13 yang menekankan pentingnya ta’aruf dan kerja sama 

dalam membangun peradaban. 

Evaluasi keberhasilan program FKUB dilakukan melalui rapat rutin setiap 3 bulan 

sekali dan diskusi bulanan apabila diperlukan karena hal mendesak membahas titik-titik 

konflik di kecamatan-kecamatan. Tantangan terbesar FKUB adalah minimnya pemahaman 

masyarakat terhadap peran FKUB itu sendiri. Banyak yang mengira bahwa FKUB adalah 

bagian dari pemerintah, padahal anggotanya terdiri dari tokoh-tokoh agama lintas 

keyakinan. Karena itu, FKUB berharap agar masyarakat dan institusi pendidikan aktif 

menjaga kerukunan bukan hanya sebagai konsep, tetapi sebagai perilaku nyata. Ia 

menekankan pentingnya menanamkan sikap tidak merasa lebih suci atau lebih mulia dari 

umat lain, serta menghindari klaim sepihak atas surga dan neraka. Kerukunan menurutnya 

adalah hasil dari rasa saling menghargai dan sikap rendah hati dalam keberagaman yang 

sejalan dengan prinsip Al-Qur’an dan ajaran Islam secara umum. 

 

C. Peran Al-Qur’an dan Muffasir dalam Membangun Toleransi dan Kerukunan Antar 

Umat Beragama 

Al-Qur’an sebagai sumber utama ajaran Islam tidak hanya berbicara mengenai 

hubungan antara manusia dengan Tuhan (ḥablun minallāh), tetapi juga hubungan antar 

manusia (ḥablun minannās), termasuk hubungan dengan umat beragama lainnya. Nilai-nilai 

Qur’ani ini menjadi dasar moral dan etika sosial dalam membangun masyarakat yang 

toleran dan rukun dalam keberagaman. Ibn Qayyim al-Jauziyah menjelaskan bahwa 

kesempurnaan sejati manusia adalah ketika ia merendahkan dirinya kepada Allah, 

mengikuti kehendak-Nya, dan menjauh dari apa yang dibenci-Nya itulah bentuk ketaatan 

yang paripurna dan menjadi sumber kebahagiaan sejati dalam hidup bermasyarakat.11 

Salah satu ayat paling kuat yang menjadi rujukan dalam wacana toleransi terdapat 

dalam Al-Qur’an Surat Al-Baqarah ayat 256 yang secara eksplisit menegaskan bahwa iman 

bukanlah sesuatu yang bisa dipaksakan. Abu Hayyan al-Andalusi dalam al-Baḥr al-Muḥīṭ 

menafsirkan bahwa ayat ini menolak segala bentuk pemaksaan dalam hal akidah dan 

menyerukan pendekatan rasional dan dialogis dalam menyampaikan ajaran agama.12 Ia 

menekankan bahwa kebenaran harus dijelaskan dengan hujjah (argumen) yang kuat, bukan 

 
11 Safria Andy, Revolusi Akhlak: Manajemen Hati Dalam Perspektif Tasawuf Akhlaki Ibn Qayyim Al-

Jauziyah (Yogyakarta: Kaizen, 2021). 
12 al-Husein bin Mas’ud Al-Baghawi, “Ma’alim Al-Tanzil Fi Tafsir Al-Qur’an,” in 5 (beirut, libanon: Dar 

Ihya al-Turast, 1999). 



Peran Al-Qur’an dalam Membangun Toleransi dan Kerukunan Antar Umat Beragama 
di Kota Medan 

672 

 

Ta’wiluna: Jurnal Ilmu Al-Qur’an, Tafsir dan Pemikiran Islam, Vol. 6 No. 2 Agustus 2025 

tekanan. Hal ini menjadi dasar bahwa pluralitas keyakinan adalah bagian dari kenyataan 

sosial yang harus disikapi dengan bijak, bukan dengan kekerasan atau pemaksaan. 

Senada dengan itu, dalam Surat Al-Kāfirūn ayat 6, menurut Quraish Shihab, ayat 

ini adalah bentuk pengakuan tegas atas batas akidah, tanpa mengandung permusuhan atau 

penghinaan terhadap agama lain.13 Ini menegaskan bahwa toleransi dalam Islam bukan 

berarti mencampuradukkan ajaran, tetapi memberikan ruang bagi perbedaan untuk hidup 

berdampingan secara damai. Dalam kerangka membangun harmoni sosial, Al-Qur’an juga 

mengajarkan pentingnya tabayyun (klarifikasi), terutama dalam menerima informasi atau 

mengambil sikap terhadap kelompok lain. Ini tercermin dalam QS. Al-Hujurat ayat 13. 

Menurut Sahl al-Tustari, seorang sufi dan mufasir klasik, menafsirkan ayat ini sebagai 

penegasan bahwa perbedaan adalah sarana untuk saling mengenal dan menyempurnakan 

diri.14 Menurutnya, perbedaan bangsa, suku, dan agama merupakan cara Allah menunjukkan 

kekayaan ciptaan-Nya, bukan untuk dihapuskan, melainkan dihargai. 

Lebih lanjut, QS. Al-Mumtahanah [60]: 8 memberikan arahan konkret bagaimana 

bersikap terhadap umat lain. Ayat ini sangat jelas menunjukkan bahwa hubungan sosial 

antarumat beragama tidak harus dipenuhi kecurigaan atau permusuhan, selama pihak lain 

tidak menunjukkan permusuhan terhadap umat Islam. Ayat ini menjadi dasar perlakuan adil 

dan penghormatan terhadap pemeluk agama lain. Ia menekankan bahwa Islam tidak pernah 

mengajarkan kebencian hanya karena perbedaan agama, dan tidak membenarkan prasangka 

yang merusak tatanan sosial.15 Dalam konteks Indonesia, tafsir inklusif seperti ini sangat 

penting untuk dijadikan rujukan. Ketika perbedaan agama kerap dijadikan alat politik atau 

propaganda konflik, pemahaman terhadap ayat-ayat di atas menjadi kunci untuk 

menumbuhkan kesadaran keberagaman sebagai rahmat. Al-Qur’an tidak menolak realitas 

pluralisme, bahkan mendorong agar umat Islam mampu menjadi rahmatan lil alamin 

(rahmat bagi semesta alam), sebagaimana misi utama Nabi Muhammad (QS. Al-Anbiya: 

107). 

Beberapa mufasir kontemporer seperti Fazlur Rahman juga menekankan bahwa 

pembacaan Al-Qur’an harus dilakukan dalam semangat etika universal, bukan 

eksklusivisme. Ia menegaskan bahwa semangat Al-Qur’an adalah membangun masyarakat 

yang berkeadilan, damai, dan penuh kasih, bukan hanya mengatur ritual formalistik.16 Dari 

semua itu, peran para mufasir menjadi sangat penting dalam menjelaskan ayat-ayat tersebut 

secara kontekstual dan menyampaikannya kepada umat bahwa Islam menjadi cahaya bagi 

kehidupan berbangsa dan bernegara yang plural. 

 

D. Peran Al-Qur’an dan Muffasir dalam Membangun Toleransi dan Kerukunan Antar 

Umat Beragama di Kota Medan 

Hasil wawancara dengan masyarakat Kecamatan Medan Tuntungan yang dimana 

dihuni oleh mayoritas non muslim yaitu umat Kristen berjumlah (50.030 jiwa), umat 

 
13 Shihab, Tafsir Al-Misbah (Pesan, Kesan Dan Keserasian Alquran) Vol.5. 
14 Sahl Al-Tustari, Tafsir Al-Tustari (beirut: Dar al-Kutub al-‘Ilmiyyah, 2002). 
15 Hamka, “Tafsir Al-Azhar.” 
16 Fazlur Rahman, Islam and Modernity: Transformation of an Intellectual Tradition (Chicago: University of 

Chicago Press, 1982). 



 

673 Muhammad Rafly Alfadillah, Safria Andy 

 

Ta’wiluna: Jurnal Ilmu Al-Qur’an, Tafsir dan Pemikiran Islam, Vol. 6 No. 2 Agustus 2025 

Katolik berjumlah (9.117 jiwa), umat Budha berjumlah (128 jiwa), umat Hindu (337 jiwa) 

sedangkan umat muslim berjumlah (41.384 jiwa).  Baik yang beragama muslim maupun 

non-Muslim menggambarkan bahwa secara umum hubungan antarumat beragama di 

wilayah ini berjalan harmonis dan kondusif. Warga menyatakan bahwa mereka terbiasa 

saling menyapa, saling membantu, dan hidup berdampingan tanpa ada gesekan berarti. 

Salah seorang warga Muslim menyatakan, “Sejauh ini baik-baik saja, kami tidak pernah 

ada keributan... setiap ada acara keagamaan tidak pernah ada kontra dari agama lain.”17  

Meski demikian, beberapa warga mengakui bahwa konflik kecil pernah terjadi, 

terutama terkait masalah waktu pelaksanaan ibadah yang tidak mempertimbangkan waktu 

ibadah agama lain. Misalnya, pernah terjadi keributan kecil ketika sebuah acara keagamaan 

berlangsung tanpa jeda hingga mengganggu waktu ibadah agama lain. Namun, insiden 

tersebut telah diselesaikan secara kekeluargaan oleh para tokoh agama setempat, yang 

menunjukkan efektivitas penyelesaian berbasis musyawarah dan saling menghormati. 

Dalam hal pembangunan rumah ibadah, mayoritas warga menyatakan bahwa selama 

pembangunan dilakukan sesuai dengan prosedur dan berada dalam lingkungan yang 

mayoritas sesuai dengan keyakinannya, maka tidak ada penolakan. Seorang responden 

menyebutkan, “Kalau mereka membangun tempat ibadah di wilayah mereka, ya boleh-

boleh saja, sama seperti kita bangun masjid di lingkungan kita”. 

Terkait penggunaan pengeras suara dalam kegiatan keagamaan, warga dari berbagai 

agama cenderung menunjukkan sikap toleran. Mereka memahami bahwa suara adzan, 

khotbah, maupun kebaktian adalah bagian dari ekspresi keagamaan yang harus dihormati. 

Namun, sebagian warga berharap agar volume suara disesuaikan agar tidak mengganggu 

kenyamanan, terutama jika berlangsung larut malam atau berulang. 

Konsep toleransi yang dipegang warga setempat juga sangat sederhana namun 

bermakna: saling menghargai dan menjaga kenyamanan bersama. Bahkan dalam hal kecil 

seperti suara anjing peliharaan tetangga atau aktivitas sahur di bulan Ramadan, warga 

menunjukkan sikap terbuka dan memahami perbedaan kebiasaan yang muncul dari 

keberagaman tersebut. Seorang warga non-Muslim menyatakan bahwa toleransi adalah 

“saling menghormati dan tidak mencampuri ibadah orang lain”. Sebagian besar warga 

sepakat bahwa komunikasi terbuka adalah kunci utama untuk menjaga kerukunan. 

Permasalahan sosial yang muncul sebaiknya tidak serta merta dikaitkan dengan agama, 

melainkan dilihat sebagai masalah individu atau sosial biasa yang bisa diselesaikan secara 

rasional. “Kalau ada masalah, jangan langsung dikaitkan dengan agama. Kalau masalah 

pribadi, ya selesaikan secara pribadi juga,” ungkap salah seorang warga non-Muslim.  

Temuan ini menunjukkan bahwa nilai-nilai Qur’ani seperti dalam QS. Al-Hujurat: 

13 tentang ta’aruf (saling mengenal) dan QS. Al-Baqarah: 256 tentang tidak adanya 

paksaan dalam agama, secara implisit telah diinternalisasi oleh masyarakat dalam 

kehidupan sehari-hari. FKUB Kota Medan perlu terus mendorong dialog antaragama dan 

edukasi masyarakat agar sikap-sikap toleran ini tidak hanya bersifat individual, tetapi juga 

mengakar secara sosial-kultural. Kemudian hasil wawancara dengan masyarakat 

Kecamatan Medan Marelan yang dimana dihuni oleh mayoritas muslim yaitu umat islam 

 
17 BPS Kota Medan, Kota Medan Dalam Angka Medan Municipality in Figures 2025 (Medan: BPS Medan, 

2025). 



Peran Al-Qur’an dalam Membangun Toleransi dan Kerukunan Antar Umat Beragama 
di Kota Medan 

674 

 

Ta’wiluna: Jurnal Ilmu Al-Qur’an, Tafsir dan Pemikiran Islam, Vol. 6 No. 2 Agustus 2025 

berjumlah (180.198 jiwa), umat Kristen berjumlah (9.369 jiwa), umat Katolik berjumlah 

(1.025 jiwa), umat Budha (182 jiwa) umat Hindu berjumlah (8.995 jiwa) dan umat 

Konghucu berjumlah (61 jiwa).  Hasil wawancara menunjukkan bahwa relasi antarumat 

beragama di kawasan ini cenderung berlangsung secara damai dan harmonis. 

Mayoritas responden, baik Muslim maupun non-Muslim, menyatakan bahwa 

mereka hidup berdampingan secara rukun tanpa terjadi konflik terbuka yang signifikan. 

Seorang tokoh masyarakat Muslim menegaskan bahwa dalam Islam tidak boleh ada 

paksaan dalam beragama, dan setiap keyakinan harus dihargai sebagaimana prinsip dalam 

QS. Al-Kāfirūn: 6 dan QS. Al-Baqarah: 256. Ia menyatakan, "Lakum diinukum waliya diin, 

tidak ada paksaan dalam beragama, karena hidayah hanya milik Allah...". Namun demikian, 

terdapat pengakuan bahwa perbedaan jumlah antar kelompok agama kadang menciptakan 

ketegangan psikologis. Misalnya, dalam hal pembangunan rumah ibadah, beberapa warga 

Muslim menyuarakan kekhawatiran jika rumah ibadah minoritas didirikan di tengah 

komunitas mayoritas, terutama jika sosialisasi tidak dilakukan dengan baik. Seorang warga 

menyampaikan bahwa pembangunan tetap sah selama memenuhi persyaratan administratif 

dan tidak menimbulkan gesekan sosial. “Kalau komunikasinya jelas, dan ada persetujuan 

dari lingkungan, saya yakin tidak masalah,” ungkap seorang responden. 

Hal serupa disampaikan oleh warga non-Muslim. Mereka umumnya menerima 

kehadiran rumah ibadah agama lain selama tidak mengganggu, dan selama dibangun sesuai 

dengan aturan yang berlaku, seperti mengikuti SK Bersama Menteri Agama dan Menteri 

Dalam Negeri (No. 8 dan 9 Tahun 2006) yang mengatur tentang pendirian rumah ibadah. 

“Kalau memang sudah ada SK Menteri dan ada persetujuan lingkungan, ya tidak masalah,” 

ujar seorang warga non-Muslim. Dalam hal penggunaan pengeras suara untuk ibadah, 

mayoritas warga menunjukkan sikap toleran, selama penggunaannya tidak berlebihan dan 

tidak mengganggu waktu istirahat masyarakat. Meskipun pernah terjadi keberatan atas 

suara yang terlalu keras, masalah tersebut biasanya dapat diselesaikan secara musyawarah 

melalui tokoh masyarakat, kepling, atau lurah. “Kalau ada keberatan, biasanya 

dimusyawarahkan. Itu yang penting,” jelas seorang warga. 

Pengertian tentang toleransi yang dipegang oleh warga sangat konkret: tidak 

mencampuri ibadah orang lain, menjaga komunikasi yang baik, dan menghindari tindakan 

atau sikap diskriminatif. Salah seorang warga non-Muslim menyatakan, “Toleransi itu 

artinya tidak mendiskriminasi, jangan beda-bedakan orang, semua sama di mata Tuhan.” 

Sebagai solusi untuk menjaga kedamaian, seluruh narasumber sepakat bahwa komunikasi 

terbuka dan musyawarah adalah kunci. Pendatang juga diharapkan menghargai adat dan 

budaya setempat. “Jangan merasa paling benar, semua pihak harus saling mengalah untuk 

kebaikan bersama,” ungkap salah satu warga.  

Temuan ini memperkuat relevansi ajaran Al-Qur’an mengenai pentingnya ta’aruf 

(QS. Al-Hujurat: 13), tidak adanya paksaan dalam agama (QS. Al-Baqarah: 256), dan 

anjuran untuk berlaku adil terhadap orang yang tidak memerangi umat Islam (QS. Al-

Mumtahanah: 8). Konteks sosial ini menjadi bukti bahwa ajaran Islam tentang toleransi 

sangat aplikatif dalam menjaga harmoni di tengah keberagaman masyarakat Kota Medan. 

Selanjutnya Kecamatan Medan Baru merupakan salah satu kawasan yang secara 

demografis cukup seimbang dalam hal keragaman umat beragama, keseimbangan antara 



 

675 Muhammad Rafly Alfadillah, Safria Andy 

 

Ta’wiluna: Jurnal Ilmu Al-Qur’an, Tafsir dan Pemikiran Islam, Vol. 6 No. 2 Agustus 2025 

umat muslim dan non muslim dapat dilihat melalui data BPS tahun 2025 yaitu umat islam 

berjumlah (17.234 jiwa), umat Kristen (13.688 jiwa), umat Katolik (2.121 jiwa), umat 

Budha (861 jiwa), umat Hindu (2.341 jiwa), dan umat Konghucu (1 jiwa).18  

Hasil wawancara dengan sejumlah warga, baik Muslim maupun non-Muslim, 

menunjukkan bahwa secara umum mereka hidup dalam suasana rukun, saling menghormati, 

dan jarang terjadi konflik yang berkaitan dengan perbedaan keyakinan. Seorang tokoh 

masyarakat Muslim, menyatakan bahwa hubungan antarumat beragama di lingkungan 

mereka berjalan dengan baik dan damai. Ia menekankan pentingnya nilai ukhuwah dalam 

kehidupan sosial serta sikap saling mendukung dalam kegiatan sosial seperti gotong 

royong. "Dalam pergaulan kami tetap saling mendukung meski dalam hal ibadah berbeda, 

dan kami tidak saling menyalahkan satu sama lain," ujar beliau. Pandangan terhadap 

pembangunan rumah ibadah dari agama lain juga menunjukkan sikap terbuka. Warga 

menyatakan bahwa selama pembangunan dilakukan secara sah dan tidak mengganggu 

lingkungan, mereka tidak mempermasalahkannya. "Kalau ada yang membangun gereja, ya 

tetap kita perbolehkan saja, yang penting mereka juga menghargai agama kita,". Hal ini 

senada dengan pandangan warga lain, bahwa hak setiap pemeluk agama sepanjang sesuai 

dengan peraturan dan norma sosial yang berlaku. 

Toleransi dalam penggunaan pengeras suara untuk kegiatan keagamaan pun tidak 

menjadi masalah yang berarti di wilayah ini. Warga dari kedua golongan agama 

menyatakan bahwa selama suara yang ditimbulkan tidak berlebihan, maka itu dapat 

diterima. Seorang warga non-Muslim mengatakan, "Saya tidak merasa terganggu dengan 

adzan, karena saya memaklumi bahwa itu bagian dari ibadah dan tidak mengusik kehidupan 

pribadi saya,". Mengenai potensi keberatan terhadap suara kegiatan ibadah, semua 

responden menyatakan bahwa tidak ada keluhan berarti. Jika pun ada ketidaknyamanan, 

biasanya diselesaikan secara musyawarah bersama tokoh masyarakat dan kepala dusun. Ini 

menunjukkan adanya mekanisme penyelesaian konflik berbasis lokal yang bersifat persuasif 

dan damai. 

Konsep toleransi yang dipahami masyarakat sangat erat dengan prinsip saling 

menghargai dan tidak mencampuri urusan agama orang lain. "Toleransi itu saling 

memahami, saling menjaga ibadah masing-masing, dan tidak merasa agama sendiri yang 

paling benar," kata salah satu warga non-Muslim. Pendapat ini menunjukkan tingkat 

kedewasaan masyarakat dalam menghadapi pluralitas keyakinan. Sebagai bentuk antisipasi 

terhadap potensi konflik, sebagian besar warga menyarankan pentingnya membangun 

komunikasi terbuka, menghindari provokasi melalui media sosial, serta menanamkan nilai-

nilai toleransi sejak dini. Seorang warga menyatakan, "Jangan mudah terpancing oleh 

berita-berita provokatif, apalagi yang mengatasnamakan agama, karena bisa memecah 

belah kita,”  

Hasil ini memperkuat temuan bahwa nilai-nilai toleransi dalam Al-Qur’an, seperti 

dalam QS. Al-Kāfirūn: 6, QS. Al-Baqarah: 256, dan QS. Al-Hujurat: 13, telah tercermin 

secara sosial dalam kehidupan masyarakat Muslim di Medan Baru. Kehadiran semangat 

ta’aruf dan penghormatan terhadap perbedaan menjadi fondasi kuat dalam menjaga 

 
18 Medan. 



Peran Al-Qur’an dalam Membangun Toleransi dan Kerukunan Antar Umat Beragama 
di Kota Medan 

676 

 

Ta’wiluna: Jurnal Ilmu Al-Qur’an, Tafsir dan Pemikiran Islam, Vol. 6 No. 2 Agustus 2025 

harmoni sosial. Secara keseluruhan, hasil wawancara masyarakat dari tiga kecamatan 

berbeda di Kota Medan yaitu Kecamatan Medan Tuntungan, Medan Marelan, dan Medan 

Baru menggambarkan pola hubungan antarumat beragama yang relatif harmonis, toleran, 

dan inklusif. Masing-masing wilayah mewakili kondisi sosial keagamaan yang berbeda 

(mayoritas non-Muslim, mayoritas Muslim, dan seimbang), namun menunjukkan kesamaan 

dalam sikap dasar: menghargai perbedaan, menjunjung musyawarah, dan menolak konflik 

berbasis agama. 

 

Kesimpulan 

Berdasarkan hasil kajian teologis dan data lapangan, dapat disimpulkan bahwa Al-

Qur’an memiliki peran sentral dalam membentuk dan mengarahkan sikap toleransi serta 

kerukunan antar umat beragama di tengah masyarakat yang majemuk seperti Kota Medan. 

Nilai-nilai Qur’ani yang menekankan prinsip ta’aruf (QS. Al-Hujurat:13), larangan 

memaksakan agama (QS. Al-Baqarah: 256), dan penghormatan terhadap keyakinan orang 

lain (QS. Al-Kāfirūn: 6), terbukti mampu menjadi landasan moral dan sosial dalam 

membangun harmoni lintas agama. Hasil observasi dan wawancara di berbagai kecamatan 

baik yang mayoritas Muslim, non-Muslim, maupun seimbang menunjukkan bahwa warga 

Kota Medan cenderung menginternalisasi nilai-nilai toleransi dalam kehidupan sehari-hari. 

Masyarakat pada umumnya menerima keberadaan rumah ibadah agama lain, tidak 

mempermasalahkan penggunaan pengeras suara dalam kegiatan keagamaan, serta 

mendukung penyelesaian konflik melalui musyawarah. Forum Kerukunan Umat Beragama 

(FKUB) Kota Medan juga memainkan peran strategis sebagai fasilitator dialog lintas 

agama dan agen edukasi sosial yang konsisten menginternalisasikan nilai-nilai toleransi 

dalam berbagai bentuk program, seperti dialog antaragama, edukasi keluarga, pelibatan 

pemuda, dan kampanye toleransi di media sosial. Dengan demikian, Al-Qur’an bukan hanya 

menjadi petunjuk spiritual, tetapi juga memiliki dimensi sosial yang mampu membimbing 

umat Islam untuk hidup damai berdampingan dengan umat agama lain. Untuk menjaga 

keberlanjutan toleransi tersebut, dibutuhkan kolaborasi berkelanjutan antara tokoh agama, 

lembaga keagamaan, pemerintah, dan masyarakat dalam menanamkan nilai-nilai Qur’ani 

sebagai budaya hidup bersama yang inklusif, damai, dan adil.  

 

Daftar Pustaka  

Al-Baghawi, al-Husein bin Mas’ud. “Ma’alim Al-Tanzil Fi Tafsir Al-Qur’an.” In 5. beirut, 

libanon: Dar Ihya al-Turast, 1999. 

Al-Tustari, Sahl. Tafsir Al-Tustari. beirut: Dar al-Kutub al-‘Ilmiyyah, 2002. 

Andy, Safria. Revolusi Akhlak: Manajemen Hati Dalam Perspektif Tasawuf Akhlaki Ibn 
Qayyim Al-Jauziyah. Yogyakarta: Kaizen, 2021. 

Arifin, Muhammad. “Intoleransi Terhadap Jemaat Ahmadiyah: Studi Kasus Perusakan 

Masjid Di Sintang.” Jurnal Ilmu Sosial Dan Politik 26, no. 1 (2022): 89–104. 

Dinata, Muhamad Ridho. “Konsep Toleransi Beragama Dalam Tafsir Al-Qur’an Tematik 



 

677 Muhammad Rafly Alfadillah, Safria Andy 

 

Ta’wiluna: Jurnal Ilmu Al-Qur’an, Tafsir dan Pemikiran Islam, Vol. 6 No. 2 Agustus 2025 

Karya Tim Departemen Agama Republik Indonesia.” ESENSIA: Jurnal Ilmu-Ilmu 
Ushuluddin 13, no. 1 (2012): 85–108. 

https://doi.org/https://doi.org/10.14421/esensia.v13i1.723. 

Hamka. “Tafsir Al-Azhar.” Jawa Barat: Gema Insani, 2020. 

Khairiza, DIta, and Muhammad Husni Ritonga. “Pola Komunikasi Forum Kerukunan 

Antarumat Beragama (FKUB) Dalam Menciptakan Kerukunan Antarumat Beragama 

Di Kota Medan.” Reslaj: Religion Education Social Laa Roiba Journal 5, no. 6 (2023): 

3283–95. https://doi.org/https://doi.org/10.47467/reslaj.v5i6.1047. 

Medan, BPS Kota. Kota Medan Dalam Angka Medan Municipality in Figures 2025. 

Medan: BPS Medan, 2025. 

Purwandari, Rika, Nurhaliza Aprilia, and Tomi Aziz Khan Sir. “Peran Forum Kerukunan 

Umat Beragama Dalam Menyelesaikan Konflik Keagamaan.” JIE (Journal of Islamic 
Education) 7, no. 2 (2022): 198–207. 

https://doi.org/https://doi.org/10.52615/jie.v7i2.261. 

Rahman, Fazlur. Islam and Modernity: Transformation of an Intellectual Tradition. 

Chicago: University of Chicago Press, 1982. 

Shihab, M. Quraish. Tafsir Al-Misbah (Pesan, Kesan Dan Keserasian Alquran) Vol.5. 

Tangerang: Lentera Hati, 2008. 

Sitompul, Saut. “Konflik Agama Di Aceh Singkil: Studi Atas Kasus Pembakaran Gereja.” 

Jurnal Sosiologi Reflektif 10, no. 1 (2016). 

Sukandarman, S., & Sofa, A. R. “Harmoni Dalam Keberagaman: Toleransi Dan Kerukunan 

Antar Umat Beragama Berdasarkan Al-Qur’an Dan Hadits.” Perspektif: Jurnal 
Pendidikan Dan Ilmu Bahasa 2, no. 4 (2024): 128–44. 

Wekke, Ismail Suardi. “Muslim-Christian Conflict in Poso: Local Conflict, Global Issue.” 

Jurnal Al-Tahrir 13, no. 2 (2013): 345–362. 

Yasir, Muhammad. “Makna Toleransi Dalam Al-Qur’an.” Jurnal Ushuluddin 22, no. 2 

(2014): 170–80. https://doi.org/http://dx.doi.org/10.24014/jush.v22i2.734. 

 

 


