
Ta’wiluna: Jurnal Ilmu Al-Qur’an, Tafsir dan Pemikiran Islam  

Volume 6 Number 2 Agustus 2025  

e-ISSN: 2723-0422  
https://ejournal.iaifa.ac.id/index.php/takwiluna 
 

Ta’wiluna: Jurnal Ilmu Al-Qur’an, Tafsir dan Pemikiran Islam, Vol. 6 No. 2 Agustus 2025 

This work is licensed under a Creative Commons 

Attribution‐ShareAlike 4.0 International License 

 

Revised: 

Juni 2025 

Accepted: 

 Juli 2025 

Published: 

Agustus 2025 

 

Membangun Keadilan Dari Timur dan Barat  dalam Bingkai Filsafat: Studi 

Komparatif Pemikiran Al-Farabi dan John Rawls 

 

Ranty Wulandari 

Universitas Islam Negeri Raden Intan Lampung, Indonesia 

Gmail: rantywulandari0315@gmail.com 

 

 Abd Rahman Hamid 

Universitas Islam Negeri Raden Intan Lampung, Indonesia 

Email: rahmanhamid@radenintan.ac.id 

 

Muhammad Akmansyah 

Universitas Islam Negeri Raden Intan Lampung, Indonesia 

Email: akmansyah@radenintan.ac.id 

 

Sudarman 

Universitas Islam Negeri Raden Intan Lampung, Indonesia 

Email: sudarman@radenintan.ac.id 

 

Abstract 

This study discusses the concept of justice from two major philosophical traditions, namely 
Islamic philosophy through the thoughts of Al-Farabi and Western philosophy through the 
thoughts of John Rawls. This study aims to compare and examine how the two figures 
construct the idea of justice based on their respective philosophical, historical, and cultural 
contexts. The method used is a qualitative study with a comparative approach and content 
analysis of Al-Farabi's main works, Al-Madina Al-Fadilah, and A Theory of Justice by John 
Rawls. The results of the study show that Al-Farabi understands justice as harmony 
between individuals and society in achieving collective happiness based on reason and 
sharia, while Rawls defines justice as fairness that emphasizes the principles of freedom 
and equality through social contracts. Although both are born from different traditions, 
both view justice as the main foundation of an ideal state life. In conclusion, the synthesis 
of Al-Farabi and Rawls' thoughts can contribute to the formation of a more holistic 
paradigm of justice, across cultural and civilizational boundaries.  

Keywords: Justice, Al-Farabi, John Rawls, Islamic, Philosophy, Western. 

Abstrak 
Penelitian ini membahas konsep keadilan dari dua tradisi filsafat besar, yaitu filsafat Islam 
melalui pemikiran Al-Farabi dan filsafat Barat melalui pemikiran John Rawls. Kajian ini 
bertujuan untuk membandingkan dan mengkaji bagaimana kedua tokoh tersebut 
membangun gagasan keadilan berdasarkan konteks filosofis, historis, dan budaya masing-
masing. Metode yang digunakan adalah studi kualitatif dengan pendekatan komparatif dan 

https://ejournal.iaifa.ac.id/index.php/
mailto:rantywulandari0315@gmail.com1
mailto:rahmanhamid@radenintan.ac.id
mailto:akmansyah@radenintan.ac.id


 

629 Ranty Wulandari, Abd Rahman Hamid, Muhammad Akmansyah, Sudarman 

 

Ta’wiluna: Jurnal Ilmu Al-Qur’an, Tafsir dan Pemikiran Islam, Vol. 6 No. 2 Agustus 2025 

analisis isi terhadap karya utama Al-Farabi, Al-Madina Al-Fadilah, serta A Theory of 
Justice karya John Rawls. Hasil penelitian menunjukkan bahwa Al-Farabi memahami 
keadilan sebagai keselarasan antara individu dan masyarakat dalam mencapai kebahagiaan 
kolektif berdasarkan akal dan syariat, sedangkan Rawls mendefinisikan keadilan sebagai 
fairness yang menekankan prinsip kebebasan dan kesetaraan melalui kontrak sosial. 
Meskipun keduanya lahir dari tradisi yang berbeda, keduanya memandang keadilan sebagai 
fondasi utama kehidupan bernegara yang ideal. Kesimpulannya, sintesis pemikiran Al-
Farabi dan Rawls dapat memberikan kontribusi terhadap pembentukan paradigma keadilan 
yang lebih holistik, melintasi batas-batas budaya dan peradaban.  

Kata Kunci: Keadilan, Al-Farabi, John Rawls, Filsafat, Islam, Barat. 

Pendahuluan  

Konsep keadilan merupakan elemen utama dalam filsafat politik dan sosial yang 

terus menjadi bahan perdebatan lintas zaman dan budaya. Di tengah situasi global yang 

diwarnai ketimpangan sosial dan konflik, keadilan menjadi tujuan bersama yang ingin 

dicapai setiap masyarakat. Namun, pengertian keadilan sangat bergantung pada latar 

historis, kultural, dan filosofis masing-masing peradaban, sehingga menghasilkan beragam 

pemahaman dan pendekatan. 

Dalam tradisi filsafat Timur Islam, Al-Farabi seorang filsuf Islam abad ke-10. 

dikenal sebagai salah satu tokoh penting yang merumuskan keadilan dalam kerangka 

kehidupan politik dan social.1 Pemikiran Al-Farabi mengenai masyarakat utama al-madinah 

al-fadhila meletakkan keadilan sebagai hasil dari keteraturan akal, moral, dan spiritual. 

Keadilan menurut Al-Farabi sangat terkait erat dengan dimensi etika dan metafisika.2 

Sementara itu, dalam tradisi filsafat Barat modern, John Rawls muncul sebagai figur 

sentral dalam perdebatan tentang keadilan pada abad ke-20.3 Melalui karyanya A Theory 

of Justice, Rawls memperkenalkan teori keadilan sebagai fairness, yang berfokus pada 

prinsip-prinsip keadilan yang disepakati secara rasional oleh individu-individu dalam posisi 

asal (original position). 4 

Beberapa penelitian terdahulu yang telah membahas konsep keadilan al-Farabi dan 

John Rawls, diantaranya artikel oleh Hatice Toksoz berjudul Konsep Kedermawanan (jud) 

Dan Keadilan (‘Adl) Ilahi Dalam Filsafat Al-Farabi mengidentifikasi bahwa Konsep 

Kedermawanan (Jud) Dan Keadilan (‘Adl) Ilahi Dalam Filsafat Al-Farabi menyatakan 

bahwa eksistensi hidup yang saling membantu. Artikel oleh Mutiullah yang berjudul 

Filsafat Sosial Politik Al-Farabi Dan Impementasi.5 Terhadap Demokrasi mengidentifikasi 

 
1 Ahmad Zarkasyi Noor Wahid, “Studi Komparatif Konsep Kenabian Perspektif Al-Farabi Dan Al-Razi 

Ahmad,” Mazalat : Jurnal Pemikiran Islam 6, no. 2 (2025): 43, https://mazalat.stisa-

ashshofa.ac.id/index.php/jpi/article/view/29. 
2 Wiwik Damayanti, Dewi Purnama, and Aida Rahmi, “Neurosains Dalam Pemikiran Tokoh Al-Ghazali , Al-

Farabi Dan Ibnu Sina,” Indonesian Journal of Innovation Multidisipliner Research 2, no. 3 (2024): 21, 

https://doi.org/https://doi.org/10.31004/ijim.v2i3.86. 
3 Wahdaniah Baharuddin A. Afgan Nugraha, Miftahul Jannah, “Hakim Dalam Jubah Peradilan: Sebuah Studi 

Pustaka,” Jurnal Tana Mana 5, no. 1 (2024): 2, https://doi.org/https://doi.org/10.33648/jtm.v5i1.467. 
4 Angga Christian, Ainun Nabilah, and Sulthoni Ajie, “Teori Keadilan Menurut Jhon Rawls,” Quantum Juris: 
Jurnal Hukum Modern 07, no. 1 (2025): 598–611. 
5 Oinike Natalia Harefa, “Ketika Keadilan Bertemu Dengan Kasih Sebuah Studi Perbandingan Antara Teori 

Keadilan Menurut John Rawls Dan Reinhold Niebuhr,” Jurnal IlmiahTeologi, Pendidikan, Sains, Humaniora 
Dan Kebudayaan 13, no. 1 (2020): 39–47, https://doi.org/https://doi.org/10.36588/sundermann.v13i1.31. 



Membangun Keadilan Dari Timur dan Barat  dalam Bingkai Filsafat 630 
 

Ta’wiluna: Jurnal Ilmu Al-Qur’an, Tafsir dan Pemikiran Islam, Vol. 6 No. 2 Agustus 2025 

bahwa konsep keadilan al-Farabi memberikan gambaran nilai-nilai etika dengan prinsip-

prinsip dasar demokrasi.6 Artikel oleh Oinike Natalia Harefa yang berjudul Ketika Keadilan 

Bertemu dengan Kasih Sebuah Studi Perbandingan Antara Teori Keadilan Menurut John 

Rawls dan Reinhold Niebuhr mengidentifikasi bahwa Rawls melalui teorinya cukup 

optimis pada kemampuan manusia untuk mencapai jalan keadilan sebagai fairness dan 

berusaha realistis dengan hakikat manusia yang penuh dengan dosa.7 Artikel oleh Andra  

Triyudiana dkk yang berjudul Penerapan Prinsip Keadilan   Sebagai Fairness Menurut John   

Rawls Di Indonesia Sebagai Perwujudan Dari Pancasila mengidentifikasi bahwa 

keadilanadalah dapat  menyelenggarakan  hak  dan  kewajiban  secara  merata  di  dalam 

masyarakat.8 Sebagian besar penelitian lebih fokus pada kajian internal masing-masing 

pemikir tanpa membandingkan keduanya secara langsung. Hal ini menunjukkan adanya 

celah dalam literatur yang dapat diisi dengan kajian komparatif ini.  

Dalam penelitian Penelitian ini menawarkan pendekatan baru melalui perbandingan 

antara filsafat Islam dan Barat dalam memahami keadilan. Dengan mengkaji pemikiran Al-

Farabi dan John Rawls secara kritis dan komparatif, studi ini bertujuan tidak hanya 

memahami rumusan masing-masing tentang keadilan, tetapi juga mengeksplorasi potensi 

sinergi antara kedua tradisi dalam membangun masyarakat adil di tengah keragaman 

budaya dan ideologi global.  

 

Metode Penelitian 

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan jenis penelitian 

kepustakaan (library research) yang bertujuan untuk memperoleh informasi adalah 

menelaah berbagai sumber seperti buku, jurnal, artikel, dokumen dan literatur yang 

relevan.9 Metode yang diterapkan adalah metode komparatif, yang bertujuan 

membandingkan gagasan kedua tokoh. Langkah-langkah penelitian meliputi identifikasi 

konsep, analisis tematik, perbandingan kritis, dan sintesis untuk menilai relevansi 

pemikiran mereka dalam membangun paradigma keadilan. Sumber data utama penelitian 

ini adalah karya-karya asli Al-Farabi dan John Rawls, seperti Al-Madina al-Fadila dan A 

Theory of Justice. Data sekunder diperoleh dari buku, artikel jurnal, dan penelitian lain yang 

mendukung analisis. Pengumpulan data dilakukan melalui studi literatur untuk memperoleh 

informasi yang valid dan relevan. 

 

 

Hasil Penelitian dan Pembahasan 

A. Intelektualitas dan Teori Keadilan Al-Farabi 

 
6 Mutiullah, “Filsafat Sosial-Politik Al-Farabi Dan Implementasi Terhadap Demokrasi,” Islamic Thought and 
Philosophy 3, no. 1 (2024): 20–39. 
7 Harefa, “Ketika Keadilan Bertemu Dengan Kasih Sebuah Studi Perbandingan Antara Teori Keadilan 

Menurut John Rawls Dan Reinhold Niebuhr.” 
8 Andra Triyudiana, & Neneng, P,“Penerapan Prinsip Keadilan Sebagai Fairness Menurut John Rawls Di 

Indonesia Sebagai,” Jurnal Kajian Kontemporer Dan Masyarakat 2, no. 01 (2024): 1–13, 

https://doi.org/10.11111/dassollen.xxxxxxx. 
9 Saifuddin Azmar, Metode Penelitian (Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2001), 5. 



 

631 Ranty Wulandari, Abd Rahman Hamid, Muhammad Akmansyah, Sudarman 

 

Ta’wiluna: Jurnal Ilmu Al-Qur’an, Tafsir dan Pemikiran Islam, Vol. 6 No. 2 Agustus 2025 

Al-Farabi adalah nama gelarnya, ia mempunyai nama panjang Abu Nash 

Muhammad Ibnu Audagh Ibn Thorban Al-Farabi. Ia lebih populer dengan nama gelarnya 

yang didapat dari kota Farab10. Sebagai seorang filosof muslim, Al-Farabi sangat 

memahami Filsafat Aristoteles yang dijuluki guru pertama dan Al-Farabi disebut sebagai 

guru ke dua. Penilaian ini dihubungkan dengan jasanya sebagai penafsir yang baik dari 

logika Aristoteles11. Pengembangan logika Aristoteles dalam dunia filsafat telah selesai dan 

tugas itu diemban oleh Al-Farabi. Karena alur pemikiran keduanyasejalan dalam bidang 

etika dan politik. Seolah Filsafat Yunani dapat dikatakan telah lenyap dari peredaran dan 

Al-Farabi sebagai pelanjut dan pengembangnya. Pengetahuan Al-Farabi sangat luas, ia juga 

mendalami ilmu-ilmu yang ada pada masanya dan mengarang buku-buku filsafat politik di 

kalangan Islam12. Dari karya-karyanya yang masih dikaji hingga hari ini, menunjukkan 

bahwa ia juga mendalami ilmu-ilmu bahasa, matematika, kimia, astronomi, kemiliteran, 

musik, ilmu alam, ketuhanan, filsafat politik, fiqih, dan mantik 13. 

Al-Farabi merupakan filsuf Islam yang membawa pengaruh besar bagi diskusi 

filosofis Abad Pertengahan. Karya- karyanya yang terkenal hingga saat ini di antaranya 

adalah:  

1. al-Jam'u bayn Ra'yay al-Hakimayn (Pertemuan atau penggabungan pendapat); 

2. Tahsil al-Sa'adat (mencari makna bahagia);  

3. Maqalat fi Aghrad ma Ba'd al-Tabi'at (perkataan di dalam perbuatan); 

4. Risalah fi Ithbat al-Mufaraqat; 

5. ‘Uyun al-Masail; 

6. Ara' Ahl al-Madinah al-Fadilah (pemikiran-pemikiran utama pemerintah); 

7. Maqalah fi Ma'any al-‘Aql (perkataan dalam berlogika);  

8. Ihsha al-‘Ulum (kumpulan macam ilmu); 

9. Fusul al-Hukm (hakikat kebenaran); 

10. al-Siyasat al-Madaniyyat (politik Madinah); 

11. Risalah al-‘Aql (kebahagiaan dalam berfikir) dan lainnya.  

Meski Al-Farabi tidak meninggalkan buku sebanyak tokoh filsafat Islam lainnya 

seperti Al-Kindi dan Ibnu Sina,namun masih banyak kitab-kitab karya Al-Farabi yang 

masyhur dan dikaji oleh berbagai kalangan 14. 

Salah satu mahakarya Al-Farabi yang tak terlupakan adalah Ara’ Ahl alMadinah al-

Fadilah . Karya ini bukan hanya memberinya gelar Raid al-Fikr al-Siyasi al-Islami sang 

"pemimpin pemikiran politik Islam," tetapi juga meneguhkannya sebagai tokoh penting 

dalam literatur politik Islam. Karya-karya lain seperti Tahsil al-Sa’adah, Siyasat al-

Madinah, dan Fusul al-Hukm juga melengkapi kumpulan karyanya. Al-Farabi mampu 

mengangkat filsafat politik ke level yang mendetail dalam buku ini, membuatnya sejajar 

dengan Ar dalam domain filsafat politik Yunani. Bahkan, karya ini memiliki persamaan 

 
10 Mustofa, Filsafat Islam (Bandung: Pustaka Setia, 1997), 143. 
11 Sirajuddin Zar, Filsafat Islam: Filosof Dan Filsafatnya (Jakarta: PT Raja Grafindo, 2009), 65. 
12 Bunyamin, “Pemikiran Filsafat Al-Farabi Dan Logika Aristoteles : Sebuah Pembuktian Rasional Secara 

Klasik,” At-Tatbiq 05, no. 01 (2020): 1–5, https://www.neliti.com/publications/432764/pemikiran-filsafat-al-

farabi-dan-logika-aristoteles-sebuah-pembuktian-rasional-s#cite. 
13 Ahmad Hanafi, Pengantar Filsafat Islam (Jakarta: PT. Bulan Bintang, 1996), 95. 
14 Muzairi, Filsafat Umum (Jakarta: Kalimedia, 2015), 40. 



Membangun Keadilan Dari Timur dan Barat  dalam Bingkai Filsafat 632 
 

Ta’wiluna: Jurnal Ilmu Al-Qur’an, Tafsir dan Pemikiran Islam, Vol. 6 No. 2 Agustus 2025 

dengan tulisan Plato yang berjudul "Nomoi", yang diterjemahkan sebagai "Undang-

Undang". Kedua tokoh ini, Al-Farabi dan Plato, memiliki kesamaan titik tolak dalam 

diskusi filsafat politik. Mereka berdua memulai perbincangan politik dengan memperkuat 

keberadaan Allah melalui bukti-bukti ontologis yang kuat 15.  

Konsep keadilan menurut Al-Farabi berakar pada pemikiran filosofis yang 

menggabungkan ajaran Aristoteles dengan prinsip-prinsip Islam. Dalam pandangannya, 

keadilan adalah kondisi di mana setiap individu memperoleh haknya sesuai dengan 

kemampuan dan perannya dalam masyarakat. Keadilan ini tidak hanya bersifat moral, 

tetapi juga sosial dan politik, yang tercermin dalam struktur negara ideal yang disebut al-

madina al-fadila (negara utama). Di negara ini, setiap warga negara memiliki fungsi spesifik 

yang berkontribusi pada keharmonisan dan kebahagiaan bersama 

Pemikiran Al-Farabi mengenai pemimpin dalam kitab ini terbagi menjadi dua 

bagian yang kaya makna: pertama, bagian filsafat yang meliputi perbincangan tentang 

Allah dan atribut-atribut-Nya, proses manifestasi alam semesta dari Zat pertama (emanasi), 

serta filsafat manusia. Kedua, bagian politik yang membicarakan segala hal mengenai 

negara dan pemimpinnya, atau istilahnya "kota utama," bersama dengan kontraposisinya. 

Kedua bagian pembahasan ini, dengan segala kerumitan dan kedalaman konsepnya, saling 

terkait erat dan mengandung substansi gagasan yang menjadi fokus Al-Farabi dalam 

mewujudkan konsep 'Kota Utama'-nya 16. 

Al-Farabi mengawali filsafat sosial dengan landasan bahwa manusia adalah 

makhluk sosial, yang tidak dapat memenuhi kebutuhannya sehari-hari tanpa bantuan dari 

sesama. Ia menyampaikan pandangannya dengan kata-kata yang mendalam: "Setiap 

individu manusia telah menyadari bahwa dirinya butuh terhadap banyak hal dalam 

memenuhi kehidupannya, dan dalam mencapai segala bentuk kesempurnaan hidupnya, yang 

tidak mungkin akan ia lakukan sendiri. Akan tetapi, ia butuh terhadap adanya komunitas 

yang dapat saling membantu atas kebutuhan mereka masing-masing. Keadaan ini, pasti 

dirasakan oleh setiap manusia. Oleh sebab itu, seorang manusia tidak mungkin memperoleh 

kesempurnaan-nya, yang dengan itu ia kembali pada tabiat fitrahnya, kecuali melalui 

berinteraksi secara kolektif dalam tolong-menolong di antara satu dengan yang lain”17. 

Al-Farabi membagi masyarakat menjadi dua jenis: al-mujtama’ al-kamilah 

(masyarakat sempurna) dan al-mujtama’ ghairu al-kamilah (masyarakat tidak sempurna). 

Masyarakat yang sempurna diklasifikasikan menjadi tiga, antara lain: Masyarakat 

sempurna besar; masyarakat sempurna sedang; dan masyarakat sempurna kecil. Selanjutnya 

tentang masyarakat yang tidak sempurna. Bagian ini merujuk pada sekelompok penduduk 

desa atau sekelompok manusia yang tinggal bersama dalam tempat tinggal mereka, baik 

dalam rumah atau bangunan lain yang mereka huni. Dengan penjelasan terperinci ini, Al-

Farabi mengukur tingkat kesempurnaan masyarakat berdasarkan hubungan sosial dan 

bagaimana kebutuhan masyarakat terpenuhi di dalamnya. Semakin kecil hubungan 

tersebut, semakin sulit bagi masyarakat untuk memenuhi kebutuhan mereka, sehingga jenis 

ini disebut komunitas yang tidak sempurna. Sebaliknya, semakin besar hubungan sosial 

 
15 Fakhry Majid, Sejarah Filsafat Islam (Jakarta: Putaka Belajar, 1987), 120. 
16 Abu Nasr Al-Farabi, Ara’u Ahli Al-Madinah Al-Fadilah (Beirut: Dar al-Iraq, 1955), 56. 
17 Al-Farabi, 20. 



 

633 Ranty Wulandari, Abd Rahman Hamid, Muhammad Akmansyah, Sudarman 

 

Ta’wiluna: Jurnal Ilmu Al-Qur’an, Tafsir dan Pemikiran Islam, Vol. 6 No. 2 Agustus 2025 

dalam komunitas, semakin tinggi tingkat kemudahan bagi masyarakat dalam memenuhi 

kebutuhan mereka18. 

Dari fondasi ini, Al-Farabi melangkah lebih dalam untuk memahami kategori 

perkumpulan dalam masyarakat. Mulai dari komunitas global hingga kelompok manusia 

dalam lingkungan yang paling terkecil. Dalam skala ini, ia membagi komunitas masyarakat 

menjadi dua jenis: yang sempurna (kamilah) dan yang tidak sempurna. Dengan pendekatan 

yang teliti, Al-Farabi membedah konsep ini dengan cermat. Pertama-tama, Al-Farabi 

mengkategorikan komunitas yang sempurna menjadi tiga bagian yang berbeda dalam 

ukurannya: Pertama, skala global: bagian ini mengacu pada komunitas masyarakat yang 

melibatkan seluruh penduduk dunia, yang oleh Al-Farabi disebut sebagai al-Ma’murah. 

Kedua, skala sedang: bagian ini mencakup komunitas masyarakat yang terdapat dalam 

bagian lebih kecil darial-Ma’murah. Ketiga, skala kecil (Shugra): bagian ini 

menggambarkan komunitas antara penduduk kota, yang sering kali melibatkan penduduk 

yang memiliki kondisi ekonomi yang lebih sulit19. 

Sebagai titik awal, pencapaian tertinggi dalam kesempurnaan manusia hanya dapat 

diraih melalui kehidupan dalam suatu kota, bukan dalam komunitas yang tingkatannya 

lebih rendah. Hal ini karena pada dasarnya, segala bentuk kebaikan dan keburukan muncul 

dari kehendak serta keinginan manusia. Bahkan, sebuah kota bisa saja dibentuk untuk 

tujuan-tujuan yang justru tidak baik. Oleh sebab itu, kebahagiaan sejati hanya dapat 

terwujud dalam sebuah kota yang masyarakatnya saling mendukung untuk mencapai tujuan 

tersebut. Kota ideal semacam ini dikenal sebagai Kota Utama (al-Madinah al-Fadilah), 

yakni sebuah struktur sosial yang dirancang untuk membawa kesempurnaan, kesejahteraan, 

dan keadilan bagi seluruh warganya. 

 

B. Intelektualitas dan Teori Keadilan John Rawls 

John Rawls memiliki nama lengkap John Borden Rawls. Rawls lahir pada 21 

Februari 1921 di Baltimore, Maryland.  Di Universitas Oxford, Rawls mulai menyusun 

konsep “the original position” walaupun konsep tersebut matang setelah Rawls 

memperbaiki gagasannya tentang “the veil of ignorance.” Rawls hanya memberi kuliah di 

Universitas Oxford selama satu tahun. Setelah itu pada tahun 1953, Rawls kembali dan 

bergabung dengan mantan pembimbingnya, Norman Malcolm di Universitas Cornell yang 

saat itu sedang menjadi salah satu universitas paling unggul di Amerika Serikat. Berangkat 

dari gagasan yang telah dirumuskannya ketika masih mengajar di Universitas Oxford, 

Rawls pun menulis sebuah artikel dengan judul “Justice as Fairness” di tahun 1957, adapun 

artikel tersebut kelak menjadi inti dari teori keadilan yang digagas oleh Rawls. Tiga tahun 

setelah artikel tersebut terbit, pada tahun 1960, draft “A Theory of Justice” diperkenalkan 

oleh Rawls dalam sebuah seminar. Rawls terus menekuni secara mendalam teori keadilan 

yang akan digagasnya, hingga pada tahun 1971, “A Theory of Justice” siap untuk 

diterbitkan sebagai sebuah buku. Setelah buku A Theory of Justice, Rawls tetap rajin untuk 

terus menulis beragam artikel yang sebagian besar artikel-artikel tentang Keadilan dan 

Demokrasi, oleh Rawls bertujuan untuk memberikan penjelasan yang lebih komprehensif 

 
18 Juwaini, Tokoh & Pemikir Autentik Filsafat Islam Klasik (Aceh: Ar-Raniry Press, 2023), 147. 
19 Al-Farabi, Ara’u Ahli Al-Madinah Al-Fadilah, 42. 



Membangun Keadilan Dari Timur dan Barat  dalam Bingkai Filsafat 634 
 

Ta’wiluna: Jurnal Ilmu Al-Qur’an, Tafsir dan Pemikiran Islam, Vol. 6 No. 2 Agustus 2025 

terhadap gagasan Rawls dalam bukunya A Theory of Justice. Pada tahun 1993, beragam 

artikel Rawls diedit dan kemudian diterbitkan dengan judul Political Liberalism 20. 

Teori keadilan oleh John Rawl berusaha memberi jawaban bagi blind spot teori 

keadilan yang lebih awal diperkenalkan John Stuart Mill. Mill lebih dahulu 

memperkenalkan model utilitarianisme untuk pencapaiaan keadilan. Bagi Mills, keadilan 

diukur berdasarkan moralitas yang menghasilkan keadaan terbaik, dengan jumlah 

kebahagiaan terbesar, bagi lebih banyak orang. Kritik pada teori Mill adalah 

kecondongannya yang berorientasi pada tujuan dan kurang memperhitungkan rasa keadilan 

bagi pihak yang lebih lemah. Oleh karena itu, Rawls menawarkan konsep keadilan sebagai 

fairness 21. 

Keadilan sebagai fairness dimungkinkan terjadi bila setiap pihak memiliki posisi 

yang setara. Kesetaraan hanya dapat dicapai dalam proses pencarian keadilan dengan tidak 

memandang atau memperhitungkan status sosial, kelas, kekayaan, distribusi aset, juga 

keistimewaan pada pihak tertentu seperti kemampuan alami, kecerdasan, kekuatan atau 

kekuasaan. Rawls mengasumsikan setiap pihak tidak mengetahui atau mengabaikan 

konsepsi mereka tentang kebaikan atau kecenderungan psikologis khusus mereka 22. 

Bagi Rawls, keadilan diputuskan di balik veil of ignorance yakni prinsip dalam 

masyarakat untuk tidak memiliki jenis pengetahuan tertentu yang mungkin membuat 

proses tawar-menawar menjadi tidak adil. Setiap pihak diandaikan tidak memperhitungkan 

posisi yang mereka pegang dalam masyarakat. Oleh karena itu, perlu disadari dua hal 

penting. Pertama, setiap pihak sepakat untuk tunduk pada keadaan setara.‘ Kedua, setiap 

pihak memahami tentang teori ekonomi, organisasi sosial dan psikologi manusia. Veil of 

ignorance berfungsi untuk memastikan bahwa sejak awal tidak ada yang diuntungkan atau 

dirugikan dalam pilihan prinsip kesetaraan. Posisi awalnya adalah berupa status quo yang 

sesuai dan dengan demikian kesepakatan mendasar dicapai secara adil 23. 

Rawls mengembangkan konsep keadilan sebagai kewajaran berdasarkan 

pemahaman bahwa setiap warga negara adalah bebas dan setara, serta masyarakat harus 

berlandaskan pada prinsip keadilan. Ia berusaha menjembatani ketegangan antara 

kebebasan dan kesetaraan, yang sering kali menjadi sorotan baik dari kritik sosialis 

terhadap demokrasi liberal maupun dari kritik konservatif terhadap negara kesejahteraan 

saat ini. Selain itu, Rawls meyakini bahwa keadilan sebagai kewajaran memiliki 

keunggulan dibandingkan dengan tradisi pemikiran politik modern yang lebih dominan, 

yaitu utilitarianisme 24. 

Konsepsi keadilan seharusnya dilihat sebagai suatu tolok ukur untuk menilai 

berbagai aspek dari struktur dasar masyarakat. Posisi awal merupakan status quo yang 

menegaskan bahwa kesepakatan dasar yang dicapai adalah adil. Fakta ini menghasilkan 

 
20 Joe Mandle, Rawls’s ‘A Theory of Justice an Intoruduction (New York: Cambridge University Press, 2009), 

1-40. 
21 John Rawls, A Theory of Justice, Revision (Cambridge: Harvard University Press, 1999), 6. 
22 John Rawls, A Theory of Justice in Essays and Reviews: 1959-2002 (Amerika Serikat: Princeton University 

Press, 2014), 12. 
23 Karen Lebacqz, Six Theories of Justice: Perspective from Philosophical and Theological Ethics 

(Minneapolis: Augsburg Publishing House, 1987), 50. 
24 Rawls, A Theory of Justice, Revision, 3. 



 

635 Ranty Wulandari, Abd Rahman Hamid, Muhammad Akmansyah, Sudarman 

 

Ta’wiluna: Jurnal Ilmu Al-Qur’an, Tafsir dan Pemikiran Islam, Vol. 6 No. 2 Agustus 2025 

keadilan sebagai keadilan yang sejati, dan kesepakatan yang adil hanya dapat dicapai 

melalui prosedur yang memberikan keadilan sebagai keadilan yang sejati, yang dikenal 

sebagai keadilan prosedural murni 25. 

Menurut Rawls, bidang utama prinsip keadilan adalah struktur dasar masyarakat, 

atau struktur dasar masyarakat, yang mencakup institusi sosial, politik, hukum, dan 

ekonomi. Struktur institusi ini berdampak besar pada kehidupan seseorang, jadi masalah 

utama keadilan adalah menciptakan dan memberikan alasan untuk sejumlah prinsip yang 

harus dipenuhi oleh struktur dasar masyarakat yang adil. Salah satu contohnya adalah 

bagaimana cara pendistribusian pendapatan dilakukan26. 

Rawls berpendapat bahwa keadilan harus didasarkan pada hak, bukan keuntungan. 

Jika asas manfaat menjadi dasar, maka prosedur yang fair akan diabaikan: hal yang 

dianggap utama adalah hasil akhir yang memiliki banyak manfaat untuk sebanyak mungkin 

orang tanpa mengubah cara dan prosesnya (yang terbaik untuk yang paling banyak). 

Dengan demikian, prinsip keadilan yang didasarkan pada asas hak akan menghasilkan 

prosedur yang fair karena berdasar pada hak-hak individu yang tidak boleh dilanggar, yaitu 

hak-hak individu memang hal yang tidak boleh dilanggar. Akibatnya, mencegah 

pelanggaran hak semua orang juga akan menciptakan proses yang adil, apapun manfaatnya. 

Pertanyaannya sekarang adalah mekanisme yang tepat untuk menciptakan prosedur yang 

adil. Rawls lebih menekankan keadilan sosial, yang dia kaitkan dengan munculnya 

pertentangan antara kepentingan individu dan kepentingan negara pada masa itu. Rawls 

percaya bahwa tujuan utama keadilan adalah menjamin stabilitas hidup manusia dan 

keseimbangan antara kehidupan pribadi dan sosial. Rawls percaya bahwa struktur 

masyarakat ideal yang adil terdiri dari masyarakat asli yang memiliki hak-hak dasar 

manusia seperti kebebasan, kebebasan, kekuasaan, kewibawaan, dan kesempatan untuk 

menikmati hak-hak. Mengembalikan masyarakat ke posisi asli mereka (meminta perbaikan) 

adalah cara koreksi ketidakadilan dilakukan. Dalam posisi asli mereka, anggota masyarakat 

secara setara membuat persetujuan asli 27. 

 

C. Analisis Komparatif Keadilan al-Farabi dan John Rawls 

Keadilan merupakan tema sentral dalam filsafat politik yang dibahas oleh banyak 

pemikir lintas zaman dan budaya. Dua tokoh penting yang menyumbang pemikiran besar 

dalam bidang ini adalah al-Farabi dan John Rawls. Meskipun keduanya hidup dalam 

konteks yang berbeda al-Farabi dalam peradaban Islam klasik dan Rawls dalam tradisi 

liberal Barat modern konsep keadilan yang mereka kembangkan memiliki relevansi dalam 

perdebatan kontemporer. Namun, pendekatan, tujuan, dan prinsip-prinsip yang mereka 

kemukakan menunjukkan perbedaan mendasar yang mencerminkan nilai dan struktur 

masyarakat masing-masing. 

Al-Farabi menyusun teorinya dalam kerangka filsafat Islam yang dipengaruhi kuat 

oleh pemikiran Plato dan Aristoteles. Ia memandang keadilan sebagai sarana untuk 

 
25 John Rawls, Teori Keadilan. Alih Bahasa Inggris Oleh Uzair Fauzan Dan Heru Prasetyo. (Yogyakarta: 

Pustaka Pelajar, 2006), 10. 
26 Muhammad Taufik, “Filsafat John Rawls Tentang Teori Keadilan,” Mukaddimah: Jurnal Studi Islam 19, 

no. 1 (2019): 41–63, http://digilib.uin-suka.ac.id/id/eprint/33208. 
27 Taufik, 41. 



Membangun Keadilan Dari Timur dan Barat  dalam Bingkai Filsafat 636 
 

Ta’wiluna: Jurnal Ilmu Al-Qur’an, Tafsir dan Pemikiran Islam, Vol. 6 No. 2 Agustus 2025 

mencapai kehidupan beretika dan masyarakat yang harmonis. Tujuannya bukan hanya 

tatanan sosial, tetapi juga pencapaian kebahagiaan sejati (sa'adah). Sementara itu, John 

Rawls mengembangkan teorinya dalam konteks masyarakat demokratis liberal pasca-

Perang Dunia II, dengan tujuan utama menciptakan struktur sosial yang adil, berdasarkan 

prinsip-prinsip kebebasan dan kesetaraan yang dapat diterima oleh semua orang secara 

rasional. 

Menurut al-Farabi, keadilan terjadi ketika semua elemen masyarakat menjalankan 

perannya sesuai dengan kapasitas dan kedudukan mereka. Konsep ini mirip dengan filosofi 

“keadilan fungsional” dalam pemikiran Plato, di mana keseimbangan antar elemen 

masyarakat menciptakan harmoni. Berbeda dengan itu, Rawls memformulasikan keadilan 

sebagai “kewajaran” (justice as fairness) yang dilandaskan pada dua prinsip: kebebasan 

dasar yang setara dan ketimpangan sosial yang hanya dibenarkan jika menguntungkan 

kelompok paling lemah dalam masyarakat. Keadilan menurut Rawls adalah hasil dari 

kontrak sosial imajiner yang rasional. 

Al-Farabi menekankan pentingnya rasionalitas dan etika dalam kepemimpinan. 

Keadilan hanya bisa ditegakkan jika masyarakat dipimpin oleh seorang pemimpin ideal 

filsuf-raja yang memiliki kebijaksanaan untuk mengatur kehidupan masyarakat berdasarkan 

tujuan tertinggi manusia. Sebaliknya, Rawls menawarkan metode “veil of ignorance”, yaitu 

sebuah eksperimen pemikiran di mana individu memilih prinsip keadilan tanpa mengetahui 

posisi mereka di masyarakat. Dengan metode ini, Rawls mencoba menjamin keadilan yang 

tidak bias dan adil bagi semua pihak. 

Dalam teori al-Farabi, ketimpangan sosial tidak menjadi masalah selama peran 

setiap orang dijalankan sesuai dengan kodratnya dan mendukung kesejahteraan umum. Ia 

menilai bahwa keadilan tidak selalu identik dengan kesetaraan material. Rawls, sebaliknya, 

sangat memperhatikan distribusi sumber daya dan peluang. Prinsip perbedaan yang ia 

ajukan menyatakan bahwa ketimpangan hanya dapat diterima jika menguntungkan mereka 

yang paling kurang beruntung. Pandangan ini lebih bersifat struktural dan fokus pada 

keadilan distributif. 

Al-Farabi menempatkan individu sebagai bagian dari tatanan sosial yang lebih 

besar, dan moralitas individu sangat terkait dengan peran sosialnya. Kebaikan kolektif lebih 

diutamakan dibanding kebebasan individu. Ini sangat berbeda dengan Rawls yang 

menekankan otonomi individu, di mana masyarakat yang adil adalah yang menghormati 

kebebasan personal dan memberikan kesempatan yang setara untuk berkembang. Perbedaan 

ini mencerminkan orientasi al-Farabi yang bersifat komunitarian dan Rawls yang lebih 

liberal individualistik. 

Secara keseluruhan, konsep keadilan al-Farabi dan John Rawls menunjukkan 

perbedaan yang signifikan dari segi filsafat dasar, metode, dan orientasi sosial. Al-Farabi 

menawarkan pandangan keadilan yang normatif, berorientasi pada etika, dan terikat pada 

tatanan sosial yang hierarkis. Sementara Rawls menyajikan pendekatan yang prosedural, 

kontraktual, dan fokus pada struktur institusional yang menjamin keadilan bagi semua. 

Meskipun berbeda pendekatan, keduanya sama-sama berkontribusi besar dalam perumusan 

gagasan keadilan yang dapat digunakan sebagai rujukan dalam membangun masyarakat 

yang lebih adil. 



 

637 Ranty Wulandari, Abd Rahman Hamid, Muhammad Akmansyah, Sudarman 

 

Ta’wiluna: Jurnal Ilmu Al-Qur’an, Tafsir dan Pemikiran Islam, Vol. 6 No. 2 Agustus 2025 

 

Kesimpulan 

Setelah dijelaskan melalui pembahasan di atas, maka diambil kesimpulan sebagai 

berikut: 

1. Al-Farabi mendefinisikan keadilan sebagai suatu tatanan sosial yang ideal di mana 

setiap individu menjalankan perannya sesuai kemampuan dalam kerangka negara 

utama (al-madinah al-fadilah). Keadilan bagi Al-Farabi bukan hanya aspek moral 

individual, tetapi juga fondasi dalam membentuk masyarakat yang harmonis dan 

bahagia. Ia memadukan pemikiran logis Aristotelian dengan nilai-nilai Islam, 

menekankan pentingnya komunitas, kepemimpinan bijak, dan tatanan sosial yang 

hierarkis untuk mencapai kebahagiaan kolektif. 

2. John Rawls merumuskan teori keadilan sebagai fairness (keadilan sebagai keadilan 

yang adil), dengan titik tolak utama pada “veil of ignorance” (tirai ketidaktahuan), di 

mana seseorang tidak mengetahui posisi sosial atau status apapun dalam masyarakat 

saat menentukan prinsip keadilan. Konsep ini menekankan pentingnya kesetaraan 

peluang dan keadilan distributif, agar sistem sosial tidak memihak golongan tertentu 

dan menjamin perlindungan terhadap pihak paling lemah. 

3. Al-Farabi membangun teori keadilannya dalam konteks metafisika, politik Islam, dan 

filsafat klasik, yang menekankan integrasi antara keutamaan spiritual, akal, dan 

tatanan sosial dalam rangka mencapai kesempurnaan manusia. Sebaliknya, Rawls 

membangun keadilannya melalui pendekatan rasional-modern berbasis kontrak sosial 

yang adil, tanpa mempertimbangkan keutamaan metafisik atau agama, tetapi fokus 

pada kesetaraan dan perlindungan institusional dalam masyarakat plural. 

 

Daftar Pustaka 

A. Afgan Nugraha, Miftahul Jannah, Wahdaniah Baharuddin. “Hakim Dalam Jubah 

Peradilan: Sebuah Studi Pustaka.” Jurnal Tana Mana 5, no. 1 (2024): 2. 

https://doi.org/https://doi.org/10.33648/jtm.v5i1.467. 

Al-Farabi, Abu Nasr. Ara’u Ahli Al-Madinah Al-Fadilah. Beirut: Dar al-Iraq, 1955. 

Andra Triyudiana, Neneng Putri Siti Nurhayati. “Penerapan Prinsip Keadilan Sebagai 

Fairness Menurut John Rawls Di Indonesia Sebagai.” Jurnal Kajian Kontemporer Dan 
Masyarakat 2, no. 01 (2024): 1–13. https://doi.org/10.11111/dassollen.xxxxxxx. 

Azmar, Saifuddin. Metode Penelitian. Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2001. 

Bunyamin. “Pemikiran Filsafat Al-Farabi Dan Logika Aristoteles : Sebuah Pembuktian 

Rasional Secara Klasik.” At-Tatbiq 05, no. 01 (2020): 18–40. 

https://www.neliti.com/publications/432764/pemikiran-filsafat-al-farabi-dan-logika-

aristoteles-sebuah-pembuktian-rasional-s#cite. 

Christian, Angga, Ainun Nabilah, and Sulthoni Ajie. “Teori Keadilan Menurut Jhon 

Rawls.” Quantum Juris: Jurnal Hukum Modern 07, no. 1 (2025): 598–611. 

Damayanti, Wiwik, Dewi Purnama, and Aida Rahmi. “Neurosains Dalam Pemikiran Tokoh 

Al-Ghazali , Al-Farabi Dan Ibnu Sina.” Indonesian Journal of Innovation 



Membangun Keadilan Dari Timur dan Barat  dalam Bingkai Filsafat 638 
 

Ta’wiluna: Jurnal Ilmu Al-Qur’an, Tafsir dan Pemikiran Islam, Vol. 6 No. 2 Agustus 2025 

Multidisipliner Research 2, no. 3 (2024): 21–29. 

https://doi.org/https://doi.org/10.31004/ijim.v2i3.86. 

Hanafi, Ahmad. Pengantar Filsafat Islam. Jakarta: PT. Bulan Bintang, 1996. 

Harefa, Oinike Natalia. “Ketika Keadilan Bertemu Dengan Kasih Sebuah Studi 

Perbandingan Antara Teori Keadilan Menurut John Rawls Dan Reinhold Niebuhr.” 

Jurnal IlmiahTeologi, Pendidikan, Sains, Humaniora Dan Kebudayaan 13, no. 1 

(2020): 39–47. https://doi.org/https://doi.org/10.36588/sundermann.v13i1.31. 

Juwaini. Tokoh & Pemikir Autentik Filsafat Islam Klasik. Aceh: Ar-Raniry Press, 2023. 

Lebacqz, Karen. Six Theories of Justice: Perspective from Philosophical and Theological 
Ethics. Minneapolis: Augsburg Publishing House, 1987. 

Majid, Fakhry. Sejarah Filsafat Islam. Jakarta: Putaka Belajar, 1987. 

Mandle, Joe. Rawls’s ‘A Theory of Justice an Intoruduction. New York: Cambridge 

University Press, 2009. 

Mustofa. Filsafat Islam. Bandung: Pustaka Setia, 1997. 

Mutiullah. “Filsafat Sosial-Politik Al-Farabi Dan Implementasi Terhadap Demokrasi.” 

Islamic Thought and Philosophy 3, no. 1 (2024): 20–39. 

Muzairi. Filsafat Umum. Jakarta: Kalimedia, 2015. 

Rawls, John. A Theory of Justice, Revision. Cambridge: Harvard University Press, 1999. 

———. A Theory of Justice in Essays and Reviews: 1959-2002. Amerika Serikat: 

Princeton University Press, 2014. 

———. Teori Keadilan. Alih Bahasa Inggris Oleh Uzair Fauzan Dan Heru Prasetyo. 
Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2006. 

Taufik, Muhammad. “Filsafat John Rawls Tentang Teori Keadilan.” Mukaddimah: Jurnal 
Studi Islam 19, no. 1 (2019): 41–63. http://digilib.uin-suka.ac.id/id/eprint/33208. 

Wahid, Ahmad Zarkasyi Noor. “Studi Komparatif Konsep Kenabian Perspektif Al-Farabi 

Dan Al-Razi Ahmad.” Mazalat : Jurnal Pemikiran Islam 6, no. 2 (2025): 43–60. 

https://mazalat.stisa-ashshofa.ac.id/index.php/jpi/article/view/29. 

Zar, Sirajuddin. Filsafat Islam: Filosof Dan Filsafatnya. Jakarta: PT Raja Grafindo, 2009. 

 


