Ta’wiluna: Jurnal Ilmu Al-Qur’an, Tafsir dan Pemikiran Islam @ ® @@
Volume 6 Number 2 Agustus 2025

e-ISSN: 2723-0422 This work is licensed under a Creative Commons
https://ejournal.iaifa.ac.id/index.php/takwiluna Attribution-ShareAlike 4.0 International License
Revised: Accepted: Published:
Juni 2025 Juli 2025 Agustus 2025

Membangun Keadilan Dari Timur dan Barat dalam Bingkai Filsafat: Studi
Komparatif Pemikiran Al-Farabi dan John Rawls

Ranty Wulandari
Universitas Islam Negeri Raden Intan Lampung, Indonesia
Gmail: rantywulandariO3 15gmail.com

Abd Rahman Hamid
Universitas Islam Negeri Raden Intan Lampung, Indonesia
Email: rahmanhamidradenintan.ac.id

Muhammad Akmansyah
Universitas Islam Negeri Raden Intan Lampung, Indonesia
Email: akmansyahradenintan.ac.id

Sudarman
Universitas Islam Negeri Raden Intan Lampung, Indonesia
Email: sudarmanradenintan.ac.id

Abstract

This study discusses the concept of justice fiom two major philosophical traditions, namely
Islamic philosophy through the thoughts of Al-Farabi and Western philosophy through the
thoughts of John Rawls. This study aims to compare and examine how the two figures
construct the idea of justice based on their respective philosophical, historical, and cultural
contexts. The method used is a qualitative study with a comparative approach and content
analysis of Al-Farabi's main works, Al-Madina Al-Fadilah, and A Theory of Justice by John
Rawls. The results of the study show that Al-Farabi understands justice as harmony
between individuals and society in achieving collective happiness based on reason and
sharia, while Rawls defines justice as fairness that emphasizes the principles of freedom
and equality through social contracts. Although both are born from difterent traditions,
both view justice as the main foundation of an ideal state life. In conclusion, the synthesis
of Al-Farabi and Rawls' thoughts can contribute to the formation of a more holistic
paradigm of justice, across cultural and civilizational boundaries.

Keywords: Justice, Al-Farabi, John Rawls, Islamic, Philosophy, Western.

Abstrak

Penelitian ini membahas konsep keadilan dari dua tradisi filsafat besar, yaitu filsafat Islam
melalui pemikiran Al-Farabi dan filsafat Barat melalui pemikiran John Rawls. Kajian ini
bertujuan untuk membandingkan dan mengkaji bagaimana kedua tokoh tersebut
membangun gagasan keadilan berdasarkan konteks filosofis, historis, dan budaya masing-
masing. Metode yang digunakan adalah studi kualitatif dengan pendekatan komparatif dan

Ta’wiluna: Jurnal llmu Al-Qur’an, Tafsir dan Pemikiran Islam, Vol. 6 No. 2 Agustus 2025


https://ejournal.iaifa.ac.id/index.php/
mailto:rantywulandari0315@gmail.com1
mailto:rahmanhamid@radenintan.ac.id
mailto:akmansyah@radenintan.ac.id

629 ’ Ranty Wulandari, Abd Rahman Hamid, Muhammad Akmansyah, Sudarman

analisis isi terhadap karya utama Al-Farabi, Al-Madina Al-Fadilah, serta A Theory of
Justice karya John Rawls. Hasil penelitian menunjukkan bahwa Al-Farabi memahami
keadilan sebagai keselarasan antara individu dan masyarakat dalam mencapai kebahagiaan

kolektif berdasarkan akal dan syariat, sedangkan Rawls mendefinisikan keadilan sebagai
fairness yang menekankan prinsip kebebasan dan kesetaraan melalui kontrak sosial.

Meskipun keduanya lahir dari tradisi yang berbeda, keduanya memandang keadilan sebagai
fondasi utama kehidupan bernegara yang ideal. Kesimpulannya, sintesis pemikiran Al-
Farabi dan Rawls dapat memberikan kontribusi terhadap pembentukan paradigma keadilan

yang lebih holistik, melintasi batas-batas budaya dan peradaban.

Kata Kunci: Keadilan, Al-Farabi, John Rawls, Filsafat, Islam, Barat.

Pendahuluan

Konsep keadilan merupakan elemen utama dalam filsafat politik dan sosial yang
terus menjadi bahan perdebatan lintas zaman dan budaya. Di tengah situasi global yang
diwarnai ketimpangan sosial dan konflik, keadilan menjadi tujuan bersama yang ingin
dicapai setiap masyarakat. Namun, pengertian keadilan sangat bergantung pada latar
historis, kultural, dan filosofis masing-masing peradaban, sehingga menghasilkan beragam
pemahaman dan pendekatan.

Dalam tradisi filsafat Timur Islam, Al-Farabi seorang filsuf Islam abad ke-10.
dikenal sebagai salah satu tokoh penting yang merumuskan keadilan dalam kerangka
kehidupan politik dan social.! Pemikiran Al-Farabi mengenai masyarakat utama a/-madinah
al-fadhila meletakkan keadilan sebagai hasil dari keteraturan akal, moral, dan spiritual.
Keadilan menurut Al-Farabi sangat terkait erat dengan dimensi etika dan metafisika.?

Sementara itu, dalam tradisi filsafat Barat modern, John Rawls muncul sebagai figur
sentral dalam perdebatan tentang keadilan pada abad ke-20.3 Melalui karyanya A Theory
of Justice, Rawls memperkenalkan teori keadilan sebagai fairness, yang berfokus pada
prinsip-prinsip keadilan yang disepakati secara rasional oleh individu-individu dalam posisi
asal (original position). #

Beberapa penelitian terdahulu yang telah membahas konsep keadilan al-Farabi dan
John Rawls, diantaranya artikel oleh Hatice Toksoz berjudul Konsep Kedermawanan (jud)
Dan Keadilan (‘Adl) llahi Dalam Filsafat Al-Farabi mengidentifikasi bahwa Konsep
Kedermawanan (Jud) Dan Keadilan (“‘Ad/) llahi Dalam Filsafat Al-Farabi menyatakan
bahwa eksistensi hidup yang saling membantu. Artikel oleh Mutiullah yang berjudul
Filsafat Sosial Politik Al-Farabi Dan Impementasi.’ Terhadap Demokrasi mengidentifikasi

' Ahmad Zarkasyi Noor Wahid, “Studi Komparatif Konsep Kenabian Perspektif Al-Farabi Dan Al-Razi
Ahmad,” Mazalat: Jurnal Pemikiran Islam 6, mno. 2 (2025): 43, https://mazalat.stisa-
ashshofa.ac.id/index.php/jpi/article/view/29.

2 Wiwik Damayanti, Dewi Purnama, and Aida Rahmi, “Neurosains Dalam Pemikiran Tokoh Al-Ghazali , Al-
Farabi Dan Ibnu Sina,” Indonesian Journal of Innovation Multidisipliner Research 2, no. 3 (2024): 21,
https://doi.org/https://doi.org/10.31004/ijim.v2i3.86.

3 Wahdaniah Baharuddin A. Afgan Nugraha, Miftahul Jannah, “Hakim Dalam Jubah Peradilan: Sebuah Studi
Pustaka,” Jurnal Tana Mana 5, no. 1 (2024): 2, https://doi.org/https://doi.org/10.33648/jtm.v5i1.467.

4 Angga Christian, Ainun Nabilah, and Sulthoni Ajie, “Teori Keadilan Menurut Jhon Rawls,” Quantum Juris:
Jurnal Hukum Modern 07, no. 1 (2025): 598-611.

3 Oinike Natalia Harefa, “Ketika Keadilan Bertemu Dengan Kasih Sebuah Studi Perbandingan Antara Teori
Keadilan Menurut John Rawls Dan Reinhold Niebuhr,” Jurnal llmiahTeologi, Pendidikan, Sains, Humaniora
Dan Kebudayaan 13, no. 1 (2020): 3947, https://doi.org/https://doi.org/10.36588/sundermann.v13il.31.

Ta’wiluna: Jurnal llimu Al-Qur’an, Tafsir dan Pemikiran Islam, Vol. 6 No. 2 Agustus 2025



Membangun Keadilan Dari Timur dan Barat dalam Bingkai Filsafat ’ 630

bahwa konsep keadilan al-Farabi memberikan gambaran nilai-nilai etika dengan prinsip-
prinsip dasar demokrasi.® Artikel oleh Oinike Natalia Harefa yang berjudul Ketika Keadilan
Bertemu dengan Kasih Sebuah Studi Perbandingan Antara Teori Keadilan Menurut John
Rawls dan Reinhold Niebuhr mengidentifikasi bahwa Rawls melalui teorinya cukup
optimis pada kemampuan manusia untuk mencapai jalan keadilan sebagai fairness dan
berusaha realistis dengan hakikat manusia yang penuh dengan dosa.” Artikel oleh Andra
Triyudiana dkk yang berjudul Penerapan Prinsip Keadilan Sebagai Fairness Menurut John
Rawls Di Indonesia Sebagai Perwujudan Dari Pancasila mengidentifikasi bahwa
keadilanadalah dapat menyelenggarakan hak dan kewajiban secara merata di dalam
masyarakat.® Sebagian besar penelitian lebih fokus pada kajian internal masing-masing
pemikir tanpa membandingkan keduanya secara langsung. Hal ini menunjukkan adanya
celah dalam literatur yang dapat diisi dengan kajian komparatif ini.

Dalam penelitian Penelitian ini menawarkan pendekatan baru melalui perbandingan
antara filsafat Islam dan Barat dalam memahami keadilan. Dengan mengkaji pemikiran Al-
Farabi dan John Rawls secara kritis dan komparatif, studi ini bertujuan tidak hanya
memahami rumusan masing-masing tentang keadilan, tetapi juga mengeksplorasi potensi
sinergi antara kedua tradisi dalam membangun masyarakat adil di tengah keragaman
budaya dan ideologi global.

Metode Penelitian

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan jenis penelitian
kepustakaan (library research) yang bertujuan untuk memperoleh informasi adalah
menelaah berbagai sumber seperti buku, jurnal, artikel, dokumen dan literatur yang
relevan.” Metode yang diterapkan adalah metode komparatif, yang bertujuan
membandingkan gagasan kedua tokoh. Langkah-langkah penelitian meliputi identifikasi
konsep, analisis tematik, perbandingan kritis, dan sintesis untuk menilai relevansi
pemikiran mereka dalam membangun paradigma keadilan. Sumber data utama penelitian
ini adalah karya-karya asli Al-Farabi dan John Rawls, seperti A/-Madina al-Fadila dan A
Theory of Justice. Data sekunder diperoleh dari buku, artikel jurnal, dan penelitian lain yang
mendukung analisis. Pengumpulan data dilakukan melalui studi literatur untuk memperoleh
informasi yang valid dan relevan.

Hasil Penelitian dan Pembahasan
A. Intelektualitas dan Teori Keadilan Al-Farabi

¢ Mutiullah, “Filsafat Sosial-Politik Al-Farabi Dan Implementasi Terhadap Demokrasi,” Is/lamic Thought and
Philosophy 3, no. 1 (2024): 20-39.

7 Harefa, “Ketika Keadilan Bertemu Dengan Kasih Sebuah Studi Perbandingan Antara Teori Keadilan
Menurut John Rawls Dan Reinhold Niebuhr.”

8 Andra Triyudiana, & Neneng, P,“Penerapan Prinsip Keadilan Sebagai Fairness Menurut John Rawls Di
Indonesia Sebagai,” Jurnal Kajian Kontemporer Dan Masyarakat 2, no. 01 (2024): 1-13,
https://doi.org/10.11111/dassollen. xxxxxXxX.

? Saifuddin Azmar, Metode Penelitian (Y ogyakarta: Pustaka Pelajar, 2001), 5.

Ta’wiluna: Jurnal llmu Al-Qur’an, Tafsir dan Pemikiran Islam, Vol. 6 No. 2 Agustus 2025



631 ’ Ranty Wulandari, Abd Rahman Hamid, Muhammad Akmansyah, Sudarman

Al-Farabi adalah nama gelarnya, ia mempunyai nama panjang Abu Nash
Muhammad Ibnu Audagh Ibn Thorban Al-Farabi. Ia lebih populer dengan nama gelarnya
yang didapat dari kota Farab!®. Sebagai seorang filosof muslim, Al-Farabi sangat
memahami Filsafat Aristoteles yang dijuluki guru pertama dan Al-Farabi disebut sebagai
guru ke dua. Penilaian ini dihubungkan dengan jasanya sebagai penafsir yang baik dari
logika Aristoteles!!'. Pengembangan logika Aristoteles dalam dunia filsafat telah selesai dan
tugas itu diemban oleh Al-Farabi. Karena alur pemikiran keduanyasejalan dalam bidang
etika dan politik. Seolah Filsafat Yunani dapat dikatakan telah lenyap dari peredaran dan
Al-Farabi sebagai pelanjut dan pengembangnya. Pengetahuan Al-Farabi sangat luas, ia juga
mendalami ilmu-ilmu yang ada pada masanya dan mengarang buku-buku filsafat politik di
kalangan Islam'2. Dari karya-karyanya yang masih dikaji hingga hari ini, menunjukkan
bahwa ia juga mendalami ilmu-ilmu bahasa, matematika, kimia, astronomi, kemiliteran,
musik, ilmu alam, ketuhanan, filsafat politik, figih, dan mantik '3.

Al-Farabi merupakan filsuf Islam yang membawa pengaruh besar bagi diskusi
filosofis Abad Pertengahan. Karya- karyanya yang terkenal hingga saat ini di antaranya
adalah:

1. al-Jam'u bayn Ra'yay al-Hakimayn (Pertemuan atau penggabungan pendapat);
Tabhsil al-Sa'adat (mencari makna bahagia);
Magqalat fi Aghrad ma Ba'd al-Tabi'at (perkataan di dalam perbuatan);
Risalah fi Ithbat al-Mufaraqat;
‘Uyun al-Masail;
Ara' Ahl al-Madinah al-Fadilah (pemikiran-pemikiran utama pemerintah);
Magalah fi Ma'any al-‘Aql (perkataan dalam berlogika);
Ihsha al-‘Ulum (kumpulan macam ilmu);
Fusul al-Hukm (hakikat kebenaran);
al-Siyasat al-Madaniyyat (politik Madinah);

A e A o

_
e

11. Risalah al-°Aql (kebahagiaan dalam berfikir) dan lainnya.

Meski Al-Farabi tidak meninggalkan buku sebanyak tokoh filsafat Islam lainnya
seperti Al-Kindi dan Ibnu Sina,namun masih banyak kitab-kitab karya Al-Farabi yang
masyhur dan dikaji oleh berbagai kalangan 4.

Salah satu mahakarya Al-Farabi yang tak terlupakan adalah Ara’ Ahl alMadinah al-
Fadilah . Karya ini bukan hanya memberinya gelar Raid al-Fikr al-Siyasi al-Islami sang
"pemimpin pemikiran politik Islam," tetapi juga meneguhkannya sebagai tokoh penting
dalam literatur politik Islam. Karya-karya lain seperti Tahsil al-Sa’adah, Siyasat al-
Madinah, dan Fusul al-Hukm juga melengkapi kumpulan karyanya. Al-Farabi mampu
mengangkat filsafat politik ke level yang mendetail dalam buku ini, membuatnya sejajar
dengan Ar dalam domain filsafat politik Yunani. Bahkan, karya ini memiliki persamaan

19 Mustofa, Filsafat Islam (Bandung: Pustaka Setia, 1997), 143.

' Sirajuddin Zar, Filsafat Islam: Filosof Dan Filsafatnya (Jakarta: PT Raja Grafindo, 2009), 65.

12 Bunyamin, “Pemikiran Filsafat Al-Farabi Dan Logika Aristoteles : Sebuah Pembuktian Rasional Secara
Klasik,” Az-Tatbig05,no. 01 (2020): 1-5, https://www.neliti.com/publications/432764/pemikiran-filsafat-al-
farabi—dan—logika-aristoteles—sebuah—pembuktian-rasional—vscite.

13 Ahmad Hanafi, Pengantar Filsafat Islam (Jakarta: PT. Bulan Bintang, 1996), 95.

4 Muzairi, Filsafat Umum (Jakarta: Kalimedia, 2015), 40.

Ta’wiluna: Jurnal llimu Al-Qur’an, Tafsir dan Pemikiran Islam, Vol. 6 No. 2 Agustus 2025



Membangun Keadilan Dari Timur dan Barat dalam Bingkai Filsafat ’ 632

dengan tulisan Plato yang berjudul "Nomoi", yang diterjemahkan sebagai "Undang-
Undang". Kedua tokoh ini, Al-Farabi dan Plato, memiliki kesamaan titik tolak dalam
diskusi filsafat politik. Mereka berdua memulai perbincangan politik dengan memperkuat
keberadaan Allah melalui bukti-bukti ontologis yang kuat 13.

Konsep keadilan menurut Al-Farabi berakar pada pemikiran filosofis yang
menggabungkan ajaran Aristoteles dengan prinsip-prinsip Islam. Dalam pandangannya,
keadilan adalah kondisi di mana setiap individu memperoleh haknya sesuai dengan
kemampuan dan perannya dalam masyarakat. Keadilan ini tidak hanya bersifat moral,
tetapi juga sosial dan politik, yang tercermin dalam struktur negara ideal yang disebut a/-
madina al-fadila(negara utama). Di negara ini, setiap warga negara memiliki fungsi spesifik
yang berkontribusi pada keharmonisan dan kebahagiaan bersama

Pemikiran Al-Farabi mengenai pemimpin dalam kitab ini terbagi menjadi dua
bagian yang kaya makna: pertama, bagian filsafat yang meliputi perbincangan tentang
Allah dan atribut-atribut-Nya, proses manifestasi alam semesta dari Zat pertama (emanasi),
serta filsafat manusia. Kedua, bagian politik yang membicarakan segala hal mengenai
negara dan pemimpinnya, atau istilahnya "kota utama," bersama dengan kontraposisinya.
Kedua bagian pembahasan ini, dengan segala kerumitan dan kedalaman konsepnya, saling
terkait erat dan mengandung substansi gagasan yang menjadi fokus Al-Farabi dalam
mewujudkan konsep 'Kota Utama'-nya '°.

Al-Farabi mengawali filsafat sosial dengan landasan bahwa manusia adalah
makhluk sosial, yang tidak dapat memenuhi kebutuhannya sehari-hari tanpa bantuan dari
sesama. la menyampaikan pandangannya dengan kata-kata yang mendalam: "Setiap
individu manusia telah menyadari bahwa dirinya butuh terhadap banyak hal dalam
memenuhi kehidupannya, dan dalam mencapai segala bentuk kesempurnaan hidupnya, yang
tidak mungkin akan ia lakukan sendiri. Akan tetapi, ia butuh terhadap adanya komunitas
yang dapat saling membantu atas kebutuhan mereka masing-masing. Keadaan ini, pasti
dirasakan oleh setiap manusia. Oleh sebab itu, seorang manusia tidak mungkin memperoleh
kesempurnaan-nya, yang dengan itu ia kembali pada tabiat fitrahnya, kecuali melalui
berinteraksi secara kolektif dalam tolong-menolong di antara satu dengan yang lain”'7.

Al-Farabi membagi masyarakat menjadi dua jenis: al-mujtama’ al-kamilah
(masyarakat sempurna) dan a/-mujtama’ ghairu al-kamilah (masyarakat tidak sempurna).
Masyarakat yang sempurna diklasifikasikan menjadi tiga, antara lain: Masyarakat
sempurna besar; masyarakat sempurna sedang; dan masyarakat sempurna kecil. Selanjutnya
tentang masyarakat yang tidak sempurna. Bagian ini merujuk pada sekelompok penduduk
desa atau sekelompok manusia yang tinggal bersama dalam tempat tinggal mereka, baik
dalam rumah atau bangunan lain yang mereka huni. Dengan penjelasan terperinci ini, Al-
Farabi mengukur tingkat kesempurnaan masyarakat berdasarkan hubungan sosial dan
bagaimana kebutuhan masyarakat terpenuhi di dalamnya. Semakin kecil hubungan
tersebut, semakin sulit bagi masyarakat untuk memenuhi kebutuhan mereka, sehingga jenis
ini disebut komunitas yang tidak sempurna. Sebaliknya, semakin besar hubungan sosial

15 Fakhry Majid, Sejarah Filsafat Islam (Jakarta: Putaka Belajar, 1987), 120.
16 Abu Nasr Al-Farabi, Ara’u Ahli Al-Madinah Al-Fadilah (Beirut: Dar al-Iraq, 1955), 56.
17 Al-Farabi, 20.

Ta’wiluna: Jurnal llmu Al-Qur’an, Tafsir dan Pemikiran Islam, Vol. 6 No. 2 Agustus 2025



633 ’ Ranty Wulandari, Abd Rahman Hamid, Muhammad Akmansyah, Sudarman

dalam komunitas, semakin tinggi tingkat kemudahan bagi masyarakat dalam memenuhi
kebutuhan mereka's.

Dari fondasi ini, Al-Farabi melangkah lebih dalam untuk memahami kategori
perkumpulan dalam masyarakat. Mulai dari komunitas global hingga kelompok manusia
dalam lingkungan yang paling terkecil. Dalam skala ini, ia membagi komunitas masyarakat
menjadi dua jenis: yang sempurna (kamilah) dan yang tidak sempurna. Dengan pendekatan
yang teliti, Al-Farabi membedah konsep ini dengan cermat. Pertama-tama, Al-Farabi
mengkategorikan komunitas yang sempurna menjadi tiga bagian yang berbeda dalam
ukurannya: Pertama, skala global: bagian ini mengacu pada komunitas masyarakat yang
melibatkan seluruh penduduk dunia, yang oleh Al-Farabi disebut sebagai al-Ma’murah.
Kedua, skala sedang: bagian ini mencakup komunitas masyarakat yang terdapat dalam
bagian lebih kecil darial-Ma’murah. Ketiga, skala kecil (Shugra): bagian ini
menggambarkan komunitas antara penduduk kota, yang sering kali melibatkan penduduk
yang memiliki kondisi ekonomi yang lebih sulit!°.

Sebagai titik awal, pencapaian tertinggi dalam kesempurnaan manusia hanya dapat
diraih melalui kehidupan dalam suatu kota, bukan dalam komunitas yang tingkatannya
lebih rendah. Hal ini karena pada dasarnya, segala bentuk kebaikan dan keburukan muncul
dari kehendak serta keinginan manusia. Bahkan, sebuah kota bisa saja dibentuk untuk
tujuan-tujuan yang justru tidak baik. Oleh sebab itu, kebahagiaan sejati hanya dapat
terwujud dalam sebuah kota yang masyarakatnya saling mendukung untuk mencapai tujuan
tersebut. Kota ideal semacam ini dikenal sebagai Kota Utama (al-Madinah al-Fadilah),
yakni sebuah struktur sosial yang dirancang untuk membawa kesempurnaan, kesejahteraan,
dan keadilan bagi seluruh warganya.

B. Intelektualitas dan Teori Keadilan John Rawls

John Rawls memiliki nama lengkap John Borden Rawls. Rawls lahir pada 21
Februari 1921 di Baltimore, Maryland. Di Universitas Oxford, Rawls mulai menyusun
konsep “the original position” walaupun konsep tersebut matang setelah Rawls
memperbaiki gagasannya tentang “the veil of ignorance.” Rawls hanya memberi kuliah di
Universitas Oxford selama satu tahun. Setelah itu pada tahun 1953, Rawls kembali dan
bergabung dengan mantan pembimbingnya, Norman Malcolm di Universitas Cornell yang
saat itu sedang menjadi salah satu universitas paling unggul di Amerika Serikat. Berangkat
dari gagasan yang telah dirumuskannya ketika masih mengajar di Universitas Oxford,
Rawls pun menulis sebuah artikel dengan judul “Justice as Fairness”di tahun 1957, adapun
artikel tersebut kelak menjadi inti dari teori keadilan yang digagas oleh Rawls. Tiga tahun
setelah artikel tersebut terbit, pada tahun 1960, draft “A Theory of Justice” diperkenalkan
oleh Rawls dalam sebuah seminar. Rawls terus menekuni secara mendalam teori keadilan
yang akan digagasnya, hingga pada tahun 1971, “A Theory of Justice” siap untuk
diterbitkan sebagai sebuah buku. Setelah buku A Theory of Justice, Rawls tetap rajin untuk
terus menulis beragam artikel yang sebagian besar artikel-artikel tentang Keadilan dan
Demokrasi, oleh Rawls bertujuan untuk memberikan penjelasan yang lebih komprehensif

18 Juwaini, Tokoh & Pemikir Autentik Filsafat Islam Klasik (Aceh: Ar-Raniry Press, 2023), 147.
19 Al-Farabi, Ara’u Ahli Al-Madinah Al-Fadilah, 42.

Ta’wiluna: Jurnal llimu Al-Qur’an, Tafsir dan Pemikiran Islam, Vol. 6 No. 2 Agustus 2025



Membangun Keadilan Dari Timur dan Barat dalam Bingkai Filsafat ’ 634

terhadap gagasan Rawls dalam bukunya A Theory of Justice. Pada tahun 1993, beragam
artikel Rawls diedit dan kemudian diterbitkan dengan judul Political Liberalism 2°.

Teori keadilan oleh John Rawl berusaha memberi jawaban bagi blind spot teori
keadilan yang lebih awal diperkenalkan John Stuart Mill. Mill lebih dahulu
memperkenalkan model utilitarianisme untuk pencapaiaan keadilan. Bagi Mills, keadilan
diukur berdasarkan moralitas yang menghasilkan keadaan terbaik, dengan jumlah
kebahagiaan terbesar, bagi lebih banyak orang. Kritik pada teori Mill adalah
kecondongannya yang berorientasi pada tujuan dan kurang memperhitungkan rasa keadilan
bagi pihak yang lebih lemah. Oleh karena itu, Rawls menawarkan konsep keadilan sebagai
fairness 2!.

Keadilan sebagai fairness dimungkinkan terjadi bila setiap pihak memiliki posisi
yang setara. Kesetaraan hanya dapat dicapai dalam proses pencarian keadilan dengan tidak
memandang atau memperhitungkan status sosial, kelas, kekayaan, distribusi aset, juga
keistimewaan pada pihak tertentu seperti kemampuan alami, kecerdasan, kekuatan atau
kekuasaan. Rawls mengasumsikan setiap pihak tidak mengetahui atau mengabaikan
konsepsi mereka tentang kebaikan atau kecenderungan psikologis khusus mereka 22.

Bagi Rawls, keadilan diputuskan di balik veil of ignorance yakni prinsip dalam
masyarakat untuk tidak memiliki jenis pengetahuan tertentu yang mungkin membuat
proses tawar-menawar menjadi tidak adil. Setiap pihak diandaikan tidak memperhitungkan
posisi yang mereka pegang dalam masyarakat. Oleh karena itu, perlu disadari dua hal
penting. Pertama, setiap pihak sepakat untuk tunduk pada keadaan setara.® Kedua, setiap
pihak memahami tentang teori ekonomi, organisasi sosial dan psikologi manusia. Veil of
Ignorance berfungsi untuk memastikan bahwa sejak awal tidak ada yang diuntungkan atau
dirugikan dalam pilihan prinsip kesetaraan. Posisi awalnya adalah berupa status quo yang
sesuai dan dengan demikian kesepakatan mendasar dicapai secara adil 3.

Rawls mengembangkan konsep keadilan sebagai kewajaran berdasarkan
pemahaman bahwa setiap warga negara adalah bebas dan setara, serta masyarakat harus
berlandaskan pada prinsip keadilan. Ia berusaha menjembatani ketegangan antara
kebebasan dan kesetaraan, yang sering kali menjadi sorotan baik dari kritik sosialis
terhadap demokrasi liberal maupun dari kritik konservatif terhadap negara kesejahteraan
saat ini. Selain itu, Rawls meyakini bahwa keadilan sebagai kewajaran memiliki
keunggulan dibandingkan dengan tradisi pemikiran politik modern yang lebih dominan,
yaitu utilitarianisme 24,

Konsepsi keadilan seharusnya dilihat sebagai suatu tolok ukur untuk menilai
berbagai aspek dari struktur dasar masyarakat. Posisi awal merupakan status quo yang
menegaskan bahwa kesepakatan dasar yang dicapai adalah adil. Fakta ini menghasilkan

20 Joe Mandle, Rawls’s ‘A Theory of Justice an Intoruduction (New York: Cambridge University Press, 2009),
1-40.

21 John Rawls, A Theory of Justice, Revision (Cambridge: Harvard University Press, 1999), 6.

22 John Rawls, A Theory of Justice in Essays and Reviews: 1959-2002 (Amerika Serikat: Princeton University
Press, 2014), 12.

23 Karen Lebacqz, Six Theories of Justice: Perspective from Philosophical and Theological Ethics
(Minneapolis: Augsburg Publishing House, 1987), 50.

24 Rawls, A Theory of Justice, Revision, 3.

Ta’wiluna: Jurnal llmu Al-Qur’an, Tafsir dan Pemikiran Islam, Vol. 6 No. 2 Agustus 2025



635 ’ Ranty Wulandari, Abd Rahman Hamid, Muhammad Akmansyah, Sudarman

keadilan sebagai keadilan yang sejati, dan kesepakatan yang adil hanya dapat dicapai
melalui prosedur yang memberikan keadilan sebagai keadilan yang sejati, yang dikenal
sebagai keadilan prosedural murni 2.

Menurut Rawls, bidang utama prinsip keadilan adalah struktur dasar masyarakat,
atau struktur dasar masyarakat, yang mencakup institusi sosial, politik, hukum, dan
ekonomi. Struktur institusi ini berdampak besar pada kehidupan seseorang, jadi masalah
utama keadilan adalah menciptakan dan memberikan alasan untuk sejumlah prinsip yang
harus dipenuhi oleh struktur dasar masyarakat yang adil. Salah satu contohnya adalah
bagaimana cara pendistribusian pendapatan dilakukan?®.

Rawls berpendapat bahwa keadilan harus didasarkan pada hak, bukan keuntungan.
Jika asas manfaat menjadi dasar, maka prosedur yang fair akan diabaikan: hal yang
dianggap utama adalah hasil akhir yang memiliki banyak manfaat untuk sebanyak mungkin
orang tanpa mengubah cara dan prosesnya (yang terbaik untuk yang paling banyak).
Dengan demikian, prinsip keadilan yang didasarkan pada asas hak akan menghasilkan
prosedur yang fair karena berdasar pada hak-hak individu yang tidak boleh dilanggar, yaitu
hak-hak individu memang hal yang tidak boleh dilanggar. Akibatnya, mencegah
pelanggaran hak semua orang juga akan menciptakan proses yang adil, apapun manfaatnya.
Pertanyaannya sekarang adalah mekanisme yang tepat untuk menciptakan prosedur yang
adil. Rawls lebih menekankan keadilan sosial, yang dia kaitkan dengan munculnya
pertentangan antara kepentingan individu dan kepentingan negara pada masa itu. Rawls
percaya bahwa tujuan utama keadilan adalah menjamin stabilitas hidup manusia dan
keseimbangan antara kehidupan pribadi dan sosial. Rawls percaya bahwa struktur
masyarakat ideal yang adil terdiri dari masyarakat asli yang memiliki hak-hak dasar
manusia seperti kebebasan, kebebasan, kekuasaan, kewibawaan, dan kesempatan untuk
menikmati hak-hak. Mengembalikan masyarakat ke posisi asli mereka (meminta perbaikan)
adalah cara koreksi ketidakadilan dilakukan. Dalam posisi asli mereka, anggota masyarakat
secara setara membuat persetujuan asli 27.

C. Analisis Komparatif Keadilan al-Farabi dan John Rawls

Keadilan merupakan tema sentral dalam filsafat politik yang dibahas oleh banyak
pemikir lintas zaman dan budaya. Dua tokoh penting yang menyumbang pemikiran besar
dalam bidang ini adalah al-Farabi dan John Rawls. Meskipun keduanya hidup dalam
konteks yang berbeda al-Farabi dalam peradaban Islam klasik dan Rawls dalam tradisi
liberal Barat modern konsep keadilan yang mereka kembangkan memiliki relevansi dalam
perdebatan kontemporer. Namun, pendekatan, tujuan, dan prinsip-prinsip yang mereka
kemukakan menunjukkan perbedaan mendasar yang mencerminkan nilai dan struktur
masyarakat masing-masing.

Al-Farabi menyusun teorinya dalam kerangka filsafat Islam yang dipengaruhi kuat
oleh pemikiran Plato dan Aristoteles. Ia memandang keadilan sebagai sarana untuk

25 John Rawls, Teori Keadilan. Alih Bahasa Inggris Oleh Uzair Fauzan Dan Heru Prasetyo. (Yogyakarta:
Pustaka Pelajar, 2006), 10.

26 Muhammad Taufik, “Filsafat John Rawls Tentang Teori Keadilan,” Mukaddimah. Jurnal Studi Islam 19,
no. 1 (2019): 41-63, http://digilib.uin-suka.ac.id/id/eprint/33208.

27 Taufik, 41.

Ta’wiluna: Jurnal llimu Al-Qur’an, Tafsir dan Pemikiran Islam, Vol. 6 No. 2 Agustus 2025



Membangun Keadilan Dari Timur dan Barat dalam Bingkai Filsafat ’ 636

mencapai kehidupan beretika dan masyarakat yang harmonis. Tujuannya bukan hanya
tatanan sosial, tetapi juga pencapaian kebahagiaan sejati (sa'adah). Sementara itu, John
Rawls mengembangkan teorinya dalam konteks masyarakat demokratis liberal pasca-
Perang Dunia II, dengan tujuan utama menciptakan struktur sosial yang adil, berdasarkan
prinsip-prinsip kebebasan dan kesetaraan yang dapat diterima oleh semua orang secara
rasional.

Menurut al-Farabi, keadilan terjadi ketika semua elemen masyarakat menjalankan
perannya sesuai dengan kapasitas dan kedudukan mereka. Konsep ini mirip dengan filosofi
“keadilan fungsional” dalam pemikiran Plato, di mana keseimbangan antar elemen
masyarakat menciptakan harmoni. Berbeda dengan itu, Rawls memformulasikan keadilan
sebagai “kewajaran” (justice as fairness) yang dilandaskan pada dua prinsip: kebebasan
dasar yang setara dan ketimpangan sosial yang hanya dibenarkan jika menguntungkan
kelompok paling lemah dalam masyarakat. Keadilan menurut Rawls adalah hasil dari
kontrak sosial imajiner yang rasional.

Al-Farabi menekankan pentingnya rasionalitas dan etika dalam kepemimpinan.
Keadilan hanya bisa ditegakkan jika masyarakat dipimpin oleh seorang pemimpin ideal
filsuf-raja yang memiliki kebijaksanaan untuk mengatur kehidupan masyarakat berdasarkan
tujuan tertinggi manusia. Sebaliknya, Rawls menawarkan metode “veil of ignorance”, yaitu
sebuah eksperimen pemikiran di mana individu memilih prinsip keadilan tanpa mengetahui
posisi mereka di masyarakat. Dengan metode ini, Rawls mencoba menjamin keadilan yang
tidak bias dan adil bagi semua pihak.

Dalam teori al-Farabi, ketimpangan sosial tidak menjadi masalah selama peran
setiap orang dijalankan sesuai dengan kodratnya dan mendukung kesejahteraan umum. Ia
menilai bahwa keadilan tidak selalu identik dengan kesetaraan material. Rawls, sebaliknya,
sangat memperhatikan distribusi sumber daya dan peluang. Prinsip perbedaan yang ia
ajukan menyatakan bahwa ketimpangan hanya dapat diterima jika menguntungkan mereka
yang paling kurang beruntung. Pandangan ini lebih bersifat struktural dan fokus pada
keadilan distributif.

Al-Farabi menempatkan individu sebagai bagian dari tatanan sosial yang lebih
besar, dan moralitas individu sangat terkait dengan peran sosialnya. Kebaikan kolektif lebih
diutamakan dibanding kebebasan individu. Ini sangat berbeda dengan Rawls yang
menekankan otonomi individu, di mana masyarakat yang adil adalah yang menghormati
kebebasan personal dan memberikan kesempatan yang setara untuk berkembang. Perbedaan
ini mencerminkan orientasi al-Farabi yang bersifat komunitarian dan Rawls yang lebih
liberal individualistik.

Secara keseluruhan, konsep keadilan al-Farabi dan John Rawls menunjukkan
perbedaan yang signifikan dari segi filsafat dasar, metode, dan orientasi sosial. Al-Farabi
menawarkan pandangan keadilan yang normatif, berorientasi pada etika, dan terikat pada
tatanan sosial yang hierarkis. Sementara Rawls menyajikan pendekatan yang prosedural,
kontraktual, dan fokus pada struktur institusional yang menjamin keadilan bagi semua.
Meskipun berbeda pendekatan, keduanya sama-sama berkontribusi besar dalam perumusan
gagasan keadilan yang dapat digunakan sebagai rujukan dalam membangun masyarakat
yang lebih adil.

Ta’wiluna: Jurnal llmu Al-Qur’an, Tafsir dan Pemikiran Islam, Vol. 6 No. 2 Agustus 2025



637 ’ Ranty Wulandari, Abd Rahman Hamid, Muhammad Akmansyah, Sudarman

Kesimpulan
Setelah dijelaskan melalui pembahasan di atas, maka diambil kesimpulan sebagai
berikut:

1. Al-Farabi mendefinisikan keadilan sebagai suatu tatanan sosial yang ideal di mana
setiap individu menjalankan perannya sesuai kemampuan dalam kerangka negara
utama (al-madinah al-fadilah). Keadilan bagi Al-Farabi bukan hanya aspek moral
individual, tetapi juga fondasi dalam membentuk masyarakat yang harmonis dan
bahagia. Ia memadukan pemikiran logis Aristotelian dengan nilai-nilai Islam,
menekankan pentingnya komunitas, kepemimpinan bijak, dan tatanan sosial yang
hierarkis untuk mencapai kebahagiaan kolektif.

2. John Rawls merumuskan teori keadilan sebagai fairness (keadilan sebagai keadilan
yang adil), dengan titik tolak utama pada “veil of ignorance” (tirai ketidaktahuan), di
mana seseorang tidak mengetahui posisi sosial atau status apapun dalam masyarakat
saat menentukan prinsip keadilan. Konsep ini menekankan pentingnya kesetaraan
peluang dan keadilan distributif, agar sistem sosial tidak memihak golongan tertentu
dan menjamin perlindungan terhadap pihak paling lemah.

3. Al-Farabi membangun teori keadilannya dalam konteks metafisika, politik Islam, dan
filsafat klasik, yang menekankan integrasi antara keutamaan spiritual, akal, dan
tatanan sosial dalam rangka mencapai kesempurnaan manusia. Sebaliknya, Rawls
membangun keadilannya melalui pendekatan rasional-modern berbasis kontrak sosial
yang adil, tanpa mempertimbangkan keutamaan metafisik atau agama, tetapi fokus
pada kesetaraan dan perlindungan institusional dalam masyarakat plural.

Daftar Pustaka

A. Afgan Nugraha, Miftahul Jannah, Wahdaniah Baharuddin. “Hakim Dalam Jubah
Peradilan: Sebuah Studi Pustaka.” Jurnal Tana Mana 5, no. 1 (2024): 2.
https://doi.org/https://doi.org/10.33648/jtm.v5i1.467.

Al-Farabi, Abu Nasr. Ara’u Ahli Al-Madinah Al-Fadilah. Beirut: Dar al-Iraq, 1955.

Andra Triyudiana, Neneng Putri Siti Nurhayati. “Penerapan Prinsip Keadilan Sebagai
Fairness Menurut John Rawls Di Indonesia Sebagai.” Jurnal Kajian Kontemporer Dan
Masyarakat 2, no. 01 (2024): 1-13. https://doi.org/10.11111/dassollen.xxxxxxx.

Azmar, Saifuddin. Metode Penelitian. Y ogyakarta: Pustaka Pelajar, 2001.

Bunyamin. “Pemikiran Filsafat Al-Farabi Dan Logika Aristoteles: Sebuah Pembuktian
Rasional  Secara Klasik.”  A#-Tatbig 05, no. 01 (2020): 18-40.
https://www.neliti.com/publications/432764/pemikiran-filsafat-al-farabi-dan-logika-
aristoteles—sebuah—pembuktian—rasional—vscite.

Christian, Angga, Ainun Nabilah, and Sulthoni Ajie. “Teori Keadilan Menurut Jhon
Rawls.” Quantum Juris: Jurnal Hukum Modern 07, no. 1 (2025): 598-611.

Damayanti, Wiwik, Dewi Purnama, and Aida Rahmi. “Neurosains Dalam Pemikiran Tokoh
Al-Ghazali , Al-Farabi Dan Ibnu Sina.” Indonesian Journal of Innovation

Ta’wiluna: Jurnal llimu Al-Qur’an, Tafsir dan Pemikiran Islam, Vol. 6 No. 2 Agustus 2025



Membangun Keadilan Dari Timur dan Barat dalam Bingkai Filsafat ’ 638

Multidisipliner Research 2, no. 3 (2024): 21-29.
https://doi.org/https://doi.org/10.31004/ijim.v2i3.86.

Hanafi, Ahmad. Pengantar Filsafat Islam. Jakarta: PT. Bulan Bintang, 1996.

Harefa, Oinike Natalia. “Ketika Keadilan Bertemu Dengan Kasih Sebuah Studi
Perbandingan Antara Teori Keadilan Menurut John Rawls Dan Reinhold Niebuhr.”

Jurnal IlmiahTeologi, Pendidikan, Sains, Humaniora Dan Kebudayaan 13, no. 1
(2020): 39-47. https://doi.org/https://doi.org/10.36588/sundermann.v13il1.31.

Juwaini. Tokoh & Pemikir Autentik Filsafat Islam Klasik. Aceh: Ar-Raniry Press, 2023.

Lebacqz, Karen. Six Theories of Justice: Perspective from Philosophical and Theological
Ethics. Minneapolis: Augsburg Publishing House, 1987.

Majid, Fakhry. Sejarah Filsafat Islam. Jakarta: Putaka Belajar, 1987.

Mandle, Joe. Rawlis’s ‘A Theory of Justice an Intoruduction. New York: Cambridge
University Press, 2009.

Mustofa. Filsafat Islam. Bandung: Pustaka Setia, 1997.

Mutiullah. “Filsafat Sosial-Politik Al-Farabi Dan Implementasi Terhadap Demokrasi.”
Islamic Thought and Philosophy 3, no. 1 (2024): 20-39.

Mugzairi. Filsafat Umum. Jakarta: Kalimedia, 2015.

Rawls, John. A Theory of Justice, Revision. Cambridge: Harvard University Press, 1999.

. A Theory of Justice in Essays and Reviews: 1959-2002. Amerika Serikat:
Princeton University Press, 2014.

. Teori Keadilan. Alih Bahasa Inggris Oleh Uzair Fauzan Dan Heru Prasetyo.
Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2006.

Taufik, Muhammad. “Filsafat John Rawls Tentang Teori Keadilan.” Mukaddimah. Jurnal
Studi Islam 19, no. 1 (2019): 41-63. http://digilib.uin-suka.ac.id/id/eprint/33208.

Wahid, Ahmad Zarkasyi Noor. “Studi Komparatif Konsep Kenabian Perspektif Al-Farabi
Dan Al-Razi Ahmad.” Mazalat : Jurnal Pemikiran Islam 6, no. 2 (2025): 43-60.
https://mazalat.stisa-ashshofa.ac.id/index.php/jpi/article/view/29.

Zar, Sirajuddin. Filsafat Islam: Filosof Dan Filsafatnya. Jakarta: PT Raja Grafindo, 2009.

Ta’wiluna: Jurnal llmu Al-Qur’an, Tafsir dan Pemikiran Islam, Vol. 6 No. 2 Agustus 2025



