
Ta’wiluna: Jurnal Ilmu Al-Qur’an, Tafsir dan Pemikiran Islam  
Volume 5, Number 3 Desember 2024  

e-ISSN: 2723-0422  
https://ejournal.iaifa.ac.id/index.php/takwiluna 
 

 

Ta’wiluna: Jurnal Ilmu Al-Qur’an, Tafsir dan Pemikiran Islam, Vol. 5, No. 3, Desember 2024 

This work is licensed under a Creative 

Commons Attribution‐ShareAlike 4.0 

International License 

 

Accepted: 

 November 2024 
Revised: 

Desember 2024 

Published: 

Desember 2024 

 

Solusi Al-Qur’an terhadap Musykilat Al-Iqtisadiyyah: Kajian Tafsir 

Surah Al-Isra’ 

 
Nadia 

Universitas Islam Negeri Sumatera Utara  

Gmail: nadianadya093@gmail.com 

 

Azhari Akmal Tarigan 

Universitas Islam Negeri Sumatera Utara  

Gmail: azhariakmaltarigan@uinsu.ac.id 

 

Rahmi Syahreza 

Universitas Islam Negeri Sumatera Utara 

Gmail: rahmisyahriza@uinsu.ac.id 

 

Abstract 

This study aims to analyze the solutions offered by the Qur'an to the musykilat al-

iqtisadiyyah in the context of modern economics, by examining the interpretation of 

Surah Al-Isra' verses 16, 26, and 29. The background of this study focuses on the 

widening inequality of wealth distribution and social injustice in society, as well as its 

impact on social and economic stability. The research method used is a descriptive 

qualitative approach with a library research type. The results of this study reveal that 

the Qur'an provides solutions in the form of fair wealth management, wealth 

distribution through zakat, alms, and social assistance, as well as avoiding stinginess 

and wastefulness. The findings of this study indicate that the solutions offered by the 

Qur'an are very relevant to reducing social inequality, improving the wealth 

distribution system, and creating a more inclusive and sustainable economy. This 

study contributes to the development of Islamic economic thought in facing the 

challenges of the modern economy, by emphasizing the importance of the principles 

of justice, balance, and social responsibility in the management of economic 

resources.  

Keywords: Al-Isra’, Musykilat al-Iqtisadiyyah, The Solution of Quran. 

 

Abstrak 
Penelitian ini bertujuan untuk menganalisis solusi yang ditawarkan oleh Al-Qur'an 

terhadap musykilat al-iqtisadiyyah dalam konteks ekonomi modern, dengan mengkaji 

tafsir Surah Al-Isra' ayat 16, 26, dan 29. Latar belakang penelitian ini berfokus pada 

ketimpangan distribusi kekayaan dan ketidakadilan sosial yang semakin lebar di 

masyarakat, serta dampaknya terhadap stabilitas sosial dan ekonomi. Metode 

https://ejournal.iaifa.ac.id/index.php/


872 Nadia, Azhari Akmal Tarigan, Rahmi Syahreza 

 

Ta’wiluna: Jurnal Ilmu Al-Qur’an, Tafsir dan Pemikiran Islam, Vol. 5, No. 3, Desember 2024 

penelitian yang digunakan adalah pendekatan kualitatif deskriptif dengan jenis 

penelitian kepustakaan (library research). Hasil penelitian ini mengungkapkan bahwa 

Al-Qur'an memberikan solusi berupa pengelolaan harta yang berkeadilan, distribusi 

kekayaan melalui zakat, sedekah, dan bantuan sosial, serta penghindaran terhadap 

sikap kikir dan pemborosan. Temuan penelitian ini menunjukkan bahwa solusi yang 

ditawarkan Al-Qur'an sangat relevan untuk mengurangi kesenjangan sosial, 

memperbaiki sistem distribusi kekayaan, dan menciptakan ekonomi yang lebih inklusif 

dan berkelanjutan. Penelitian ini memberikan kontribusi bagi pengembangan 

pemikiran ekonomi Islam dalam menghadapi tantangan ekonomi modern, dengan 

menekankan pentingnya prinsip-prinsip keadilan, keseimbangan, dan tanggung jawab 

sosial dalam pengelolaan sumber daya ekonomi. 

. 

Kata Kunci: Al-Isra’, Musykilat al-Iqtisadiyyah, Solusi Al-Qur’an. 

Pendahuluan  

Permasalahan ekonomi, atau yang dikenal dengan istilah musykilat al-

iqtisadiyyah, telah menjadi salah satu isu paling mendasar yang dihadapi oleh hampir 

seluruh negara di dunia, baik negara maju maupun berkembang.1 Dalam konteks 

ekonomi, kelangkaan menjadi permasalahan yang paling mendasar.2 Salah satu 

dampak kelangkaan yang sangat mencolok dalam ekonomi modern adalah 

ketimpangan sosial, yaitu adanya kesenjangan yang lebar antara kelompok kaya dan 

miskin. Ketidakmampuan sebagian besar masyarakat untuk mengakses sumber daya 

ekonomi yang memadai, seperti pekerjaan, pendidikan, dan kesehatan, adalah salah 

satu bentuk kelangkaan yang merugikan.3 Hal ini menyebabkan kelompok yang kaya 

semakin kaya, sementara kelompok miskin semakin terperangkap dalam kemiskinan.4 

Kesenjangan ini diperburuk dengan adanya pemborosan oleh segelintir orang kaya 

yang tidak peduli terhadap kesejahteraan sosial, serta kikirnya orang-orang yang 

memiliki kekayaan namun enggan untuk membagikannya kepada yang 

membutuhkan.5 

Selain itu, pola konsumsi masyarakat modern yang didorong oleh budaya 

materialisme telah mendorong terjadinya konsumsi berlebihan yang tidak sesuai 

dengan prinsip keberlanjutan.6 Penggunaan sumber daya alam secara tidak 

                                                             
1 Didin Baharuddin, ‘Al-Musykilah Al-Iqtisadiyah Dan Time Value Of Money Dalam Kitab Al-Tafsir 

Al-Iqtisadî Li Al-Qur’an Al-Karim Karya Rafiq Yunus Al-Masri’, Tahkim, XI.1 (2015), hlm. 115. 
2 Setiawan Bin Lahuri, Dwi Rahayu, and Hesti Maharani, ‘Concept of Scarcity in Conventional 

Economics; A Critical Analysis With Islamic Economic Perspective-Konsep Scarcity Dalam Ekonomi 

Konvensional; Sebuah Analisis Kritis Dengan Perspektif Ekonomi Islam’, Jurnal Ilmiah Ekonomi 

Islam, 10.1 (2024), hlm. 473. 
3 Muh Watif and others, ‘Ketimpangan Sosial Dan Kemiskinan Pada Masyarakat Perkotaan’, 

PESHUM : Jurnal Pendidikan, Sosial Dan Humaniora, 3. No.4.4 (2024), hlm. 536. 
4 Bambang Pudjianto and M Syawie, ‘Kemiskinan Dan Pembangunan Manusia Poverty and Human 

Development’, Sosio Informa, 1.3 (2015), hlm. 234. 
5 Didi Suardi, ‘Makna Kesejahteraan Dalam Sudut Pandang Ekonomi Islam’, Islamic Banking : Jurnal 

Pemikiran Dan Pengembangan Perbankan Syariah, 6.2 (2021), hlm. 324. 
6 Ratna Fitri Astuti, Maria Ulfah, and Noor Ellyawati, ‘Pengaruh Modernitas Dan Gaya Hidup Terhadap 

Perilaku Konsumsi Mahasiswa’, Jurnal Pendidikan Ekonomi Undiksha, 14.2 (2022), hlm. 238. 



 

Solusi Al-Qur’an Terhadap Musykilat Al-Iqtishadiyyah  873 
 

Ta’wiluna: Jurnal Ilmu Al-Qur’an, Tafsir dan Pemikiran Islam, Vol. 5, No. 3, Desember 2024 

bertanggung jawab telah mengakibatkan kerusakan ekosistem, perubahan iklim, dan 

menipisnya cadangan sumber daya alam yang seharusnya menjadi warisan bagi 

generasi mendatang.7 

Secara keseluruhan, musykilat al-iqtisadiyyah bukan hanya tantangan 

ekonomi, tetapi juga ujian moral bagi umat manusia. Dibutuhkan pendekatan holistik 

yang tidak hanya mengedepankan solusi teknis, tetapi juga menanamkan nilai-nilai 

keadilan, keseimbangan, dan tanggung jawab dalam setiap kebijakan ekonomi yang 

diambil. Tanpa perubahan paradigma, permasalahan ini akan terus berlanjut, 

mengancam kesejahteraan manusia dan kelangsungan hidup di bumi. Dalam Islam, 

ekonomi tidak dipandang semata-mata sebagai alat untuk memenuhi kebutuhan 

duniawi, melainkan juga sebagai sarana untuk mencapai keberkahan, keseimbangan 

hidup, dan keadilan sosial.8 

Prinsip keadilan menjadi pilar utama dalam konsep ekonomi Islam. Keadilan 

dalam Islam tidak hanya berarti memberikan hak kepada setiap individu sesuai dengan 

porsi yang layak, tetapi juga mencakup upaya untuk menghindari eksploitasi, 

ketimpangan yang berlebihan, dan penindasan terhadap kelompok yang lebih lemah.9 

Dalam praktiknya, Islam menganjurkan sistem distribusi kekayaan yang adil melalui 

berbagai instrumen seperti zakat, infak, sedekah, dan wakaf. Zakat, misalnya, 

berfungsi sebagai mekanisme redistribusi yang memastikan bahwa kekayaan tidak 

hanya berputar di kalangan tertentu, melainkan dapat dinikmati oleh seluruh lapisan 

masyarakat, terutama mereka yang membutuhkan.10 Selain itu, Islam juga sangat 

menekankan pada prinsip keseimbangan, baik dalam pengelolaan harta maupun dalam 

gaya hidup.11 Umat Islam diajarkan untuk mengelola hartanya secara bijaksana, 

dengan memprioritaskan kebutuhan utama, membantu sesama, dan tetap 

mempersiapkan masa depan tanpa berlebihan.12 

Surah Al-Isra' ayat 16, 26, dan 29 memberikan panduan mendalam terkait 

larangan kemaksiatan ekonomi, pentingnya mendistribusikan harta kepada pihak yang 

berhak, serta ajakan untuk menjauhi sifat boros (israf) dan tabdzir. Ayat 16 dalam 

Surah Al-Isra' menyoroti dampak destruktif dari kemaksiatan dalam sebuah 

masyarakat yang diberikan kelapangan ekonomi, yang pada akhirnya memicu 

kehancuran sosial dan moral. Sementara itu, ayat 26 menegaskan kewajiban untuk 

                                                             
7 Reflita, ‘Eksploitasi Alam Dan Perusakan Lingkungan (Istibath Hukum Atas Ayat-Ayat Lingkungan)’, 

Substantia, 17.2 (2015), hlm. 148. 
8 Amrin, ‘Strategi Ekonomi Syariah Dalam Mewujudkan Kemakmuran Umat Di Indonesia Pada Era 

Modern’, Al-Ahkam Jurnal Ilmu Syari’ah Dan Hukum, 7.1 (2022), hlm. 41. 
9 Aris Munandar and Ahmad Hasan Ridwan, ‘Keadilan Sebagai Prinsip Dalam Ekonomi Syariah Serta 

Aplikasinya Pada Mudharabah’, Maqdis: Jurnal Kajian Ekonomi Islam, 7.1 (2023), hlm. 91. 
10 Alyawati Putri and others, ‘Instrumen Distribusi Dalam Ekonomi Islam Dihasilkan Okeh Umat Islam 

Tidak Mengandung Unusr-Unsur Yang Haram , Tidak Yang Diukur Berdasarkan Jumlah Harta Yang 

Dimiliki , Tetapi Juga Mencakup’, 3.1 (2024), hlm. 86. 
11 Venny Fraya Hartin Nasution, Azhari Akmal Tarigan, and Yenni Samri Julia Nasuon, ‘The Principle 

Of Equilibrium Of Consump6on Behavior In The Perspective Of Al Qur’an Surat Al Furqon Verse 67’, 

Management Studies and Entrepreneurship Journal, 4.6 (2024), hlm. 10025. 
12 Hanif, ‘Pandangan Alquran Dan Hadis Terhadap Sifat Kikir (Pelit)’, Basha’Ir: Jurnal Studi Al-

Qur’an Dan Tafsir, 2.June (2022), hlm. 69. 



874 Nadia, Azhari Akmal Tarigan, Rahmi Syahreza 

 

Ta’wiluna: Jurnal Ilmu Al-Qur’an, Tafsir dan Pemikiran Islam, Vol. 5, No. 3, Desember 2024 

memberikan hak kepada kerabat, orang miskin, dan musafir sebagai wujud distribusi 

kekayaan yang adil. Ayat 29 mengingatkan pentingnya keseimbangan dalam 

pengeluaran, agar tidak bersifat kikir maupun boros, demi menjaga stabilitas ekonomi 

individu dan masyarakat. 

Dalam konteks kontemporer, nilai-nilai yang terkandung dalam ayat-ayat 

tersebut menjadi sangat relevan untuk menghadapi berbagai krisis ekonomi, seperti 

ketimpangan sosial, kemiskinan struktural, dan konsumsi berlebihan. Dengan 

mengintegrasikan prinsip-prinsip yang diajarkan oleh Al-Qur'an, diharapkan dapat 

ditemukan solusi yang tidak hanya bersifat material, tetapi juga memberikan dampak 

spiritual dalam kehidupan masyarakat. Penelitian ini bertujuan untuk menggali tafsir 

Surah Al-Isra' ayat 16, 26, dan 29 guna memahami konsep keseimbangan ekonomi 

dalam Islam dan aplikasinya sebagai solusi terhadap musykilat al-iqtisadiyyah. 

Melalui pendekatan ini, diharapkan mampu memberikan kontribusi dalam 

mengembangkan perspektif ekonomi Islam yang relevan dengan tantangan zaman. 

Metode Penelitian 

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif yaitu pendekatan penelitian 

yang bertujuan untuk memahami fenomena sosial atau masalah yang terjadi secara 

mendalam melalui analisis deskriptif dan interpretasi.13 Penelitian ini menggunakan 

data non-numerik seperti teks, dokumen, dan wawancara sebagai sumber utama, 

dengan fokus pada makna, pengalaman, dan pandangan subjek penelitian.14 Jenis 

penelitian yang digunakan yaitu studi kepustakaan (library reserach) yang merupakan 

jenis penelitian yang dilakukan dengan mengumpulkan, membaca, dan menganalisis 

informasi dari berbagai literatur, dokumen, atau sumber tertulis lainnya yang relevan 

dengan topik penelitian.15  

Penelitian ini berusaha mengumpulkan data-data melalui sumber data sekunder 

yang merupakan data dalam melakukan analisis. Sumber-sumber data yang digunakan, 

yaitu ayat-ayat Al-Qur'an yang relevan, khususnya Surah Al-Isra' ayat 16, 26, dan 29 

serta kitab tafsir Al-Qur'an seperti Tafsir Al-Misbah (Quraish Shihab) dan Tafsir Al-

Azhar (Buya Hamka). Penelitian ini juga menggunakan literatur terkait ekonomi Islam 

yang membahas prinsip keadilan, distribusi kekayaan, dan larangan israf serta tabdzir 

dari artikel jurnal, buku akademik, dan karya ilmiah lainnya yang relevan dengan tema 

penelitian. 

Sebagai langkah awal dalam pengumpulan data, penulis mempergunakan 

teknik pengumpulan data berupa dokumentasi  yang merupakan catatan peristiwa yang 

sudah berlalu. Teknik pengumpulan data (dokumentasi) dilakukan dengan penelitian 

                                                             
13 Imam Gunawan, Metode Penelitian Kualitatif: Teori Dan Praktik (Jakarta: Bumi Aksara, 2022), hlm. 

46. 
14 Sugiyono, Metode Penelitian: (Pendekatan Kuantitatif, Kualitatif Dan R & D) (Bandung: Alfabeta, 

2018), hlm. 98. 
15 Ardiansyah, Risnita, and M. Syahran Jailani, ‘Teknik Pengumpulan Data Dan Instrumen Penelitian 

Ilmiah Pada Pendekatan Kualitatif Dan Kuantitatif’, Jurnal IHSAN : Jurnal Pendidikan Islam, 1.2 

(2023), hlm. 6. 



 

Solusi Al-Qur’an Terhadap Musykilat Al-Iqtishadiyyah  875 
 

Ta’wiluna: Jurnal Ilmu Al-Qur’an, Tafsir dan Pemikiran Islam, Vol. 5, No. 3, Desember 2024 

kepustakaan (library research) yaitu dengan meneliti dokumen-dokumen yang ada.16 

Teknik ini dipilih karena penelitian berbasis kepustakaan memerlukan kajian 

sistematis terhadap berbagai dokumen tertulis, seperti kitab tafsir dan literatur 

ekonomi Islam. 

 

Hasil dan Pembahasan 

A. Prinsip-Prinsip Ekonomi Islam Dalam Al-Qur'an Surah Al-Isra’ Sebagai 

Solusi Terhadap Musykilat Al-Iqtisadiyyah 

1. Prinsip Larangan Kemaksiatan Ekonomi (Al-Isra’ ayat 16) 

رَفِيهَا فَ فَسَقُواْ فِيهَا فَحَقَّ عَلَي ْهَا الْقَوْلُ فَدَمَّرْناَهَ   تَدْمِيراً  اوَإِذَا أَرَدْناَ أَن ن ُّهْلِكَ قَ رْيةًَ أمََرْناَ مُت ْ
“Dan apabila Kami hendak Membinasakan suatu negeri, Kami Perintahkan 

kepada orang-orang yang hidup mewah di negeri itu, lalu mereka melakukan 

kedurhakaan di dalamnya, maka sudah pastilah perkataan terhadapnya, lalu 

Kami pun Menghancurkan negeri itu sehancur-hancurnya”. (Al-Isra’: 16). 

a. Tafsir Al-Azhar (Hamka) 

Buya Hamka dalam tafsirnya menyebutkan bahwa: 

Ayat ini menunjukkan betapa kekayaan dan kemewahan dapat meruntuhkan 

sebuah negeri. Orang-orang yang berkuasa di dalam satu negeri mendapat 

kesempatan yang amat luas dengan sebab kekuasaannya itu. Allah membuka 

kesempatan bagi mereka seluas-luasnya dengan kekuasaan yang ada padanya. 

Tetapi sebagai orang yang bertanggungjawab terhadap orang banyak, terhadap 

negeri yang mereka diami, orang-orang yang terkemuka dan berkuasa itu 

diperintah. Artinya kepada merekalah terlebih dahulu perintah datang, supaya 

mereka yang menghormati undang-undang. Mereka yang mempelopori 

mengerjakan yang baik dan menjauhi yang buruk. Tetapi perintah itu kerapkali 

mereka abaikan. Sebab kekuasaan itu membuat manusia jadi mabuk. Itulah 

yang dinamakan mabuk kekuasaan. Jiwa mereka tidak lagi terkendali oleh 

iman. Lalu berbuat fasiklah mereka. Berbuat maksiat dan mempelopori 

pendurhakaan kepada Allah. Mereka mengakui dengan mulut bahwa mereka 

berrmaksud hendak mengerjakan perbaikan, padahal bekas dari perbuatan 

mereka bukanlah perbaikan melainkan perusakan. Maka datanglah lanjutan 

ayat'. "Lantaran itu potutlah turun ke atas mereka azab, maka Kami hancurkan 

mereka sehancur-hancumya." (ujung ayat 16)' Itulah suatu akibat yang wajar 

yang selalu bertemu dalam sejarah bangsabangsa dan negeri-negeri. Kekuasaan 

adalah suatu percobaan paling hebat dalam jiwa manusia. Kalau tidaklah ada 

kontrol jiwa daripada yang diakui kekuasaannya lebih tinggi, tidaklah ada yang 

dapat menegur jika orang yang berkuasa berbuat semau-maunya. Dan apabila 

yang berkuasa telah berbuat semau-mau, "lupa daratan" atau "gila kuasa", 

kehancuran akan mengancam negeri itu. Soalnya cuma soal waktu. Sejarah 

bangsa-bangsa yang terdahulu menunjukkan yang demikian itu, dan akan 

demikianlah seterusnya. Kekuasaan itu akan runtuh dan bangunan yang mereka 

                                                             
16 Zainudin Ali, Metode Penelitian Hukum (Jakarta: Sinar Grafika, 2019), hlm. 76. 



876 Nadia, Azhari Akmal Tarigan, Rahmi Syahreza 

 

Ta’wiluna: Jurnal Ilmu Al-Qur’an, Tafsir dan Pemikiran Islam, Vol. 5, No. 3, Desember 2024 

bangunkan akan hancur. Dan tidak ada satu kekuatan pun yang dapat 

menghalangi kehancuran itu. 17 

Dalam tafsirnya, Hamka memberikan penekanan pada keterkaitan antara 

kekayaan, kemewahan, dan keruntuhan sebuah negeri. Beliau menjelaskan bahwa 

kekuasaan sering kali menjadi pintu masuk bagi manusia untuk melakukan 

penyimpangan jika tidak diiringi oleh iman dan tanggung jawab moral. Orang-orang 

yang diberi amanah sebagai pemimpin justru sering kali menjadi pelopor maksiat dan 

kerusakan karena mabuk kekuasaan dan kehilangan kendali jiwa. Pernyataan ini 

memperlihatkan bagaimana kekuasaan, ketika disalahgunakan, dapat melahirkan 

berbagai bentuk kemaksiatan ekonomi yang merugikan masyarakat luas. Contohnya, 

korupsi, eksploitasi sumber daya, dan manipulasi kebijakan ekonomi sering kali 

dilakukan oleh pihak-pihak yang memiliki kekuasaan. Mereka sering kali mengaku 

bekerja untuk memperbaiki keadaan, namun tindakan mereka justru membawa 

kerusakan struktural, baik dalam ekonomi maupun kehidupan sosial. 

Pernyataan Hamka juga menunjukkan bahwa keberhasilan suatu sistem 

ekonomi dan politik sangat bergantung pada moralitas dan integritas para pemimpin. 

Ketika iman tidak menjadi pedoman dalam kekuasaan, manusia cenderung terjebak 

dalam perilaku fasik yang berorientasi pada keuntungan pribadi tanpa mempedulikan 

dampaknya terhadap masyarakat luas. Prinsip larangan kemaksiatan ekonomi dalam 

Islam mencakup segala bentuk tindakan yang menimbulkan ketidakadilan, 

kesenjangan sosial, dan kerusakan dalam sistem ekonomi. Ayat ini, sebagaimana 

dijelaskan dalam tafsir Hamka, memberikan beberapa poin utama yang relevan dalam 

konteks ekonomi, yaitu: 

1) Kemewahan yang Tidak Bertanggung Jawab 

Dalam Islam, kekayaan dan kemewahan bukanlah hal yang terlarang atau 

dicela, selama ia digunakan dengan cara yang baik dan tidak melanggar prinsip-prinsip 

moral yang diajarkan oleh agama. Kekayaan yang dimiliki seseorang seharusnya 

digunakan untuk kemaslahatan umat, bukan hanya untuk kepentingan pribadi atau 

kelompok tertentu. Islam memandang harta sebagai amanah dari Allah yang harus 

dikelola dengan penuh tanggung jawab. Oleh karena itu, ketika kekayaan hanya 

berputar di kalangan elit atau orang-orang tertentu tanpa adanya distribusi yang adil, 

maka ketimpangan sosial akan terjadi. Ketimpangan ini akan mengarah pada berbagai 

permasalahan sosial, seperti kemiskinan, kelaparan, dan ketidakadilan yang bisa 

merusak tatanan masyarakat secara keseluruhan. 

Sebagai contoh, fenomena konsumerisme berlebihan yang terjadi dalam 

banyak masyarakat modern, di mana sebagian orang hidup dalam kemewahan dan 

kesenangan sementara sebagian besar lainnya hidup dalam kesulitan, menjadi bukti 

nyata dari kegagalan distribusi kekayaan. Islam mengajarkan bahwa kemewahan yang 

berlebihan, yang tidak memperhatikan kondisi orang lain yang membutuhkan, 

merupakan bentuk perilaku yang tidak bertanggung jawab. Ketika kemewahan 

                                                             
17 Abdul Malik Abdul Karim Amrullah, Tafsir Al-Azhar Jilid 6, (Singapura: Kerjaya Printing Industries, 

2003), hlm. 4025-4026. 



 

Solusi Al-Qur’an Terhadap Musykilat Al-Iqtishadiyyah  877 
 

Ta’wiluna: Jurnal Ilmu Al-Qur’an, Tafsir dan Pemikiran Islam, Vol. 5, No. 3, Desember 2024 

digunakan tanpa mempertimbangkan dampaknya terhadap masyarakat luas, maka itu 

tidak hanya menciptakan ketidakadilan sosial, tetapi juga mengundang kerusakan 

dalam sistem ekonomi yang lebih luas.  

2) Mabuk Kekuasaan sebagai Sumber Kerusakan Ekonomi 

Konsep mabuk kekuasaan yang digambarkan oleh Hamka dalam tafsirnya 

adalah sebuah kondisi di mana individu atau kelompok yang memiliki kekuasaan 

merasa sangat berkuasa, sehingga mereka lupa akan tanggung jawab moral dan sosial 

yang melekat pada posisi mereka. Dalam pandangan Islam, kekuasaan adalah amanah 

yang harus digunakan untuk kebaikan dan bukan untuk kepentingan pribadi atau 

kelompok tertentu. Namun, banyak pemimpin yang terjerumus dalam penyalahgunaan 

kekuasaan, yang pada gilirannya dapat menimbulkan kerusakan ekonomi yang parah.  

Mabuk kekuasaan ini dapat menimbulkan berbagai bentuk eksploitasi, baik 

terhadap sumber daya alam maupun terhadap tenaga kerja. Sumber daya alam yang 

melimpah seharusnya dikelola dengan bijak untuk kemaslahatan umat, tetapi pada 

kenyataannya, sering kali hanya dinikmati oleh segelintir orang yang memiliki akses 

dan kekuasaan. Sebagai contoh, penambangan ilegal, perusakan lingkungan, dan 

eksploitasi buruh dengan upah rendah adalah akibat dari penyalahgunaan kekuasaan 

yang merusak tatanan ekonomi. 

Dalam Islam, larangan terhadap segala bentuk kemaksiatan ekonomi yang 

disebabkan oleh penyalahgunaan kekuasaan ini sangat jelas. Dalam Surah Al-Isra’ 

ayat 16, Allah menegaskan bahwa kekuasaan yang tidak diimbangi dengan rasa 

tanggung jawab akan membawa pada kerusakan. Islam melarang keras segala bentuk 

perbuatan yang merugikan orang lain, baik dalam bentuk eksploitasi ekonomi maupun 

penindasan terhadap mereka yang lemah.  

b. Tafsir Al-Misbah (Quraish Shihab) 

Quraish Shihab dalam tafsirnya menyebutkan bahwa: 

Bila penguasa suatu negeri hidup berfoya-foya, maka ini mengantar mereka 

melupakan tugas-tugasnya serta mengabaikan hak-hak orang kebanyakan, 

lagi membiarkannya hidup miskin. Hal tersebut mengundang kecemburuan 

sosial, sehingga merenggangkan hubungan masyarakat dan mengakibatkan 

timbulnya perselisihan dan pertikaian yang melemahkan sendisendi bangunan 

masyarakat, dan yang pada gilirannya meruntuhkan sistem yang diterapkan 

oleh penguasa-penguasa tersebut. Ketika itulah runtuh dan hancur 

masyarakat atau negeri tersebut. Ayat ini merupakan salah satu hukum 

kemasyarakatan yang ditetapkan al-Qur’an dan berlaku bagi masyarakat 

apapun, serta di mana dan kapan pun, yakni-apabila telah banyak orang-

orang mutraf, tanpa ada yang meluruskan kebejatan mereka, sehingga 

kebejatan merajalela dalam suatu masyarakat, maka ajal masyarakat itu 

segera akan tiba. Sayyid Quthub menggarisbawahi bahwa kehendak Allah 

menjadikan kehidupan manusia memiliki hukum-hukum yang tidak meleset dan 

berubah, sehingga bila sebab-sebab sesuatu telah terpenuhi, maka pastilah 

diikuti oleh akibatnya, dan ketika itu terlaksanalah kehendak Ilahi dan menjadi 

pasti ketetapan-Nya. Allah tidak memerintahkan keburukan, tetapi keberadaan 

orang-orang mutraf itu menjadi bukti bahwa sendi-sendi masyarakat telah 



878 Nadia, Azhari Akmal Tarigan, Rahmi Syahreza 

 

Ta’wiluna: Jurnal Ilmu Al-Qur’an, Tafsir dan Pemikiran Islam, Vol. 5, No. 3, Desember 2024 

goyah dan telah berjalan menuju kehancuran. Ini berarti ketentuan Allah akan 

menemuinya. Sebenarnya masyarakat itu sendiri yang mengakibatkan diri 

mereka ditimpa oleh ketentuan hukum-hukum dan sunnatullah itu, karena 

mereka sendiri juga yang membiarkan kaum mutraf hidup berfoya-foya tanpa 

mencegah mereka. Jika demikian, kehendak Allah yang dimaksud di atas, 

bukanlah kehendak dan pengarahan yang memaksa dan mengakibatkan sebab, 

tetapi kehendak-Nya itu adalah teijadinya akibat karena wujudnya sebab. 

Dalam konteks ini, sebab adalah kehadiran kaum mutraf tanpa dicegah, 

sedang akibat adalah kehancuran masyarakat 18. 

Berdasarkan tafsir yang dikemukakan oleh Quraish Shihab dalam 

penjelasannya mengenai ayat dalam Surah Al-Isra' menyentuh pada fenomena sosial 

yang sering kali terjadi dalam masyarakat, khususnya terkait dengan perilaku penguasa 

yang hidup berfoya-foya dan bagaimana hal ini dapat meruntuhkan tatanan sosial serta 

sistem ekonomi suatu negeri. Quraish Shihab menekankan bahwa ketika penguasa 

suatu negeri, baik itu dalam bentuk individu ataupun kelompok, mengabaikan 

tanggung jawab sosial mereka dan hanya mementingkan kesenangan pribadi, hal ini 

dapat memicu ketimpangan sosial yang sangat besar. Ketimpangan tersebut kemudian 

dapat merusak hubungan antar masyarakat, memunculkan kecemburuan sosial, dan 

akhirnya menimbulkan perselisihan dan pertikaian yang melemahkan sendi-sendi 

masyarakat. Quraish Shihab lebih lanjut mengutip pandangan Sayyid Quthub, yang 

menekankan adanya hukum-hukum kemasyarakatan yang tidak dapat berubah. Jika 

penyebab kehancuran suatu masyarakat sudah ada, maka kehancuran itu menjadi tak 

terhindarkan. 

 

2. Prinsip Distribusi Kekayaan (Surah Al-Isra’ Ayat 26) 

  -٦٢- ....وَآتِ ذَا الْقُرْبَى حَقَّهُ وَالْمِسْكِينَ وَابْنَ السَّبِيلِ 
“Dan berikanlah kepada kaum kerabat haknya, kepada orang miskin, dan 

kepada orang yang tengah dalam perjalanan...”. (Al-Isra’: 26). 

 

a. Tafsir Al-Azhar (Hamka) 

Buya Hamka dalam tafsirnya menyebutkan bahwa: 

Hendaklah pula berikan kepada kaum keluarga yang karib itu akan haknya. 

Karena mereka berhak buat ditolong. Mereka berhak dibantu. Kaum kerabat, 

atau keluarga terdekat itu adalah bertali darah dengan kamu. Kamu hidup di 

tengah-tengah keluarga. Saudarasaudaramu sendiri, yang seibu sebapa, atau 

yang seibu saja atau yang sebapa saja. Saudara-saudara laki-laki dan 

perempuan dari ayahmu yang disebut 'Ammi dan'Ammati. Saudara-saudara 

laki-laki dan perempuan dari ibu, yang disebut khal dan khalat. Nenek dari 

pihak ibu, nenek dari pihak ayah dan lain lain. Anak-anak dari saudara laki-

laki, anak-anak dari saudara perempuan, dan lain-lain. Kadang-kadang 

tidaklah sama pintu rezeki yang terbuka, sehingga ada yang berlebih-lebihan, 

ada yang berkecukupan dan ada yang berkekurangan. Maka berhaklah 

                                                             
18 Muhammad Quraish Shihab, Tafsir Al Mishbah Pesan, Kesan Dan Keserasian Al-Qur’an (Surah 

Ibrahim, Al-Hijr, An-Nahl Dan Surah Al-Isra), (Jakarta: Lentera Hati, 2002), hlm. 434. 



 

Solusi Al-Qur’an Terhadap Musykilat Al-Iqtishadiyyah  879 
 

Ta’wiluna: Jurnal Ilmu Al-Qur’an, Tafsir dan Pemikiran Islam, Vol. 5, No. 3, Desember 2024 

keluarga itu mendapat bantuan dari kamu yang mampu, sehingga pertalian 

darah yang telah memang ada dikuatkan lagi dengan pertalian cemas 19. 

 

Berdasarkan tafsir Al-Azhar bahwa Al-Qur'an memberikan perintah untuk 

memberikan hak kepada kaum keluarga, khususnya mereka yang berhak menerima 

bantuan dari orang yang mampu. Penekanan pada keluarga sebagai pihak yang 

pertama kali harus mendapatkan perhatian dalam hal distribusi kekayaan ini 

mencerminkan prinsip mendalam yang terkandung dalam ajaran Islam. Ayat yang 

disampaikan menegaskan bahwa keluarga terdekat, baik itu saudara kandung, orang 

tua, atau kerabat lainnya, berhak untuk mendapatkan bantuan, terutama ketika mereka 

mengalami kesulitan ekonomi atau kekurangan rezeki. 

Penerapan prinsip distribusi kekayaan ini dapat menjadi solusi terhadap 

masalah ekonomi (musykilat al-iqtisadiyyah) yang seringkali terjadi di masyarakat, 

baik dalam konteks masyarakat Islam maupun masyarakat secara umum. Ketimpangan 

ekonomi, yang seringkali menjadi akar dari berbagai masalah sosial, seperti 

kemiskinan dan kecemburuan sosial dapat dikurangi dengan melaksanakan prinsip 

distribusi kekayaan yang adil. 

Buya Hamka dalam tafsirnya juga menyebutkan bahwa: 

"Dan orang-orang miskin dan anak perjalanan". Orang yang serba 

kekurangan, yang hidup tidak berkecukupan, sewajarrryalah mereka dibantu, 

sehingga tertimbunlah jurang yang dalam yang memisahkan di antara si kaya 

dengan si miskin. "Anak perjalanan", yang disebut lbnus-sabil itu pun berhak 

mendapat bantuan kamu. Ibnus-sabil boleh diartikan orang yang berjalan 

meninggalkan kampung halaman dan rumahtangganya untuk maksud yang 

baik, misalnya menuntut ilmu atau mencari keluarganya yang telah lama 

hilang, lalu keputusan belanja di tengah jalan. Dan lbnus-sabilboleh juga 

diartikan orang melarat (fakir miskin) yang sudah sangat tertahan hidupnya, 

sehingga rumah tempat diam pun tak ada lagi. Tak ada harta, tak ada sawah 

ladang, habis rumah terjual. lalu membanjir ke kota-kota besar, disangka akan 

mendapat pekerjaan, tidurlah mereka di kaki-kaki lima toko orang. Besar 

kemungkinan bahwa orang-orang gelandangan ini pun dapat dimasukkan 

dalam lingkungan Ibnu sabil 20. 

 

Berdasarkan tafsir Al-Azhar bahwa Al-Qur'an surah Al-Isra' ayat 26 ini 

mengacu pada sebuah  instruksi tentang kewajiban untuk membantu dua kelompok 

orang yaitu orang miskin dan orang yang sedang dalam perjalanan. Penekanan pada 

bantuan kepada dua kelompok ini mencerminkan prinsip dasar keadilan sosial dalam 

Islam, yang mengajarkan bahwa setiap individu, terutama mereka yang lebih mampu, 

memiliki kewajiban untuk membantu mereka yang berada dalam kesulitan ekonomi 

atau kesusahan hidup. 

Orang Miskin (Al-Fuqara') adalah mereka yang tidak memiliki cukup harta 

atau penghasilan untuk memenuhi kebutuhan dasar hidup mereka, seperti pangan, 

                                                             
19 Amrullah, hlm. 4039. 
20 Amrullah, hlm. 4040. 



880 Nadia, Azhari Akmal Tarigan, Rahmi Syahreza 

 

Ta’wiluna: Jurnal Ilmu Al-Qur’an, Tafsir dan Pemikiran Islam, Vol. 5, No. 3, Desember 2024 

pakaian, dan tempat tinggal. Islam memandang kemiskinan sebagai sebuah kondisi 

yang tidak hanya memengaruhi individu tersebut secara ekonomi, tetapi juga dapat 

merusak kehormatan dan martabat sosialnya. Oleh karena itu, bantuan sosial kepada 

mereka tidak hanya untuk memenuhi kebutuhan hidup sehari-hari tetapi juga untuk 

memulihkan kehormatan mereka sebagai manusia. 

Orang yang sedang dalam perjalanan (Ibnu sabil) yaitu orang yang sedang 

dalam perjalanan dan menghadapi kesulitan untuk melanjutkan perjalanan mereka 

karena kekurangan biaya. Tafsir Al-Azhar memberikan dua interpretasi utama tentang 

siapa saja yang termasuk dalam kategori orang yang sedang dalam perjalanan yaitu 

perjalanan untuk tujuan baik, seperti menuntut ilmu atau mencari keluarga yang telah 

lama hilang dan orang yang terlantar, seperti mereka yang tidak memiliki rumah atau 

penghasilan, sehingga terpaksa mengembara di kota-kota besar, tidur di kaki lima, dan 

tidak dapat memenuhi kebutuhan dasar mereka. Dengan demikian, orang yang sedang 

dalam perjalanan dalam konteks ini tidak terbatas hanya pada mereka yang sedang 

bepergian jauh, tetapi juga meliputi orang-orang yang hidup dalam kesulitan ekstrem 

tanpa sumber daya atau tempat tinggal tetap. 

b. Tafsir Al-Misbah (Quraish Shihab) 

Quraish Shihab dalam tafsirnya menyebutkan bahwa: 

Ayat ini melanjutkan dengan tuntunan kepada kerabat dan selain mereka. 

Allah berfirman: Dan berikanlah kepada keluarga yang dekat baik dari pihak 

ibu. maupun bapak walau keluarga jauh akan haknya berupa bantuan, 

kebajikan dan silaturrahim, dan demikian juga kepada orang miskin walau 

bukan kerabat dan orang yang dalam perjalanan baik dalam bentuk zakat 

maupun sedekah atau bantuan yang mereka butuhkan 21. 

 

Prinsip distribusi kekayaan dalam ekonomi Islam adalah konsep yang sangat 

penting dalam menciptakan keadilan sosial dan kesejahteraan masyarakat. Dalam 

konteks Surah Al-Isra’ dan tafsir ini, kewajiban untuk memberikan kepada kerabat, 

orang miskin, dan orang yang sedang dalam perjalanan bisa dipandang sebagai bagian 

dari sistem distribusi kekayaan yang lebih luas yang digariskan dalam ekonomi Islam. 

Prinsip ini bertujuan untuk menciptakan keseimbangan dalam distribusi sumber daya 

agar tidak ada pihak yang tertinggal atau terpinggirkan. 

 

3. Prinsip Larangan Boros dan Kikir (Surah Al-Isra’ Ayat 26 dan 29) 

  ٦٢-رْ تَ بْذِيراً وَلَا تُ بَذ ِ ...
“...dan janganlah kamu menghambur-hamburkan secara boros”. (Al-Isra’: 

26). 

 

a. Tafsir Al-Azhar (Hamka) 

Buya Hamka dalam tafsirnya menyebutkan bahwa: 

                                                             
21 Shihab, hlm. 451. 



 

Solusi Al-Qur’an Terhadap Musykilat Al-Iqtishadiyyah  881 
 

Ta’wiluna: Jurnal Ilmu Al-Qur’an, Tafsir dan Pemikiran Islam, Vol. 5, No. 3, Desember 2024 

Kata, "boros" kita pilih buat menjadi arti dari kalimat "mubazzir" atau 

"tabdzir". Imam Syafi'i mengatakan bahwa mubazzir itu ialah membelanjakan 

harta tidak pada jalannya. Imam Malik berkata, bahwa mubazzir ialah 

mengambil harta dari jalannya yang pantas, tetapi mengeluarkannya dengan 

jalan yang tak pantas'. Mujahid berkata: "Walaupun seluruh hartanya 

dihabiskannya untuk jalan yang benar, tidaklah dia mubazzir. Tetapi walaupun 

hanya segantang padi dikeluarkannya, padahal tidak pada jalan yang benar; 

itu sudah mubazzir." Berkata Qatadah: "Tabdzir ialah menafkahkan harta 

pada jalan maksiat kepada Allah, pada jalan yang tidak benar dan merusak 22. 

 

b. Tafsir Al-Misbah (Quraish Shihab) 

Quraish Shihab dalam tafsirnya menyebutkan bahwa: 

Dan janganlah menghamburkan hartamu secara boros yakni pada hal-hal 

yang bukan pada tempatnya dan tidak mendatangkan kemaslahatan. 

tabdzlr/pemborosan dipahami oleh ulama dalam arti pengeluaran yang bukan 

haq, karena itu jika seseorang menafkahkan/ membelanjakan semua hartanya 

dalam kebaikan atau haq, maka ia bukanlah seorang pemboros 23. 

 

Berdasarkan tafsir Al-Azhar dan tafsir Al-Misbah bahwa larangan boros atau 

pemborosan yang diungkapkan melalui istilah mubazzir atau tabdzir. Konsep ini 

berfokus pada penggunaan harta yang tidak pada tempatnya atau tidak sesuai dengan 

prinsip-prinsip yang telah digariskan oleh Islam. Berbagai ulama memberikan 

penjelasan berbeda terkait makna mubazzir dan tabdzir, tetapi pada dasarnya semua 

sepakat bahwa pemborosan adalah sesuatu yang harus dihindari dalam Islam, baik 

dalam konteks pribadi maupun sosial. Ayat yang mengatur larangan ini mengandung 

pelajaran penting tentang pengelolaan kekayaan yang bijak dan bertanggung jawab. 

Dalam ayat yang berbicara tentang mubazzir, Allah SWT menegaskan agar 

umat-Nya menghindari perilaku yang dapat merusak keseimbangan ekonomi dan 

sosial. Sebagai umat Islam, seseorang tidak hanya harus memenuhi kebutuhan diri 

sendiri, tetapi juga memberikan perhatian kepada mereka yang membutuhkan, tanpa 

jatuh ke dalam pemborosan. Pemborosan dapat memiliki berbagai dampak negatif, di 

antaranya: 

1) Ketidakadilan sosial 

Ketika seseorang menghabiskan harta dengan cara yang tidak bermanfaat, ia 

mengabaikan kewajiban sosial untuk berbagi dengan orang yang 

membutuhkan, sehingga terjadi ketimpangan ekonomi dalam masyarakat. 

2) Ketidakseimbangan ekonomi 

Pemborosan dapat menyebabkan akumulasi kekayaan di tangan individu-

individu tertentu tanpa ada distribusi yang adil, yang pada akhirnya akan 

memperburuk kesenjangan antara kaya dan miskin. 

3) Kerusakan moral 

                                                             
22 Amrullah, hlm. 4040. 
23 Shihab, hlm. 452. 



882 Nadia, Azhari Akmal Tarigan, Rahmi Syahreza 

 

Ta’wiluna: Jurnal Ilmu Al-Qur’an, Tafsir dan Pemikiran Islam, Vol. 5, No. 3, Desember 2024 

Islam mengajarkan bahwa mengelola harta adalah amanah, dan oleh karena itu 

membelanjakan kekayaan secara sembrono atau untuk hal-hal yang tidak 

bernilai dapat mengarah pada kerusakan moral, baik bagi individu yang 

membelanjakan hartanya maupun bagi masyarakat luas. 

Dalam konteks musykilat al-iqtisadiyyah atau masalah ekonomi yang sering 

kali terjadi dalam masyarakat, larangan boros dalam Islam memberikan solusi yang 

sangat relevan. Beberapa masalah ekonomi seperti kemiskinan, ketimpangan distribusi 

kekayaan, dan krisis sumber daya dapat diatasi dengan menerapkan prinsip ini.  

  -٦٢-عَلْ يَدَكَ مَغْلُولَةً إِلَى عُنُقِكَ وَلَا تَ بْسُطْهَا كُلَّ الْبَسْطِ فَ تَ قْعُدَ مَلُوماً مَّحْسُوراً وَلَا تَجْ 
“...Dan janganlah kamu menjadikan tanganmu terbelenggu pada lehermu, dan 
jangan pula kamu terlalu mengulurkannya, sebab kamu akan duduk tercela 

dan menyesal”. (Al-Isra’: 29). 

 

a. Tafsir Al-Azhar (Hamka) 

Buya Hamka dalam tafsirnya menyebutkan bahwa: 

Maksudnya ialah jangan bakhil dan jangan cabar, atau boros, atau royol atau 

membuang-buang harta. Al-Quran'dalam ayat ini membuat perumpamaan 

orang yang bakhil itu dengan orang yang membelenggukan tangannya 

keduanya ke kuduknya, sehingga susah dipergunakannya untuk membuka pura 

uangnya. Orang yang boros "tak berkunci" diumpamakan orang yang 

tangannya lepas selepasnya saja, tidak ada perhitungan. Keduanya itu 

tercelalah oleh Tuhan. Keduanya itu, bakhil dan boros tercela dan membawa 

celaka bagi diri sendiri. Bakhil menimbulkan kebencian orang dan menyakiti 

diri sendiri dan membawa tersisihnya dari masyarakat. Sedang boros adalah 

menjadi alamat bahwa hidup orang ini tak menentu, kekayaan yang didapat 

tidak ada berkatnya. Dan kalau ada dipuji-puji orang. Orang yang bakhil akan 

tercela dalam pergaulan hidupnya, sebab dengan tidak disadarinya dia telah 

diperbudak oleh hartanya itu. Mau dia berputusputus berkerat rotan dengan 

kaum keluarganya karena cintanya akan harta itu. Sedang orang yang 

ceroboh, boros dan mencurah-curahkan harta seakanakan tangan tidak 

berkunci, akhir kelaknya akan menyesal sendirinya bilamana harta benda itu 

telah punah dan licin tandas karena keluarnya tidak beperhitungan 24. 

b. Tafsir Al-Misbah (Quraish Shihab) 

Quraish Shihab dalam tafsirnya menyebutkan bahwa: 

Ayat ini merupakan salah satu ayat yang menjelaskan salah satu hikmah yang 

sangat luhur, yakni kebajikan yang merupakan pertengahan antara dua 

ekstrim. Keberanian adalah pertengahan antara kecerobohan dan sifat 

pengecut. Kedermawanan adalah pertengahan antara pemborosan dengan 

kekikiran 25. 

 

Dalam tafsir ini, orang yang bakhil atau kikir (miskin dalam hal memberi) 

digambarkan dengan perumpamaan tangan yang terbelenggu. Ini memberikan 

                                                             
24 Amrullah, hlm. 4043. 
25 Shihab, hlm. 454. 



 

Solusi Al-Qur’an Terhadap Musykilat Al-Iqtishadiyyah  883 
 

Ta’wiluna: Jurnal Ilmu Al-Qur’an, Tafsir dan Pemikiran Islam, Vol. 5, No. 3, Desember 2024 

gambaran bahwa orang yang kikir tidak hanya menahan harta, tetapi juga menyulitkan 

dirinya untuk berbagi atau memberikan kepada orang lain yang membutuhkan. Kikir 

dalam hal ini adalah sifat yang menghalangi aliran kebaikan melalui kekayaan yang 

dimiliki, dan sebagai akibatnya, ia tidak hanya merugikan orang lain, tetapi juga 

dirinya sendiri. Harta yang dimiliki oleh orang yang kikir tidak dapat berfungsi secara 

optimal dalam meningkatkan kesejahteraan masyarakat dan dirinya.  

Di sisi lain, orang yang boros digambarkan dengan tangan yang tidak terkunci 

dan bebas tanpa perhitungan. Ini menunjukkan bahwa orang yang boros menghabiskan 

harta tanpa batas dan tanpa memikirkan dampak jangka panjang dari pengeluarannya. 

Meskipun harta yang dimiliki cukup banyak, orang yang boros sering kali merasa 

bahwa hidupnya tidak teratur dan tidak terkendali. Keberadaan kekayaan tidak 

memberi rasa aman atau kestabilan, melainkan hanya menggoda untuk terus 

menghabiskannya tanpa kendali. Orang yang boros dalam pengelolaan hartanya akan 

mengalami kerugian yang signifikan, karena kekayaan yang dimiliki akan habis begitu 

saja tanpa meninggalkan manfaat yang jelas.  

Pengelolaan harta yang buruk dalam bentuk kikir dan boros dapat 

menyebabkan musykilat al-iqtisadiyyah, yaitu masalah ekonomi yang lebih luas, 

seperti ketimpangan sosial, kemiskinan, dan ketidakstabilan ekonomi.  

 

B. Solusi yang Ditawarkan oleh Al-Qur'an Surah Al-Isra’ Terhadap Tantangan 

Ekonomi Modern  

1. Keseimbangan dalam Pengelolaan Harta 

Al-Qur’an dalam Surah Al-Isra' memberikan petunjuk yang sangat relevan 

bagi tantangan ekonomi modern ini. Surah Al-Isra' ayat 16 mengajarkan kita bahwa 

Allah menuntut umat manusia untuk menjaga keseimbangan dan keadilan dalam 

pengelolaan sumber daya. Keseimbangan ini tidak hanya berlaku dalam hal 

pengelolaan individu, tetapi juga dalam skala sosial dan negara. Dalam konteks ini, 

Al-Qur’an memberikan pedoman yang jelas terkait dengan cara-cara yang dapat 

membantu menciptakan pemerataan kekayaan di masyarakat. 

Salah satu solusi utama yang ditawarkan adalah dengan redistribusi kekayaan. 

Hal ini dapat dilakukan melalui mekanisme seperti zakat dan kebijakan ekonomi yang 

mendukung pemerataan ekonomi. Zakat sebagai salah satu pilar utama dalam ekonomi 

Islam berfungsi untuk mengalirkan sebagian kekayaan dari mereka yang kaya kepada 

mereka yang membutuhkan. Zakat tidak hanya bermanfaat untuk meningkatkan 

kesejahteraan umat, tetapi juga sebagai alat untuk membersihkan harta dan mencegah 

akumulasi kekayaan yang tidak adil. 

Selain redistribusi kekayaan, pemberian akses yang adil terhadap sumber daya 

ekonomi bagi seluruh lapisan masyarakat juga merupakan aspek penting dari solusi 

yang ditawarkan oleh Al-Qur’an. Akses terhadap pendidikan, pekerjaan, dan 

pelayanan kesehatan yang setara sangat penting dalam menciptakan kesetaraan sosial 

dan ekonomi. Negara dan sektor swasta memiliki peran yang sangat besar dalam 



884 Nadia, Azhari Akmal Tarigan, Rahmi Syahreza 

 

Ta’wiluna: Jurnal Ilmu Al-Qur’an, Tafsir dan Pemikiran Islam, Vol. 5, No. 3, Desember 2024 

menciptakan sistem yang adil dan merata dalam hal akses terhadap peluang-peluang 

ekonomi ini. 

2. Larangan Terhadap Pemborosan (Tabdzir) 

Di dunia modern, kita sering kali menemui pola konsumsi yang berlebihan atau 

hedonistik, di mana pengeluaran hanya berfokus pada pemenuhan keinginan sesaat 

tanpa perhitungan. Fenomena ini dapat dilihat pada konsumerisme yang mendorong 

individu atau perusahaan untuk membeli barang atau jasa yang tidak mereka butuhkan. 

Pemborosan yang tidak terkendali juga tercermin dalam pengelolaan anggaran negara 

yang tidak efisien atau penggunaan dana yang tidak produktif. 

Solusi yang ditawarkan dalam Al-Qur'an surah Al-Isra'  ini adalah pengelolaan 

harta yang bijaksana, yang dapat diterapkan dalam kehidupan sehari-hari, baik oleh 

individu maupun negara. Untuk individu, hal ini berarti membuat keputusan yang 

cerdas dalam pengeluaran konsumsi, menghindari gaya hidup boros, serta berinvestasi 

pada kebutuhan jangka panjang. Pemerintah juga harus memastikan bahwa anggaran 

negara digunakan untuk hal-hal yang produktif dan bermanfaat bagi masyarakat, 

seperti pendidikan, kesehatan, dan infrastruktur, serta menghindari pengeluaran yang 

tidak efektif. 

3. Larangan terhadap Kikir (Bakhil) 

Dalam ekonomi modern, fenomena sikap kikir atau keserakahan sering kali 

terlihat dalam ketimpangan distribusi kekayaan. Ketimpangan ini bukan hanya terjadi 

di tingkat individu, tetapi juga di tingkat perusahaan dan negara. Segelintir orang kaya 

atau perusahaan besar menguasai sebagian besar sumber daya ekonomi, namun enggan 

untuk mendistribusikan atau membagikan kekayaan mereka kepada mereka yang 

membutuhkan. Hal ini dapat dilihat dalam berbagai aspek kehidupan ekonomi, mulai 

dari penghindaran pajak yang dilakukan oleh perusahaan besar, hingga kegagalan 

individu kaya untuk melaksanakan kewajiban sosial seperti zakat atau sumbangan bagi 

kesejahteraan umum. 

Sikap kikir ini seringkali diperburuk dengan meningkatnya konsumerisme di 

kalangan kelas atas, yang lebih mementingkan kepentingan pribadi dan kepuasan 

konsumtif daripada memperhatikan kondisi ekonomi masyarakat secara keseluruhan. 

Ketidakpedulian ini menciptakan kesenjangan sosial yang semakin lebar, yang pada 

gilirannya menambah ketidakstabilan sosial dan ekonomi. Dalam masyarakat yang 

terstruktur seperti ini, kesenjangan antara yang kaya dan yang miskin semakin sulit 

untuk dijembatani, menciptakan ketidakadilan yang mempengaruhi banyak aspek 

kehidupan, termasuk kesehatan, pendidikan, dan peluang kerja. 

Al-Qur'an memberikan panduan yang jelas dan tegas mengenai pentingnya 

menghindari sikap kikir dan pentingnya berbagi kekayaan dengan mereka yang 

membutuhkan. Dalam Surah Al-Isra' ayat 26-29, Allah mengingatkan umat manusia 

untuk tidak bersikap boros maupun kikir, tetapi agar selalu menjaga keseimbangan 

dalam pengelolaan kekayaan mereka. Allah mengajarkan agar harta yang dimiliki 

tidak hanya digunakan untuk kepentingan pribadi atau kemewahan diri, tetapi juga 

digunakan untuk kepentingan umum, membantu orang yang membutuhkan, dan 



 

Solusi Al-Qur’an Terhadap Musykilat Al-Iqtishadiyyah  885 
 

Ta’wiluna: Jurnal Ilmu Al-Qur’an, Tafsir dan Pemikiran Islam, Vol. 5, No. 3, Desember 2024 

berinvestasi dalam kesejahteraan sosial. Salah satu bentuk utama dari pengelolaan 

kekayaan yang adil dan seimbang adalah melaksanakan kewajiban zakat. Selain zakat, 

Al-Qur'an juga mengajarkan untuk selalu berderma dan menyumbangkan sebagian 

kekayaan kepada program-program sosial yang memberikan manfaat bagi masyarakat 

luas. 

Kesimpulan 

Solusi Al-Qur'an terhadap musykilat al-iqtisadiyyah dalam Surah Al-Isra' 

adalah bahwa Al-Qur'an memberikan pedoman yang jelas untuk mengatasi tantangan 

ekonomi yang dihadapi oleh masyarakat modern, terutama yang berkaitan dengan 

ketimpangan distribusi kekayaan dan ketidakadilan sosial. Melalui ayat-ayat seperti 

ayat 16, 26, dan 29, Al-Qur'an menekankan pentingnya keseimbangan dalam 

pengelolaan harta, dengan menghindari sikap kikir dan pemborosan. Solusi yang 

ditawarkan mencakup kewajiban untuk memberikan hak kepada keluarga dekat, orang 

miskin, dan mereka yang dalam perjalanan, melalui zakat, sedekah, dan bantuan sosial 

yang lebih merata. Al-Qur'an juga mengingatkan akan pentingnya menghindari 

pemborosan dalam pengeluaran, yang dapat merusak stabilitas ekonomi, serta 

memperingatkan agar tidak menghalangi orang lain untuk mendapatkan hak mereka. 

Dalam konteks ekonomi modern, solusi-solusi ini sangat relevan untuk mengurangi 

kesenjangan sosial, meningkatkan kesejahteraan masyarakat, dan menciptakan sistem 

ekonomi yang lebih adil, inklusif, dan berkelanjutan. Prinsip-prinsip ekonomi Islam 

yang terkandung dalam Surah Al-Isra' memberikan arah yang jelas bagi pengelolaan 

ekonomi yang berkeadilan dan memperhatikan kepentingan umat secara keseluruhan. 

 

Daftar Pustaka 

Ali, Z. (2019). Metode Penelitian Hukum. Jakarta: Sinar Grafika. 

Amrin. (2022). Strategi Ekonomi Syariah dalam Mewujudkan Kemakmuran Umat di 

Indonesia pada Era Modern. Al-Ahkam Jurnal Ilmu Syari’ah Dan Hukum, 7(1), 

35–55. https://doi.org/10.22515/alahkam.v7i1.5108 

Amruddin. (2022). Metodelogi Penelitian Hukum Islam. Publica Indonesia Utama. 

Amrullah, A. M. A. K. (2003). Tafsir al-azhar. Singapore: Kerjaya Printing 

Industries.https://www.academia.edu/download/70191859/Tafsir_Al_Azhar_04.

pdf 

Ardiansyah, Risnita, & Jailani, M. S. (2023). Teknik Pengumpulan Data Dan 

Instrumen Penelitian Ilmiah Pendidikan Pada Pendekatan Kualitatif dan 

Kuantitatif. Jurnal IHSAN : Jurnal Pendidikan Islam, 1(2), 1–9. 

https://doi.org/10.61104/ihsan.v1i2.57 

Astuti, R. F., Ulfah, M., & Ellyawati, N. (2022). Pengaruh Modernitas dan Gaya Hidup 

terhadap Perilaku Konsumsi Mahasiswa. Jurnal Pendidikan Ekonomi Undiksha, 

14(2), 237–245. https://doi.org/10.23887/jjpe.v14i2.52042 



886 Nadia, Azhari Akmal Tarigan, Rahmi Syahreza 

 

Ta’wiluna: Jurnal Ilmu Al-Qur’an, Tafsir dan Pemikiran Islam, Vol. 5, No. 3, Desember 2024 

Baharuddin, D. (2015). Al-Musykilah Al-Iqtisadiyah Dan Time Value Of Money 

Dalam Kitab Al-Tafsir Al-Iqtisadî Li Al-Qur’an Al-Karim Karya Rafiq Yunus 

Al-Masri. Tahkim, XI(1), 109–126. 

Hanif. (2022). Pandangan Alquran Dan Hadis Terhadap Sifat Kikir (Pelit). Basha’Ir: 

Jurnal Studi Al-Qur’an Dan Tafsir, 2(June), 63–73. 

https://doi.org/10.47498/bashair.v2i1.1171 

Imam Gunawan, S. P. M. P. (2022). Metode Penelitian Kualitatif: Teori dan Praktik. 

Bumi Aksara. https://books.google.co.id/books?id=AqSAEAAAQBAJ 

Lahuri, S. Bin, Rahayu, D., & Maharani, H. (2024). Concept of Scarcity in 

Conventional Economics; A Critical Analysis With Islamic Economic 

Perspective-Konsep Scarcity Dalam Ekonomi Konvensional; Sebuah Analisis 

Kritis Dengan Perspektif Ekonomi Islam. Jurnal Ilmiah Ekonomi Islam, 10(1), 

472. https://doi.org/10.29040/jiei.v10i1.11950 

Mahali, I. (2018). Perpaduan Antara Pandangan Ekonomi Konvensional Dengan 

Ekonomi Syariah Melahirkan Sebuah Paham Ekonomi Yang Baru Dari Sebuah 

Sistem Yang Telah Ada Oleh: Irawan fakhrudin Mahali Zikri SE. MM. 1–2. 

Munandar, A., & Ridwan, A. H. (2023). Keadilan Sebagai Prinsip Dalam Ekonomi 

Syariah Serta Aplikasinya Pada Mudharabah. Maqdis: Jurnal Kajian Ekonomi 

Islam, 7(1), 89. https://doi.org/10.15548/maqdis.v7i1.453 

Nasution, V. F. H., Tarigan, A. A., & Nasuon, Y. S. J. (2024). The Principle Of 

Equilibrium Of Consump6on Behavior In The Perspec6ve Of Al Qur’an Surat Al 

Furqon Verse 67. Management Studies and Entrepreneurship Journal, 4(6), 

10024–10034. 

Nurrohim, M. D., Aghil, M. S., Alazhari, M. A., Fahrezi, M. H., & Fadilla, A. (2024). 

Analisis Dinamika Ketimpangan Ekonomi terhadap Era Globalisasi di Indonesia. 

Journal of Regional Economics and Development, 1(3), 1–7. 

https://doi.org/10.47134/jred.v1i3.225 

Pudjianto, B., & Syawie, M. (2015). Kemiskinan Dan Pembangunan Manusia Poverty 

and Human Development. Sosio Informa, 1(3), 231–246. 

Putri, A., Zabur, K., Dwi, D., Aulia, F., Surya, S., Rahmatia, M., & Ronald, S. (2024). 

Instrumen Distribusi dalam Ekonomi Islam dihasilkan okeh umat islam tidak 

mengandung unusr-unsur yang haram , tidak yang diukur berdasarkan jumlah 

harta yang dimiliki , tetapi juga mencakup. 3(1), 80–87. 

Reflita. (2015). Eksploitasi Alam dan Perusakan Lingkungan (Istibath Hukum atas 

Ayat-Ayat Lingkungan). Substantia, 17(2), 147–158. https://jurnal.ar-

raniry.ac.id/index.php/substantia/article/view/4101 

Shihab, M. Q. (2002). Tafsir Al Mishbah Pesan, Kesan dan Keserasian Al-Qur’an 

(Surah Ibrahim, Al-Hijr, An-Nahl dan Surah Al-Isra). In Tafsir Al-Misbah Vol.7: 

Vol. VII. Lentera Hati.  



 

Solusi Al-Qur’an Terhadap Musykilat Al-Iqtishadiyyah  887 
 

Ta’wiluna: Jurnal Ilmu Al-Qur’an, Tafsir dan Pemikiran Islam, Vol. 5, No. 3, Desember 2024 

Suardi, D. (2021). Makna Kesejahteraan dalam Sudut pandang Ekonomi Islam. 

Islamic Banking : Jurnal Pemikiran Dan Pengembangan Perbankan Syariah, 

6(2), 321–334. 

Sugiyono. (2018). Metode Penelitian: (Pendekatan kuantitatif, kualitatif dan R & D). 

Bandung: Alfabeta. https://books.google.co.id/books?id=0xmCnQAACAAJ 

Syarif, D., Wahyu, W. D., Yani, A., Bustami, Y. R., & Hidayat, D. (2023). Kelangkaan 

(Scarcity) Ekonomi: Perbedaan Dan Kecocokan Perspektif Islam. JBME: Jurnal 

Bisnis Manajemen & Ekonomi, 21(2), 884–895. 

Watif, M., Ramadhani, A., Syam Almazini Tahir, L., Hikmah, N., & Negeri Makassar, 

U. (2024). Ketimpangan Sosial dan Kemiskinan Pada Masyarakat Perkotaan. 

PESHUM : Jurnal Pendidikan, Sosial Dan Humaniora, 3. No.4(4), 536–547. 


