
Ta’wiluna: Jurnal Ilmu Al-Qur’an, Tafsir dan Pemikiran Islam  
Volume 5, Number 3 Desember 2024  

e-ISSN: 2723-0422  
https://ejournal.iaifa.ac.id/index.php/takwiluna 
 

Ta’wiluna: Jurnal Ilmu Al-Qur’an, Tafsir dan Pemikiran Islam, Vol. 5, No. 3, Desember 2024 

This work is licensed under a Creative 

Commons Attribution‐ShareAlike 4.0 

International License 

 

Accepted: 

 November 2024 
Revised: 

Desember 2024 

Published: 

Desember 2024 

 

Analisis  Wacana Kritis Norman Fairclough atas Wacana 

Kepemimpinan dalam Tafsir al-Manār Karya Muḥammad ‘Abduh dan 

Rasyīd Ridhā 

 

Roja Lukmanul Khovid 

UIN Sunan Ampel Surabaya 

Gmail: rojalukman12@gmail.com 

 

Abstract 

In Islam leaders are defined by various terms such as Khalifah an imam, and must 

have a character that is respected, fair, wisw, and honest. Leader must also pay 

attention to the norms, values, of society, and the development of increasingly 

advanced times, prioritizing profesionalism and extensive knowledge. The challenges 

faced by leades today include proverty, unemployment and crime, which ruquire 

leaders to have a fair attitude and high morals. This study aims to discuss leadership 

according to Rasyid Ridha and Muhammad Abduh in tafsir al-Manār . This research 

method is descriptive qualitative research, with the method of utilizing document that 

use library research techniques, namely by using data sourced from books and 

previous studies related to the discussion. The formulation of the problem in this study, 

first, How is the critical discourse analysis of leadership in the Egyptian local and 

global contexts. Second, the interpretation of leadership in tafsir al-Manār. Answering 

the formulation of the problem, the researcher got the following conclusions: (1) the 

discourse of leadership in tafsir al-Manār is the irregularity of the state of the local 

government of egypt at that time. Muhammad Abduh and Rasyid Ridha argued that 

leaders must create a harmonious, participatory, and transparet environment, as well 

as strengthen the sense of rensponbility and unity among the people. (2) The discourse 

of democratic leadership in the solution to the problem of interpretation. In explaining 

leadership, Rasyid Ridha begins by discussing the khalifah. In the following 

discussion, there arematters related to leadership and leaders. Such as, how to be a 

leader, the principles that must be held to be a leader, and what are the obligations 

and rights of a leader.  

Keywords: Discourse Analysis, Leadership, Tafsir al-Manār, Muhammad ‘Abduh 

and Rashid Ridha. 

Abstrak 
Dalam Islam pemimpin diartikan dengan berbagai istilah seperti khalīfah dan imam, 

dan harus memiliki karakter yang dihormati, adil, bijaksana, serta jujur. Pemimpin 

juga harus memperhatikan norma, nilai masyarakat, dan perkembangan zaman yang 

semakin maju, dengan mengutamakan profesionalitas dan pengetahuan yang luas. 

Penelitian ini mempunyai tujuan membahas kepemimpinan menurut Rasyid Ridha dan 

Muhammad Abduh dalam tafsir al-Manār. Metode penelitian ini bersifat penelitian 

https://ejournal.iaifa.ac.id/index.php/


 

809 Roja Lukmanul Khovid 
 

Ta’wiluna: Jurnal Ilmu Al-Qur’an, Tafsir dan Pemikiran Islam, Vol. 5, No. 3, Desember 2024 

kualitatif deskriptif, dengan metode pemanfaatan dokumen yang menggunakan teknik 

library research (Kepustakaan), yakni dengan menggunakan data yang bersumber 

dari buku-buku dan penelitian-penelitian terdahulu yang berkaitan dengan 

pembahasan. Adapun masalah pada penelitian ini, pertama, Bagaimana analisis 

wacana kritis kepemimpinan konteks lokal Mesir dan global. Kedua, Penafsiran ayat 

kepemimpinan dan wacana kepemimpinan demokratis dalam Tafsir al-Manār. 

Menjawab dari masalah tesebut peneliti mendapatkan kesimpulan sebagai berikut: (1) 

Wacana kepemimpinan dalam tafsir al-Manār merupakan ketidakberesan keadaan 

pemerintahan lokal Mesir pada saat itu. Muhammad Abduh dan Rasyid Ridha 

berpendapat pemimpin harus menciptakan lingkungan yang harmonis, partisipatif, 

dan transparan, serta memperkuat rasa tanggung jawab dan persatuan di antara 

umat. (2) Wacana kepemimpinan demokratis yang didasarkan pada nilai-nilai 

kejujuran, keadilan, dan Musyawarah, hal ini akan memperkuat rasa tanggung jawab 

dan persatuan di antara umat. Dengan demikian, kepemimpinan demokratis yang 

menjadi solusi dari masalah yang ada pada konteks lokal Mesir. seorang pemimpin 

harus selalu menegakkan keadilan dalam menetapkan hukum dan aturan, serta harus 

selalu bermusyawarah di dalam mengambil sebuah keputusan. 

Kata Kunci: Analisis Wacana, Kepemimpinan, Tafsir al-Manār, Muḥammad ‘Abduh  

dan Rasyīd Ridhā. 

Pendahuluan  

 Penelitian merupakan suatu tindakan yang diterapkan manusia untuk 

memenuhi hasrat yang selalu ada pada kesadaran manusia, yakni rasa ingin tahu, yang 

mana untuk mewujudkan suatu penelitian yang akurat, jelas, dan terarah dibutuhkan 

suatu metode. Metode yang digunakan pada penelitian ini adalah metode kualitatif. 

Dinamika kepemimpinan dari masa pasca wafatnya Nabi Muhammad merupakan 

masa paling dinamis dalam sejarah kekuasaan dan politik Islam. Titik awal perubahan 

sistem pemerintahan Islam dimulai setelah tuntasnya kepemimpinan atau dikenal 

secara populer dengan nama kekhalīfahan yang dipegang oleh empat sosok yang 

disebut dengan khulafaur rasyidin yaitu Abu Bakar, Umar bin Khattab, Usman bin 

Affan, dan Ali bin Abi Thalib.1 

 Dalam Islam, pemimpin (Khalīfah) adalah orang yang bertanggung jawab 

menegakkan syariat Allah, Memimpin umat Islam untuk menyempurnakan 

penyebaran hukum Islam dan menerapkannya kepada seluruh umat Islam sebagai 

pengganti kepemimpinan Rasulullah. Pemimpin dalam Islam merupakan 

kepemimpinan spiritual dan intelektual yang pada dasarnya amanah, yaitu 

kepercayaan yang harus dijaga dan ditunaikan dengan sebaik-baiknya. Kepemimpinan 

dalam Islam memiliki tiga kunci yaitu tanggung jawab, pelayanan dan kepeloporan.2 

 Pada dasarnya al-Qur’ān  tidak menyebutkan kata kepemimpinan (leadership) 

secara tersirat, karena kata ini merupakan istilah dalam manajemen organisasi. 

Meskipun demikian, kata kepemimpinan ini seringkali disandarkan pada kata khalīfah 

                                                             
1 Muhammad Khoirul Malik,Potret Kekhalifahan Islam Dinamika Kepemimpinan Pasca Al-Khulafaur  

Rasyidin Hingga Turki Utsmani, Peradaban Islam, 2017/5/31. 135-136. 
2 M. Quraish Shihab, Menabur Pesan Ilahi, (Jakarta: Lentera Hati, 2006), 379-384. 



Analisis  Wacana Kritis Norman Fairclough atas Wacana Kepemimpinan dalam 
Tafsir al-Manār Karya Muḥammad ‘Abduh dan Rasyīd Ridhā 

810 

 

Ta’wiluna: Jurnal Ilmu Al-Qur’an, Tafsir dan Pemikiran Islam, Vol. 5, No. 3, Desember 2024 

yang memiliki isim fa’il khalīfah, sehingga memunculkan keyakinan bersama, bahwa 

al-Qur’ān  memiliki konsep kepemimpinan.3 Dalam hal ini telah dijelaskan dalam QS. 

al-Baqarah ayat 30: 

ََا كَةِ إنِِ ى جَاعِلٌ فِى ٱلَْْرْضِ خَلِيفَةً ۖ قاَلُوَٰٓا۟ أتََجْعَلُ وَإِذْ قاَلَ ربَُّكَ للِْمَلَ َٰٓئِ  ُُ فيِ ِِ ا ََ  ُفُفْ ََ  فيِ
ََا لََ تفَعْلَ  سُ لَكَ ۖ قاَلَ إنِِ ىَٰٓ أعَْلَمُ   ُِ ُِكَ وَنفُقَ بِ حُ بِحَمْ َِ ََآَٰءَ وَنَحُْ  نُ  ُِ فِكُ ٱل ِْ ََ وََُ  مُو

 “Ingatlah ketika Tuhanmu berfirman kepada para Malaikat: "Sesungguhnya 

Aku hendak menjadikan seorang khalīfah di muka bumi". Mereka berkata: 

"Mengapa Engkau hendak menjadikan (khalīfah) di bumi itu orang yang akan 

membuat kerusakan padanya dan menumpahkan darah, padahal kami 

senantiasa bertasbih dengan memuji Engkau dan mensucikan Engkau?" Tuhan 

berfirman: "Sesungguhnya Aku mengetahui apa yang tidak kamu ketahui”.4 

 Kepemimpinan adalah masalah relasi dan pengaruh antara pengaruh antara 

pemimpin dan yang dipimpin. Kepemimpinan tersebut muncul dari hasil interaksi 

otomatis diantara individu atau interaksi interpersonal. Kepemimpinan merupakan 

salah satu cabang ilmu administrasi5 khususnya Ilmu Administrasi Negara. Ilmu 

administrasi adalah salah satu cabang dari ilmu-ilmu sosial dan merupakan salah satu 

dari perkembangan filsafat. Sedang inti dari administrasi adalah manajemen.6 

kaitannya dalam administrasi dan manajemen, pemimpinlah yang menggerakkan 

semua sumber-sumber manusia, sumber daya alam, sarana, dan waktu secara efektif-

efisien serta terpadu dalam proses manajemen dalamsuatu kelompok atau organisasi. 

Keberhasilan suatu organisasi atau kelompok dalam mencapai tujuan yang ingin diraih 

bergantung pada kepemimpinan seorang pemimpin. Jadi kepemimpinan menduduki 

fungsi pokok dan sentral dalam organisasi, manajemen, maupun administrasi.  

 Tafsir al-Manār  merupakan karya tulis Muḥammad ‘Abduh dan Rasyīd Ridhā 

dalam bidang tafsir. Quraish Shihab menyatakan bahwa sementara pakar menilai 

dalam Tafsir al-Manār  sebagai seorang pengikut setia mazhab salaf. Perlu dicatat, 

bahwa para mufassir mengemukakan sekian banyak landasan berfikir, patokan, atau 

prinsip yang dianut oleh Muḥammad ‘Abduh dan Rasyīd Ridhā. Di antara landasan 

itu adalah penguraian penafsiran-penafsirannya terhadap ayat-ayat al-Quran, yang 

dapat disebutkan sebagai berikut,  pertama, memandang setiap surah sebagai satu 

kesatuan ayat-ayat yang serasi.  kedua menjadikan al-Quran sebagai sumber akidah 

dan hukum, dan alquran berdialog dengan semua generasi.7 

 Muḥammad‘Abduh menyampaikan penafsiran-penafsiran ayat dalam 

perkuliahan di Universitas al-Azhar, Sayangnya perkuliahan hanya berjalan enam 

                                                             
3 Said Agil Husin al-Munawwar, Al-Qur’an Membangun Tradisi Kesalehan Hakiki (Ciputat: PT. 

Ciputat Press, 2005), 193. 
4 Departemen Agama Republik Indonesia, “Al-Qur’an dan Terjemahan” 
5 Administrasi adalah keseluruhan proses kerjasama antara dua orang manusia atau lebih berdasarkan 

atas rasionalitas tertentu untuk mencapai tujuan yang telah ditentukan sebelumnya. 
6Manajemen adalah aktifitas dari organisasi yang terdiri dari penentuan tujuan-tujuan (sasaran) suatu 

organisasi dan penentuan sarana-sarana untuk mencapai sasaran yang efektif. 

 
7 Muḥammad ‘Abduh . Tafsir Juz ‘Amma,( Mesir: Dar Mathabi’ Asy-sya’b: Mizan,), ix. 



 

811 Roja Lukmanul Khovid 
 

Ta’wiluna: Jurnal Ilmu Al-Qur’an, Tafsir dan Pemikiran Islam, Vol. 5, No. 3, Desember 2024 

tahun dan penafsirannya sampai pada surah  an-Nisā’  (4) ayat 126 karena ‘Abduh 

lebih dulu tutup usia. Penafsiran ‘Abduh kemudian dihimpun, dilanjutkan dan 

diterbitkan oleh Rasyīd Ridhā  di majalah al-Manār  yang didirikan sendiri. Namun, 

Ridha meninggal dunia saat penafsirannya sampai pada surah Yusuf (12) ayat 101. 

Tafsir al-Manār  akhirnya terbit sebanyak 12 jilid dan hanya sampai pada surah yusuf 

(12) ayat 51.8  

 Muḥammad ‘Abduh dan Rasyīd Ridhā, di dalam tafsir al-Manār  telah 

menguraikan tentang perihal kepemimpinan yang cukup jelas. Tentang bagaimana 

idealnya menjadi seorang pemimpin, hal-hal yang harus ada dalam diri seorang 

pemimpin, sifat dan sikapnya. Sumbangsih nya dalam pemikiran tentang 

kepemimpinan, ditambah dengan kepenulisan penafsiran yang sangat baik tidak bisa 

diacuhkan begitu saja. Seharusnya pemikiran dan penafsiran Muḥammad ‘Abduh dan 

Rasyīd Ridhā ini masih sangat layak dan penting untuk dijadikan referensi atau acuan 

ketika mengkaji hal yang berkaitan dengan kepemimpinan. 

 

Metode Penelitian 

Penelitian merupakan suatu tindakan yang diterapkan manusia untuk memenuhi 

hasrat yang selalu ada pada kesadaran manusia, yakni rasa ingin tahu, yang mana untuk 

mewujudkan suatu penelitian yang akurat, jelas, dan terarah dibutuhkan suatu metode. 

Metode yang digunakan pada penelitian ini adalah metode kualitatif. Metode adalah 

serangkaian proses, prosedur yang harus dilalui oleh peneliti baik menyangkut metode, 

pendekatan yang dipakai, cara menganalisis data sehingga sampai kepada suatu 

kesimpulan yang benar tentang riset yang dilakukan. Metode penelitian ini bersifat 

penelitian kualitatif deskriptif, dengan metode pemanfaatan dokumen yang 

menggunakan teknik library research (Kepustakaan), yakni dengan menggunakan 

data yang bersumber dari buku-buku dan penelitian-penelitian terdahulu yang 

berkaitan dengan pembahasan. 

Sumber data primer dalam penelitian ini adalah kitab tafsir, sebab, yang dikaji 

pada penelitian ini mengenai ayat-ayat kepemimpinan dalam al-Qur’ān  selain itu, 

sebuah kitab tafsir dijadikan sumber data primer, yaitu: Tafsir al-Manār  karya Rasyīd 

Ridhā  dan Muḥammad ‘Abduh.  Sumber data sekunder adalah sumber data  yang 

diperoleh dari literatur-literatur lain yaitu buku-buku, kitab-kitab tafsir lain, kamus, 

tesis, skripsi dan jurnal-jurnal yang berhubungan dengan penelitian kepemimpinan. 

 

Hasil Penelitian dan Pembahasan 

A. Wacana Kepemimpinan Demokratis Dalam Tafsir al-Manār 

Analisis Fairclough didasarkan pada pertanyaan besar bagaimana 

menghubungkan teks yang mikro dengan konteks masyarakat yang makro. Analisis 

semacam ini merupakan keniscayaan dan memang harus dilakukan oleh setiap analis 

                                                             
8 Uswatun Hasanah, ‘Model dan Karakteristik Penafsiran Muḥammad ‘Abduh dan Rasyīd Ridhā 

dalam Tafsir al-Manār,’ Jurnal Hermeneutik, 9.2 2015. 



Analisis  Wacana Kritis Norman Fairclough atas Wacana Kepemimpinan dalam 
Tafsir al-Manār Karya Muḥammad ‘Abduh dan Rasyīd Ridhā 

812 

 

Ta’wiluna: Jurnal Ilmu Al-Qur’an, Tafsir dan Pemikiran Islam, Vol. 5, No. 3, Desember 2024 

teks, terutama perihal penafsiran al-Qur’an.9 Karena keberadaan al-Qur’an diturunkan 

di dunia ini merupakan petunjuk bagi umat manusia, Sehingga teks yang mikro ada 

memerhatikan konteks masyarakat yang makro.10 

Tiga dimensi yang ditunjukkan oleh Fairclough merupakan batu pijakan besar 

dalam pendekatan suatu wacana, atau dalam hal ini adalah surah al-Baqarah ayat 30, 

al-Baqarah ayat 124, ali-Imran ayat 159, al-Maidah ayat 8, an-Nisa ayat 59. Pertama, 

dalam kandungan teks, menurut Fairclough Pendekatan yang pertama ini merupakan 

pendekatan yang penting dalam metode penafsiran al-Qur’an.11 Hal ini masyhur 

digunakan oleh kalangan mufasir sejak periode muta’akhkhirin di abad ke 4 sampai 

12 H karena memahami al-Qur’an tidak dapat kecuali dengan mempelajari bahasanya, 

yaitu bahasa arab. Pendekatan ini digunakan oleh mufasir sekelas al-Zamakhsyari 

dengan karyanya al-Kasysyaf dan al-Baidhawi. Perbendaharaan kata dalam surah al-

Baqarah 30, al-Baqarah 124, ali-Imran 159, al-Maidah 8, an-nisa 59 pun pada tingkat 

ini harus dicari maknanya yang jelas sesuai teks dan konteks.12 

Kedua, analisis praktik diskursif akan melihat kekuatan pernyataan dalam arti 

sejauh mana mendorong tindakan atau kekuatan afirmatifnya. Menurut Haryatmoko, 

praktik diskursif ini menghubungkan proses produksi dan konsumsi teks atau dapat 

dikatakan telah terjadi interpretasi. Hanya saja, fokusnya diarahkan pada cara 

pengarang teks mengambil wacana dan genre yang ada dengan memerhatikan 

bagaimana hubungan kekuasaan digunakan. 

Pada tingkat kedua ini, keberadaan surah al-Baqarah 30, al-Baqarah 124, ali-

Imran 159, al-Maidah, an-Nisa 59 telah memasuki penjelasan yang lebih dalam. Bukan 

hanya tentang teks semata yang diteliti, tetapi lebih dari itu, yaitu hubungan antara 

proses produksi dan konsumsi. Tingkat ini dapat disebut pula tingkat interpretasi, 

Bukan hanya satu makna yang ada dalam teks, tetapi dihubungkan dengan proses 

produksi atau terma lain sebut sebagai asbab al-nuzul dan proses konsumsi disesuaikan 

dengan konsumsi di publik. Pada tingkat ketiga, praksis sosial akan menggambarkan 

bagian aktivitas sosial dalam praksis, misalnya, menjalankan profesi sebagai apapun 

selalu menggunakan bahasa khusus.  

Model pendekatan analisis wacana kritis Fairclough berimplikasi bahwa dalam 

memahami wacana, dalam hal ini surah al-Baqarah 30, al-Baqarah 124, ali-Imran 159, 

al-Maidah, an-Nisa 59) tidak dapat dilepaskan dari konteksnya. Realitas dibalik teks 

ditemukan dengan penelusuran atas konteks produksi teks, konsumsi teks, dan aspek 

sosial budaya yang memengaruhi pembuatan teks (turunnya ayat). 

Penafsiran surah al-Baqarah ayat 30 dalam tafsir al-Manār: 

                                                             
9 Eriyanto, Analisis Wacana; Pengantar Analisis Teks Media, (Yogyakarta: LKiS), 286. 
10 Haryatmoko, Critical Discourse Analysis (Analisis Wacana Kritis) Landasan Teori, Metodologi 

Dan Penerapan, ed. Hafis Zaskuri (Jakarta: PT Rajagrafindo Persada, 2017), 6. 
11 Norman Fairclough, Critical Discourse Analysis (The Critical Study of Languange), (New York: 

Rautledge), 2013, 235 
12 Haryatmoko, 24 



 

813 Roja Lukmanul Khovid 
 

Ta’wiluna: Jurnal Ilmu Al-Qur’an, Tafsir dan Pemikiran Islam, Vol. 5, No. 3, Desember 2024 

 ْ ََ ا  ََ فَةً ۗ قاَلُوَْٰٓا اتََجْعَلُ فيِفْ كَةِ انِِ يْ جَاعِلٌ فِى الََْرْضِ خَلِيفْ ىِٕ
ٰۤ
ا وَاذِْ قاَلَ ربَُّكَ للِْمَل  ََ ُُ فِيفْ ِِ  ُفُّفْ
ءََۚ  ََاٰۤ  ُِ فِكُ ال ِْ ََا لََ تفَ  وََُ سُ لَكَ ۗ قاَلَ انِِ يَْٰٓ اعَْلَمُ   ُِ ُِكَ وَنفُقَ بِ حُ بِحَمْ َِ ََ عْ وَنَحُْ  نُ  لَمُوْ

“Ingatlah ketika Tuhanmu berfirman kepada para Malaikat: "Sesungguhnya 

Aku hendak menjadikan seorang khalifah di muka bumi". Mereka berkata: 

"Mengapa Engkau hendak menjadikan (khalifah) di bumi itu orang yang akan 

membuat kerusakan padanya dan menumpahkan darah, padahal kami 

senantiasa bertasbih dengan memuji Engkau dan mensucikan Engkau?" Tuhan 

berfirman: "Sesungguhnya Aku mengetahui apa yang tidak kamu ketahui". 

 

Penafsiran surah al-baqarah ayat 30 secara  konteks historis di awali dengan 

riwayat/kisah dan pandangan ulama salaf dan khalaf tentang penciptaan. Rasyid Ridha 

dan Muhamamd Abduh menjelaskan masalah penciptaan dan cara pembentukan 

makhluk adalah salah satu urusan Allah yang sulit untuk diketahui sebagaimana 

mestinya. Allah telah mengabarkan kepada kita lewat ayat ini tentang perkembangan 

manusia yang telah diriwayatkan oleh ahli kitab sebelumnya dan ahli kitab juga telah 

merepresentasikan (menjelaskan) maknanya kepada kita dalam gambar-gambar yang 

nyata. Kemudian, secara teks Khlaifah  dalam tafsir tersebut dijelaskan sebagai konsep 

manusia sebagai khalîfatullâh fi al-Ardhi tertanam kepada dua peran dan tugasnya 

yaitu memakmurkan bumi dan menjalankan semua perintah Allah dan Rasulnya.13 

Selanjutnya dalam surah al-Baqarah 124 Rasyid Ridha dan Muhamamd Abduh 

menjelaskan konteks historis surah ini secara asal usul dan nasab (keturunan). Dapat 

dilihat para pendahulu saleh membahas dengan menggunakan uslub ijaz 

(mempersingkat lafal, tapi dengan makna yang dalam dan banyak dan uslub isyarah, 

hal ini dikarenakan ketajaman dan kejernihan pikiran, kedalaman pemahaman orang 

Arab terhadap ayat yang menjadi dalil perdebatan kedua golongan ini (Ahli Kitab dan 

salaf as saleh) karena para ahli kitab seluruhnya menyanjung-nyanjung Ibrahin dan 

yakin dengan kenabiannya dan bangsa Israil dinasabkan pada Ibrahim. Kemudian, 

secara teks Imam dalam tafsir tersebut merupakan sebuah usaha untuk mengarahkan 

masyarakat agar kembali kepada tuntunan ajaran Islam demi kemaslahatan dan 

kesejahteraan dunia dan akhirat. Sebab, seluruh masalah duniawi harus kembali Allah 

Swt dengan mempertimbangkan kemaslahatan ukhrâwî. Dengan begitu, maka pada 

hakekatnya imâm merupakan pengemban amanah syari’at yang bertugas untuk 

menjaga kemurnian agama dan kebaikan tata kelola dunia.14 

Kemudian dalam konteks historis surah an-Nisa 59, menjelaskan tentang 

kewajiban mengenai apa yang mereka perdebatkan dengan mengatakan: Jika kamu 

berselisih tentang suatu hal, maka serahkanlah kepada Allah dan Rasul dengan 

memaparkannya pada Kitabullah dan Sunnah Rasul-Nya. dengan memaparkannya 

pada Kitabullah dan Sunnah Rasul-Nya serta kaidah-kaidah umum dan adab yang 

ditetapkan di dalamnya yang sesuai dengan mereka diketahui baik bagi kita dan harus 

                                                             
13 Rasyīd Ridhā , Tafsir al-Manār,  210 
14 Rasyīd Ridhā , Tafsir al-Manār,  163 



Analisis  Wacana Kritis Norman Fairclough atas Wacana Kepemimpinan dalam 
Tafsir al-Manār Karya Muḥammad ‘Abduh dan Rasyīd Ridhā 

814 

 

Ta’wiluna: Jurnal Ilmu Al-Qur’an, Tafsir dan Pemikiran Islam, Vol. 5, No. 3, Desember 2024 

diikuti, dan apapun yang bertentangan. Secara teks  Ulil Amri dalam penafsiran al-

Manār Sebagaimana penafsirannya Rasyid Ridha menjelaskan bahwa dalam 

mendefinisikan ulil amri, ia mengikuti pandangan gurunya, Muḥammad ‘Abduh, yang 

mengacu pada pendapat al-Naisaburi. Menurut pandangan ini, ulil amri adalah para 

ahli ijma’, yang terkadang juga disebut sebagai ijma’al-ummah atau ijma’ ahli hall 

wal aqdi. Berdasarkan pemahaman tersebut, Muḥammad ‘Abduh  menegaskan bahwa 

dalam membuat keputusan, ulil amri harus berpegang pada kesepakatan bersama, yang 

berarti keputusan tidak berasal dari pendapat individu, tetapi dari konsensus kelompok 

yang ditunjuk sebagai ahlul halli wal aqdi.15 

Dalam surah ali-Imran 159, Rasyid Ridha dan Muhamamd Abduh menjelaskan 

sebagai berikut, Dalam tafsir al-Manār sesuai konteks historis ayat Aku berkata: 

Seolah-olah dia berkata, Dia adalah salah satu sahabatmu wahai Muhammad, 

sebagaimana ditunjukkan dalam ayat-ayat tersebut, dan itu adalah sesuatu yang 

menjadi tugas mereka. Maka berbuat baiklah kepada mereka dan perlakukanlah 

mereka mereka dengan baik hati. Kamu berbuat baik hanya kepada mereka karena 

besarnya rahmat yang Allah turunkan ke dalam hatimu dan bermusyawarah kamu. 

Urgensi agar mengedepankan aspek musyawarah serta bertindak berdasarkan 

pendapat pemimpin, demikian. memang benar, karena akan bermanfaat bagi mereka 

di masa depan terhadap pemerintahannya. Jika mereka menetapkan pilar besar ini yaitu 

musyawarah, bagi publik jelasnya akan jauh dari kesalahan. Konteks ayat menjelaskan 

Musyawarah dalam tafsir ini wa syawir hum fi al amr, menyatakan bahwa 

mengadakan musyawarah adalah untuk membicarakan kemaslahatan masyarakat dan 

menentukan arah masa depan pemerintahan mereka. Dengan syura rakyat akan 

terdidik dalam mengeluarkan pendapat dan mempraktikkannya.16 

Selanjutnya dalam konteks historis surah al-maidah ayat 8, Rasyid Ridha dan 

Muhamamd Abduh menjelaskan Allah menyeru mereka kemudian pada ayat pertama 

hingga akhir ayat dan kamu akan temui banyak sekali unsur-unsur nida (uslub yang 

menggunakan lafal ya ayyuha atau mengandung makna panggilan), seperti panggilan 

Allah kepada Bani Israil  dalam konteks Allah berbicara dengan mereka dan panggilan 

kepada Nabi Muhammad SAW berulang-ulang, dan panggilan terhadap kepada orang-

orang mukmin berulang-ulang pula. Uslub nida ini bisa saja menjadi topik yang 

terlepas (mandiri dan tidak terikat) dengan ayat-ayat sebelumnya, meskipun 

keterkaitan antara ayat-ayat ini terlihat. Allah telah mengingatkan kita pada janji-Nya 

dan memerintahkan kita untuk menjadi penegak ajaran-Nya dan saksi keadilan Allah, 

Karena lewat kitalah janji ini akan terpenuhi bukan menjadi orang yang menafikan 

janji-Nya.17 

 Secara teks makna Adil dalam penafsiran disini yaitu adil dan benar adalah 

menjadi adil tanpa memihak salah satu saksi (tidak pilih kasih), tidak mementingkan 

kekeluargaan atau kesetiaan (pertemanan), tidak mementingkan uang dan gengsi, dan 

                                                             
15 Rasyīd Ridhā , Tafsir al-Manār,  369 
16 Rasyīd Ridhā , Tafsir al-Manār,  163 
17 Rasyīd Ridhā , Tafsir al-Manār,  369 



 

815 Roja Lukmanul Khovid 
 

Ta’wiluna: Jurnal Ilmu Al-Qur’an, Tafsir dan Pemikiran Islam, Vol. 5, No. 3, Desember 2024 

tidak mementingkan kemiskinan dan kesengsaraan. Menjadi saksi dalam tindakan 

menunjukkan hak kepada hakim atau penguasa untuk menghakiminya atau untuk 

memberi keputusan. 

Secara keseluruhan, pandangan Rasyid Ridha dan Muhammad Abduh dalam 

menafsirkan ayat-ayat ini menunjukkan pentingnya pemahaman terhadap konteks 

historis, peran umat manusia sebagai khalifah di bumi, serta urgensi musyawarah, 

keadilan, dan kepemimpinan yang berlandaskan syari'at dalam kehidupan sosial dan 

pemerintahan. Pemahaman yang lebih dalam tentang bagaimana teks tidak hanya 

menyampaikan informasi, tetapi juga memainkan peran dalam membentuk dan 

memperkuat struktur sosial, ideologi, dan kekuasaan dalam masyarakat. Dalam hal ini 

konstruksi sosial yang dibangun dalam penafsiran ayat-ayat kepemimpinan dalam 

tafsir al-Manār.18 

Kepemimpinan demokratis menunjukkan bahwa seorang pemimpin dalam 

melaksanakan aktivitas kepemimpinannya tidak bisa berjalan sendiri ataupun berjalan 

secara otoriter, semua aktivitas mulai dari perumusan visi dan misi serta proses 

pelaksanaanya harus dimusyawarahkan dan direncanakan dengan matang bersama 

bawahannya. Konsep kepemimpinan yang demokratis akan lebih membawa kepada 

kemaslahatan bersama dibandingkan konsep kepemimpinan yang otoriter 

Sedangkan inti dari surah al-Baqarah ayat 30, al-Baqarah ayat 124, ali-Imran 

ayat 159, al-Maidah ayat 8, dan an-Nisa ayat 59, mengisyaratkan kepada pemimpin 

untuk mengedepankan sikap-sikap kepemimpinan yang demokratis dalam artian selalu 

membangun kerjasama tim dan musyawarah dalam memutuskan dan menentukan 

suatu perkara atau kebijakan yang berkaitan dengan organisasi dan pemerintahan, 

Seperti halnya dalam pengembangan kualitas lembaga, penentuan program dan 

membuat kebijakan yang harus banyak melibatkan pihak-pihak yang terkait.19 

Kesimpulan dari uraian di atas bahwa keadilan adalah nilai fundamental yang 

harus dijunjung tinggi oleh seorang pemimpin. Dalam konteks kepemimpinan, seorang 

pemimpin yang baik harus menegakkan keadilan yang bersumber dari prinsip moral 

yang ditetapkan oleh Allah, bukan hanya berdasarkan hukum atau aturan sosial 

semata. Kejujuran, keikhlasan, ketakwaan, dan keadilan adalah kualitas utama yang 

harus dimiliki oleh seorang pemimpin untuk menjalankan tugasnya dengan benar, 

menjunjung amanah, dan memastikan kesejahteraan bagi umat. Musyawarah juga 

memiliki peranan penting dalam pengambilan keputusan yang bijaksana, dengan 

melibatkan semua pihak yang berkepentingan. Melalui musyawarah, kesepahaman, 

persatuan, dan kerjasama antara pemimpin dan umat dapat tercapai, yang pada 

akhirnya memperkuat kepemimpinan dan mencegah konflik. Setelah musyawarah dan 

pengambilan keputusan, tawakal kepada Allah menjadi hal yang sangat penting 

sebagai wujud keyakinan bahwa Allah akan memberikan petunjuk terbaik bagi 

keputusan yang diambil.20 

                                                             
18 Rasyīd Ridhā , Tafsir al-Manār,  369 
19 Rasyīd Ridhā , Tafsir al-Manār,  163 
20 Rasyīd Ridhā , Tafsir al-Manār,  226 



Analisis  Wacana Kritis Norman Fairclough atas Wacana Kepemimpinan dalam 
Tafsir al-Manār Karya Muḥammad ‘Abduh dan Rasyīd Ridhā 

816 

 

Ta’wiluna: Jurnal Ilmu Al-Qur’an, Tafsir dan Pemikiran Islam, Vol. 5, No. 3, Desember 2024 

Sebagaimana diungkapkan oleh Muhammad Abduh dan Rasyid Ridhā dalam 

tafsir al-Manār, mereka menekankan bahwa kepemimpinan yang berbasis pada nilai-

nilai tersebut adalah pilihan terbaik. Kepemimpinan demokratis yang baik harus 

memperhatikan kejujuran dalam setiap tindakan dan keputusan, ketaqwaan sebagai 

dasar pengabdian kepada Allah, serta keadilan yang menjamin perlakuan yang sama 

terhadap semua pihak. Selain itu, musyawarah menjadi kunci dalam pengambilan 

keputusan, di mana semua pihak yang terlibat dapat memberikan kontribusi pemikiran 

dan pandangan mereka untuk mencapai kesepakatan yang bijaksana dan adil. Dengan 

demikian, kepemimpinan demokratis yang didasarkan pada nilai-nilai tersebut akan 

menciptakan lingkungan yang harmonis, partisipatif, dan transparan, serta 

memperkuat rasa tanggung jawab dan peratuan di antara umat.21 

 

B. Wacana Kepemimpinan Dalam Konteks Lokal Mesir dan Global 

Berbicara mengenai negara dan pemerintahan dalam perspektif Islam, menurut 

Muḥammad ‘Abduh, Islam menghendaki kebebasan berpendapat dan kepala negara 

harus tunduk kepada undang-undang dasar. Pendapat Abduh tersebut tidak lepas dari 

pengaruh Barat dan pemahamannya terhadap prinsip-prinsip Islam yang berkaitan 

dengan kemasyarakatan dan pemerintahan. Jelasnya, pendapat ini tidak lepas dari 

makna ajaran Islam yang dipahaminya. Islam baginya dinamis, dapat disesuaikan 

dengan perkembangan zaman. Penyesuaian dapat dilakukan dengan mengadakan 

interpretasi baru terhadap kandungan nash-nash ajaran Islam (Al-Qur’ān  dan Hadits). 

Untuk interpretasi diperlukan ijtihad. Pendapatnya mengenai bentuk negara, 

tampaknya, merupaka hasil ijtihadnya.22 

Penafsiran atau pendapat ‘Abduh tersebut termasuk pola pikir yang maju, Islam 

dalam pemahaman ‘Abduh tidak menetapkan suatu bentuk pemerintahan. Jika sistem 

khilafah masih tetap menjadi pilihan sebagai model pemerintahan, maka bentuk 

demikianpun harus mengikuti perkembangan masyarakat dalam kehidupan materi dan 

kebebasan berpikir. Ini mengandung makna, bahwa apapun bentuk pemerintahan, 

Abduh menghendaki suatu pemerintahan yang dinamis, tidak kaku. Dengan demikian, 

ia mampu mengantisipasi perkembangan zaman. Pendapat demikian, tentu saja, 

implikasi dari konsepnya tentang manusia secara teologis, bahwa manusia punya 

kebebasan memilih dalam berkehendak dan berbuat. 23 

Sebagaimana berikut: 

فَةً ۗ  كَةِ انِِ يْ جَاعِلٌ فِى الََْرْضِ خَلِيفْ ىِٕ
ٰۤ
 وَاذِْ قاَلَ ربَُّكَ للِْمَل 

 “(Ingatlah) ketika Tuhanmu berfirman kepada para malaikat, “Aku hendak 

menjadikan khalīfah) di bumi.” (Qs. al-Al-Baqarah ayat 30)24 

                                                             
21 Rasyīd Ridhā , Tafsir al-Manār,  226 
22 Harun Nasution, Pembaharuan dalam Islam, (Jakarta: Bulan Bintang, 1986,)  51 
23 Abd al-‘Athi Muhammad Ahmad, al-Fikr al-Siyasi li Imam Muḥammad ‘Abduh , (Mishr: Al-Haiat 

al-Mishriyat al-‘Ammat, lil Kitab, 1978), 65-66 
24 Departemen Agama Republik Indonesia, “Al-Qur’an dan Terjemahan” 



 

817 Roja Lukmanul Khovid 
 

Ta’wiluna: Jurnal Ilmu Al-Qur’an, Tafsir dan Pemikiran Islam, Vol. 5, No. 3, Desember 2024 

Menyikapi apa yang sudah ditafsirkan Muḥammad ‘Abduh  dan Rasyīd Ridhā  

menjelaskan Khalīfah bahwa yang berhak atas melaksanakan fungsi khalīfah ini tidak 

lain adalah manusia, dengan beberapa tinjauannya antara lain: malaikat, yang 

merupakan makhluk Allah dengan tugas yang sudah ditentukan dan makhluk yang 

senantiasa selalu bertasbih serta sujud kepada Allah sampai hari akhirat, disamping itu 

malaikat juga dicirikan sebagai makhluk tanpa ilmu pengetahuan dan tanpa gerak. 

Begitupun tumbuhan yang memberikan pengaruh terhadap dirinya sendiri dan tidak 

memiliki alat untuk dapat menjalankan hukum-hukum Allah. Makhluk-makhluk 

tersebut pada dasarnya oleh Allah diberikan potensi tersendiri namun mereka memiliki 

keterbatasan pengetahuan, gerak dan lainnya untuk dapat menjalankan peran ke 

khalīfahannya di muka bumi.25 

Sedangkan manusia sendiri merupakan makhluk yang lemah namun bisa 

bergerak dan meskipun dalam kebodohannya masih bisa mengetahui nama-nama 

benda meskipun terbatas. Oleh karenanya, dibandingkan dengan makhluk yang lain. 

Manusia diberikan pikiran dan perasaan yang menjadi suatu kelebihan dalam 

menjalankan perannya sebagai khalīfah di dunia. Namun dibalik kelebihan yang 

dimiliki oleh manusia, Allah mewajibkan manusia untuk menjalankan syariat sebagai 

batasan, perbuatan dan perilaku yang dilakukan manusia terhadap kelebihannya 

tersebut. Hal inilah yang mengantarkan manusia menurut Muḥammad ‘Abduh  sangat 

layak untuk memerankan peran ke khalīfahan Allah Swt di atas muka bumi.26 

Penjelasan di atas menegaskan bahwa Allah Swt sebagai pencipta seluruh 

makhluk di alam ini, memberikan kepercayaannya kepada manusia untuk menjalankan 

perannya sebagai khalifatullah di muka bumi ini. Maka dari itu manusia memiliki 

tugas besar untuk memakmurkan dunia dan seisinya melalui perannya tersebut tanpa 

harus mengubah tatanan yang sudah di bangun oleh Allah Swt. Konsep manusia 

sebagai khalîfatullâh fi al-Ardhi tertanam kepada dua peran dan tugasnya yaitu 

memakmurkan bumi dan menjalankan semua perintah Allah dan Rasulnya.27 

Sebagai seorang yang sangat aktif di berbagai bidang, atas kepemimpinannya 

Abduh menunjukkan dedikasinya yang luar biasa dalam menjalankan peranannya di 

Mesir. Selain itu, keterlibatannya dalam politik, pendidikan, dan pemerintahan 

menjadi cerminan dari pemikirannya yang luas, yang mencakup tidak hanya aspek 

keagamaan, tetapi juga isu-isu sosial dan politik di masyarakat. Abduh, banyak 

melakukan kegiatan di bidang politik, jurnalistik, pendidikan, dan pengajaran serta di 

pemerintahan. Di bidang politik ia ikut terlibat menentang Khedevi Ismail di bawah 

pimpinan ‘Urabi Pasya, sehingga ia dibuang ke luar kota Cairo. Begitu juga ketika di 

Paris bersama gurunya Afghani mendirikan perkumpulan dan menerbitkan majalah 

Al-Urwat al-Wutsqa. Di bidang tulis menulis, ia aktif menulis karangan-karangan 

untuk harian Al-Ahram, surat kabar resmi pemerintah, dan Al-Waqai’ al-Mishiriyah 

yang dipimpinnya serta menulis beberapa buah buku penting. Di bidang pendidikan 

                                                             
25 Rasyīd Ridhā ,Tafsir al-Manār, 210 
26 Rasyīd Ridhā ,Tafsir al-Manār, 210 
27 Rasyīd Ridhā, Tafsir Al-Manār, 210 



Analisis  Wacana Kritis Norman Fairclough atas Wacana Kepemimpinan dalam 
Tafsir al-Manār Karya Muḥammad ‘Abduh dan Rasyīd Ridhā 

818 

 

Ta’wiluna: Jurnal Ilmu Al-Qur’an, Tafsir dan Pemikiran Islam, Vol. 5, No. 3, Desember 2024 

dan pengajaran, Abduh aktif mengajar di Al-Azhar, Darul Ulum, dan di rumahnya 

sendiri. Begitu juga di Beirut ketika ia dibuang ke sana. Di bidang pemerintahan ia 

pernah diangkat sebagai hakim di salah satu mahkamah. Kedudukan penting yang 

pernah dijabatnya adalah sebagai anggota Majelis al-A’la Al-Azhar, Mufti Mesir, dan 

anggota legislatif (parlemen) Mesir.28 

Berdasarkan kesimpulan penjelasan dalam tafsir al-Manār adalah bahwa 

manusia diciptakan dengan tanggung jawab besar untuk menjadi khalifah di bumi. 

Tugas ini mencakup mengelola dan memelihara alam semesta serta menciptakan 

kedamaian, keadilan, dan kebaikan di dunia, sesuai dengan petunjuk Allah. Sebagai 

khalifah, manusia juga harus sadar bahwa mereka akan dimintai pertanggungjawaban 

atas tindakan mereka di hadapan Allah.29 

ًَا ۗ  ََا  قاَلَ انِِ يْ جَاعِلُكَ للِنَّاسِ اِ
“Sesungguhnya aku menjadikan engkau sebagai pemimpin (imam) bagi seluruh 

manusia.” (QS.  al-Baqarah ayat 124) 

"Kata imâm memiliki makna yang luas dan mendalam, merujuk pada seseorang 

yang dijadikan teladan dan panutan, baik dalam hal perkataan maupun perbuatan. 

Dalam konteks ini, imâm tidak hanya terbatas pada pemimpin dalam urusan agama, 

tetapi juga mencakup pemimpin publik yang memimpin dalam berbagai aspek 

kehidupan, baik duniawi maupun ukhrawi. Oleh karena itu, seseorang yang dijuluki 

imâm bisa berupa seorang khalīfah, seorang ulama, maupun imam dalam ibadah shalat, 

yang semuanya berfungsi sebagai figur yang diikuti oleh orang lain." 

Muḥammad ‘Abduh  dan Rasyīd Ridhā  menjelaskan kata imâm merupakan 

istilah yang bermakna posisi kepemimpinan pengganti peranan kenabian (khilâfat al-

Nubuwwah) memelihara agama dan mengatur dunia. imâm merupakan sebuah usaha 

untuk mengarahkan masyarakat agar kembali kepada tuntunan ajaran Islam demi 

kemaslahatan dan kesejahteraan dunia dan akhirat. Sebab, seluruh masalah duniawi 

harus kembali Allah Swt dengan mempertimbangkan kemaslahatan ukhrâwî. Dengan 

begitu, maka pada hakekatnya imâm merupakan pengemban amanah syari’at yang 

bertugas untuk menjaga kemurnian agama dan kebaikan tata kelola dunia. 

Dalam konteks kepemimpinan di Mesir Muhammad ‘Abduh telah merombak 

akar permasalahan dari sebuah kemunduran, yang terkenal dengan faham jumud, kata 

tersebut mengandung arti keadaan membeku, keadaan statis, tidak ada perubahan dan 

tidak mau menerima perubahan, dan umat Islam hanya berpegang teguh pada tradisi. 

Sikap ini, sebagai diterapkan oleh Muhammad ‘Abduh dalam Al-Islam Din Al-Ilm wa 

al-Madaniah. Dengan masuknya orang Barat ke dalam Islam adat istiadat dan faham-

faham animistis mereka pun turut mempengaruhi umat Islam yang mereka perintah.  

Muḥammad ‘Abduh  memiliki tujuan sendiri dalam penerbitan organisasi, 

Menyerukan suara keinsyafan ke seluruh dunia Islam, supaya umat Islam bangkit dari 

tidurnya, Mengidentifikasikan cara menuntaskan berbagai problem masa lalu yang 

                                                             
28 Harun Nasution, Pembaharuan dalam Islam, (Jakarta: Bulan Bintang,1986) 51 
29 Harun Nasution, Pembaharuan dalam Islam, 51 



 

819 Roja Lukmanul Khovid 
 

Ta’wiluna: Jurnal Ilmu Al-Qur’an, Tafsir dan Pemikiran Islam, Vol. 5, No. 3, Desember 2024 

telah menyebabkan terjadinya kemunduran.30 Secara keseluruhan, iman memainkan 

peran yang sangat penting dalam membentuk kehidupan dunia, baik dalam hal 

moralitas, kedamaian sosial, maupun ketahanan pribadi. Ia memberi landasan spiritual 

yang membimbing individu dalam menghadapi tantangan hidup, menjaga hubungan 

antar sesama, serta menciptakan dunia yang lebih baik. Iman menjadi sumber 

kekuatan, kedamaian, dan arah yang sangat dibutuhkan di dunia yang penuh dengan 

perubahan. 

Berdasarkan pembahasan di atas, dapat disimpulkan bahwa kata imâm memiliki 

makna yang sangat mendalam dan luas, yang tidak hanya mencakup pemimpin dalam 

urusan agama, tetapi juga dalam kehidupan sosial dan politik. Dalam pandangan 

Muḥammad ‘Abduh  dan Rasyīd Ridhā , imâm adalah posisi kepemimpinan yang 

bertugas sebagai pengganti peranan kenabian, dengan tanggung jawab untuk 

memelihara agama dan mengatur dunia demi kemaslahatan umat. Abduh berusaha 

merombak keadaan kemunduran umat Islam yang diakibatkan oleh faham jumud 

(statis dan tidak mau menerima perubahan), serta berupaya mengembalikan umat 

Islam pada prinsip-prinsip ajaran Islam yang murni. 

Melalui penerbitan organisasi dan penyebaran gagasan-gagasan progresif, 

Abduh mengajak umat Islam untuk bangkit dan menyelesaikan masalah-masalah yang 

telah menyebabkan kemunduran, serta menanamkan harapan bagi masa depan yang 

lebih cerah. Ia juga menyerukan kesetiaan pada prinsip-prinsip Islam yang diyakini 

dapat membawa umat menuju kemajuan, sekaligus menanggapi tantangan dan 

tuduhan yang meragukan kemampuan umat Islam untuk maju. Tujuan Abduh adalah 

meningkatkan kesejahteraan umat Islam dan memperkuat hubungan antar bangsa 

dalam rangka mencapai kemajuan sosial, politik, dan ekonomi yang berlandaskan pada 

ajaran Islam. 

ءَ  اٰۤ َُ ََ يَْ  للِ  هِ شُ َِ نفُوْا كُوْنفُوْا قفَوَّا ََ َُْ  ا  ا الَّذِ ََ  وَلََ َُجْرََِنَّ ُ َٰٓاَُفُّ
طِۖ ِْ ُِلُوْا ۗ باِلْقِ َُ قفَوْ ع عَل َٰٓى اَلََّ تفَعْ  كُمْ شَنَا 

 ََ رٌٌۢ بِمَا تفَعْمَلُوْ ََّ الل  هَ خَبِيفْ ُِلُوْاۗ هُوَ اقَفْرَبُ للِتفَّقْو ىۖ وَاتفَّقُوا الل  هَ اِۗ  اِعْ
“Wahai orang-orang yang beriman, jadilah kamu penegak (kebenaran) karena 

Allah (dan) saksi-saksi (yang bertindak) dengan adil. Janganlah kebencianmu 

terhadap suatu kaum mendorong kamu untuk berlaku tidak adil. Berlakulah adil 

karena (adil) itu lebih dekat pada takwa. Bertakwalah kepada Allah. 

Sesungguhnya Allah Maha Teliti terhadap apa yang kamu kerjakan. (al-Maidah 

ayat 8)” 31 

Bersikap adil adalah cara terdekat untuk mencapai tujuan bertakwa kepada 

Allah, yaitu menjauhi tambahan dari kemaksiatan dan disiplin-Nya. Tidak ada yang 

disimpan darinya, dan Allah jelas akan menggantikannya. Berlaku adil kepada Allah, 

berlaku adil kepada dirinya sendiri, berlaku adil terhadap orang lain, Berlaku adil 

terhadap makhluk lain. Menurut Muḥammad ‘Abduh  dan Rasyīd Ridhā , adil dan 

                                                             
30 Hamzah Kamma, Fiqh Siyasah, Simpul Politik Islam dalam Membentuk Negara Madani, (PT: Mafy 

Media Literasi Indonesia, Solok), 226 
31 Departemen Agama Republik Indonesia, “Al-Qur’an dan Terjemahan” 



Analisis  Wacana Kritis Norman Fairclough atas Wacana Kepemimpinan dalam 
Tafsir al-Manār Karya Muḥammad ‘Abduh dan Rasyīd Ridhā 

820 

 

Ta’wiluna: Jurnal Ilmu Al-Qur’an, Tafsir dan Pemikiran Islam, Vol. 5, No. 3, Desember 2024 

benar adalah menjadi adil tanpa memihak salah satu saksi (tidak pilih kasih), tidak 

mementingkan kekeluargaan atau kesetiaan (pertemanan), tidak mementingkan uang 

dan gengsi, dan tidak mementingkan kemiskinan dan kesengsaraan. Menjadi saksi 

dalam tindakan menunjukkan hak kepada hakim atau penguasa untuk menghakiminya 

atau untuk memberi keputusan.32 Pandangan Tentang Keadilan menurut Muhammad 

Abduh dan Rasyīd Ridhā  sebagai berikut: 

1. Nilai Kejujuran, Kejujuran adalah sesuatu dalam pandangan sebuah karya 

untuk membuat dirinya menjadi individu yang selamanya dapat dipercaya 

dalam perilaku, aktivitas, dan pekerjaannya, baik terhadap dirinya sendiri 

maupun pada pertemuan yang berbeda.  

2. Nilai Keikhlasan, Pentingnya watak asli dalam kehidupan sehari-hari yang 

teratur mengambil bagian penting sepanjang kehidupan sehari-hari, karena 

sungguh-sungguh untuk menjalani sesuatu yang ayak dicintai oleh Allah.  

3. Nilai Ketakwaan, Taqwa yang ditunjukkan dengan bahasa adalah ketakutan, 

sebagaimana ungkapan menyelesaikan apa yang Dia sukai yang dianjurkan 

dan mengambil manfaat dari apa yang Dia miliki ilegal, Allah 

memerintahkan umat Islam untuk bertakwa sebelum meminta hal-hal yang 

berbeda, sehingga pengabdian mendorong mereka untuk melakukan 

perintah-Nya. 

4. Nilai Keadilan, seorang pemimpin ditunjukkan dengan pemahamannya 

ketika dia memiliki otoritas. Pemimpin tidak boleh subjektif. Ujian terbaik 

seorang berarti memiliki pilihan untuk benar-benar mencintai masyarakat, 

sama seperti ia menyayangi dirinya sendiri. menjelaskan bahwa pertama 

seorang pemimpin harus jujur dengan alasan bahwa amanah adalah sifat 

yang terhormat di hadapan Allah, kedua seorang pemimpin harus 

bersungguh-sungguh dan berlaku adil.33 

Kesimpulan dari nilai-nilai yang dibahas adalah bahwa seorang pemimpin yang 

baik harus memiliki kualitas utama: kejujuran, keikhlasan, ketakwaan, dan keadilan. 

Kejujuran memastikan pemimpin dapat dipercaya dalam setiap tindakan dan 

keputusan. Keikhlasan mencerminkan niat yang tulus untuk menjalankan tugas sesuai 

dengan petunjuk Allah. Ketakwaan menjadi dasar pengabdian kepada Allah yang 

mendorong pemimpin untuk menjalankan perintah-Nya dengan penuh tanggung 

jawab. Keadilan adalah kunci dalam kepemimpinan, di mana pemimpin harus 

bertindak adil, mencintai masyarakatnya, dan mengambil keputusan yang bijaksana 

tanpa keberpihakan. Dengan demikiran Muhammad Abduh dan Rasyid Ridha dalam 

tafsir al-Manār memberikan penjelasan dalam nilai-nilai ini, seorang pemimpin dapat 

menjalankan amanah dengan benar dan membawa kesejahteraan bagi umat. 

Secara bahasa, syura atau asy-syura diambil dari kata syara-yasyuru-syauran 

yang berarti  mengambil madu atau melatih. Adapun asy-syuraatau al-masyurah 

                                                             
32Rasyīd Ridhā, Tafsir Al-Manār, 226 
33 Rasyīd Ridhā, Tafsir Al-Manār, 226 



 

821 Roja Lukmanul Khovid 
 

Ta’wiluna: Jurnal Ilmu Al-Qur’an, Tafsir dan Pemikiran Islam, Vol. 5, No. 3, Desember 2024 

berarti nasihat, saran, atau pertimbangan. Syura secara Bahasa memiliki banyak 

makna.34 Sebagaimana ayat berikut: 

َُمْ وَشَاوِرْهُمْ فِى الَََْْرَِۚ فاَِذَا عَزََْتَ ففَتفَوكََّلْ عَلَى الل  هِ ۗ  مْ وَاسْتفَغْفِرْ لَ َُ  فاَعْفُ عَنفْ
“Oleh karena itu, maafkanlah mereka, mohonkanlah ampunan untuk mereka, 

dan bermusyawarahlah dengan mereka dalam segala urusan (penting).” (QS. 

al-Imran:159) 

Dalam tafsir al-Manār terkait syura konteks ini menyelesaikan masalah bagi 

mereka melakukan kesalahan di dalamnya, maka kebaikannya adalah membesarkan 

mereka untuk bekerja melalui musyawarah tanpa bertindak berdasarkan pendapat 

pemimpin, meskipun demikian. memang benar, karena akan bermanfaat bagi mereka 

di masa depan pemerintahannya jika mereka menetapkan pilar besar ini musyawarah, 

bagi publik jauh dari kesalahan. daripada individu dalam banyak kasus, dan bahaya 

bagi bangsa dalam mendelegasikan urusannya dengan satu orang semakin besar.35 

Muḥammad ‘Abduh ketika menafsirkan ayat wa syawir hum fi al 

amr,menyatakan bahwa mengadakan musyawarah adalah untuk membicarakan 

kemaslahatan masyarakat dan menentukan arah masa depan pemerintahan mereka. 

Dengan syura rakyat akan terdidik dalam mengeluarkan pendapat dan 

mempraktikkannya, bukan mempraktikkan pendapat seorang kepala negara sekalipun 

pendapatnya benar. Alasannya, orang banyak yang ikut dalam forum musyawarah 

akan terhindar dari melakukan kesalahan daripada diserahkan kepada seseorang yang 

cenderung membawa bahaya kepada umat di mana seorang berkuasa cenderung 

mempertahankan status quo dengan berbagai cara.36 

Dengan syura (bermusyawarah) akan menghilangkan kesewenang-wenangan 

terhadap kebebasan berpendapat, menumbuhkan kebiasaan berpolitik untuk 

menyampaikan saran kepada pemerintah dan sebagai media untuk mewujudkan 

keserasian kerja sama yang solid antara pemerintah dan rakyat. Dengan begitu Rasyid 

Ridha, sebagaimana gurunya, menghendaki suatu pemerintahan yang demokratis. 

Demikian juga Ridha, memandang penting melaksanakan syura dalam merumuskan 

berbagai kebijaksanaan politik pemerintahan, perang dan pembinaan kesejahteraan 

umum yang senantiasa berubah dari zaman ke zaman.  Syura juga penting 

dilaksanakan untuk memilih khalīfah dan menetapkan peraturan termasuk soal agama 

yang tidak punya nash dalam Al-Quran dan al-Sunnah.37 

Pentingnya musyawarah dalam Islam sebagai sarana untuk mengambil 

keputusan yang bijaksana dan melibatkan semua pihak yang berkepentingan. 

Musyawarah membawa manfaat dalam menciptakan kesepahaman, memperkuat 

persatuan, dan menghindari konflik. Selain itu, setelah musyawarah dan pengambilan 

                                                             
34 Ahmad Warson Munawwir, al-Munawwir: Kamus Arab-Indonesia (Surabaya: Pustaka, Progressif, 

2002), 750 
35 Rasyīd Ridhā , Tafsir al-Manār,  163 
36 Rasyīd Ridhā , Tafsir al-Manār,  163 
37 Rasyīd Ridhā , Tafsir al-Manār,  163 



Analisis  Wacana Kritis Norman Fairclough atas Wacana Kepemimpinan dalam 
Tafsir al-Manār Karya Muḥammad ‘Abduh dan Rasyīd Ridhā 

822 

 

Ta’wiluna: Jurnal Ilmu Al-Qur’an, Tafsir dan Pemikiran Islam, Vol. 5, No. 3, Desember 2024 

keputusan, umat Islam diajarkan untuk bertawakal kepada Allah, yakin bahwa Dia 

akan memberikan petunjuk yang terbaik. 

QS. An-Nisa’ ayat 59 tinjauan kepemimpinan dalam term khalīfah(pemimpin) 

yang ada dalam redaksi ayat tersebut, Dimana Allah Swt memerintahkan kepada 

semua makhluknya untuk selalu mematuhi semua arahan dan bimbingan yang 

disampaikan ulil amri atau pemimpin, Sebagaimana penjelasan di QS. An-Nisa’ ayat 

59 di bawah ini: 

عُوا الرَّسُوْلَ وَاوُلِى  عُوا الل  هَ وَاطَِيفْ ََنفُوَْٰٓا اطَِيفْ َُْ  ا  ا الَّذِ ََ َْ تفَنَاَْعْتُمْ فِيْ شَيْءع الََْ ُ َٰٓاَُفُّ  فاَِ
نْكُمَْۚ رِ َِ َْ

لِكَ خَيفْرٌ وَّاَ   ففَردُُّوْهُ  ََ باِلل  هِ وَالْيفَوِْ  الَْ خِرِۗ ذ  نفُوْ تُمْ تفُؤَِْ َْ كُنفْ ُ  تأَْوُِْلً الَِى الل  هِ وَالرَّسُوْلِ اِ َِ  حْ
“Wahai orang-orang yang beriman, taatilah Allah dan taatilah Rasul (Nabi 

Muhammad) serta ulil amri (pemegang kekuasaan) di antara kamu. Jika kamu 

berbeda pendapat tentang sesuatu, kembalikanlah kepada Allah (Al-Qur’ān ) 

dan Rasul (sunnahnya) jika kamu beriman kepada Allah dan hari Akhir. Yang 

demikian itu lebih baik (bagimu) dan lebih bagus akibatnya (di dunia dan di 

akhirat).” (QS. An-Nisa’: 59) 

 

Dalam Al-Qur’ān  surat an-Nisa ayat  59, Disebutkannya ulil  amri  dalam ayat 

tersebut memberikan sebuah  isyarat  bahwa  adanya ulil amri untuk dapat 

terselenggaranya kehidupan kemasyarakatan umat Islam itu memang  diperlukan dan 

jika telah terjadi  rakyat wajib mentaatinya. Dari segi lain, diletakkannya perintah  taat  

kepada  ulil  amri setelah   perintah   taat kepada Allah dan Rasul-Nya itu mengandung 

ajaran pula bahwa kewajiban  taat  kepada  ulil  amri itu   dikaitkan   kepada   adanya 

syarat  bahwa  ulil  amri  dalam melaksanakan pimpinannya harus berpedoman pada 

ajaran- ajaran   Allah   dalam   Al-Quran dan ajaran-ajaran Rasul-Nya dalam 

sunnahnya. 

Sebagaimana penafsirannya Rasyid Ridha menjelaskan bahwa dalam 

mendefinisikan ulil amri, ia mengikuti pandangan gurunya, Muḥammad ‘Abduh, yang 

mengacu pada pendapat al-Naisaburi. Menurut pandangan ini, ulil amri adalah para 

ahli ijma’, yang terkadang juga disebut sebagai ijma’al-ummah atau ijma’ ahli hall 

wal aqdi. Berdasarkan pemahaman tersebut, Muḥammad ‘Abduh  menegaskan bahwa 

dalam membuat keputusan, ulil amri harus berpegang pada kesepakatan bersama, yang 

berarti keputusan tidak berasal dari pendapat individu, tetapi dari konsensus kelompok 

yang ditunjuk sebagai ahlul halli wal aqdi.38 

Rasyid Ridha menyatakan bahwa keputusan yang diambil melalui kesepakatan 

bersama akan lebih membawa kemaslahatan dan kesejahteraan bagi umat, karena 

dapat mengurangi perbedaan dan pertentangan. Hasil dari keputusan tersebut pun akan 

lebih dipercaya oleh umat. Oleh karena itu, Rasyid Ridha ingin menekankan bahwa 

perintah Allah untuk menaati ulil amri bukan karena mereka bebas dari kesalahan, 

tetapi karena keputusan yang dihasilkan dari ijma’ lebih kuat dan lebih bermanfaat." 

                                                             
38 Rasyīd Ridhā , Tafsir al-Manār,  369 



 

823 Roja Lukmanul Khovid 
 

Ta’wiluna: Jurnal Ilmu Al-Qur’an, Tafsir dan Pemikiran Islam, Vol. 5, No. 3, Desember 2024 

Dalam tafsirnya, Rasyīd Ridhā dan Muhamamd Abduh mengartikan ulil amri 

bukan sebagai ul-umara' wa al-salathin, dengan alasan sebagai berikut: 

1. Ayat yang memerintahkan mentaati penguasa mengandung kewajiban, 

dengan syarat penguasa tersebut tidak menyimpang dari kebenaran. 

Sementara itu, ketaatan kepada ijma' tidak memerlukan syarat tertentu. 

2. Ketaatan kepada penguasa juga berarti ketaatan kepada Allah dan Rasul-

Nya, seperti halnya seorang istri yang taat kepada suaminya. Sedangkan 

ijma' merupakan kesepakatan para ulama mengenai suatu masalah yang 

tidak dijelaskan secara jelas dalam Al-Qur’ān  dan Hadits. 

3. Tindakan penguasa bergantung pada fatwa dan kesepakatan ulama, 

sedangkan ulama pada dasarnya diperintah oleh penguasa."39 

Ketaatan dalam Islam melibatkan dua aspek utama: ketaatan kepada penguasa 

yang sah, dengan syarat penguasa tersebut tidak menyimpang dari kebenaran, dan 

ketaatan kepada ijma' ulama, yang merupakan kesepakatan para ulama terhadap 

masalah-masalah yang tidak dijelaskan secara eksplisit dalam Al-Qur'an dan Hadits. 

Ketaatan kepada penguasa juga berarti ketaatan kepada Allah dan Rasul-Nya.40 Dalam 

kekuasaan politik, ‘Abduh menghendaki agar prinsip-prinsip ajaran Islam dapat 

dijalankan oleh yang mempunyai hak dan sewenang memerintah. Namun, Islam tidak 

memberi peluang akan munculnya sistem teokrasi. Sistem demokrasi adalah bentuk 

pemerintahan di mana kekuasaan dipegang oleh rakyat, yang dapat memilih pemimpin 

dan membuat keputusan penting melalui pemilihan umum.  

Menurut Muhammad Abduh demokrasi menekankan kebebasan, kesetaraan, dan 

partisipasi aktif warganya dalam proses politik. Usaha pemerintah untuk menerapkan 

prinsip-prinsip demokrasi dalam Islam disesuaikan dengan situasi dan kondisi 

masyarakat. Jangan ada yang menyangka bahwa undang-undang yang adil dan bebas 

adalah undang-undang yang didasarkan atas prinsip-prinsip budaya dan politik negara 

lain. Dengan demikian Abduh sangat jelas dengan pendapatnya tentang pemerintahan 

dalam Islam tidak memiliki pola agama, tetapi memiliki tugas keagamaan yang tertuju 

untuk memelihara nilai-nilai dan prinsip-prinsip Islam yang umum. 

 

Kesimpulan 

Setelah dijelaskan melalui pembahasan di atas, maka diambil kesimpulan 

sebagai berikut: 

1. Dalam ayat-ayat kepemimpinan tafsir al-Manār menjelaskan bahwa manusia di 

dunia ini memiliki tugas sebagai khalifatullah di muka bumi, oleh karena itu 

ada tugas yang harus dijalankan manusia, Pertama, bertugas untuk bisa 

memakmurkan bumi melalui potensi-potensi yang sudah Allah berikan kepada 

manusia seperti halnya akal dan pikiran. Kedua, bertugas untuk selalu 

melaksanakan perintah Allah dan menjauhi larangannya. Wacana 

kepemimpinan dalam tafsir al-Manār merupakan ketidakberesan keadaan 

                                                             
39 Rasyīd Ridhā , Tafsir al-Manār,  369 
40 Muhammad al-Bahi, Al-Fikr al-Islami al-Hadits wa Shilatuhu bi al-Isti’mar al-Gharbi, (al-Qahirat: 

Maktabat Wahbat, 1975), 118-119 



Analisis  Wacana Kritis Norman Fairclough atas Wacana Kepemimpinan dalam 
Tafsir al-Manār Karya Muḥammad ‘Abduh dan Rasyīd Ridhā 

824 

 

Ta’wiluna: Jurnal Ilmu Al-Qur’an, Tafsir dan Pemikiran Islam, Vol. 5, No. 3, Desember 2024 

pemerintahan lokal Mesir pada saat itu. Muhammad Abduh dan Rasyid Ridha 

berpendapat pemimpin harus menciptakan lingkungan yang harmonis, 

partisipatif, dan transparan, serta memperkuat rasa tanggung jawab dan 

persatuan di antara umat. (2) Wacana kepemimpinan demokratis yang 

didasarkan pada nilai-nilai kejujuran, keadilan, dan Musyawarah, hal ini akan 

memperkuat rasa tanggung jawab dan persatuan di antara umat. Dengan 

demikian, kepemimpinan demokratis yang menjadi solusi dari masalah yang 

ada pada konteks lokal Mesir. seorang pemimpin harus selalu menegakkan 

keadilan dalam menetapkan hukum dan aturan, serta harus selalu 

bermusyawarah di dalam mengambil sebuah keputusan. 

2. Penafsiran surah al-Baqarah ayat 30, al-Baqarah ayat 124, āli-Imrān  ayat 159, 

an-Nisā’  ayat 59 dan al-Māidah  ayat 8, menjelaskan betapa pentingnya peran 

seorang pemimpin dalam sebuah kelompok masyarakat. Sehingga dalam ayat 

tersebut Allah memerintahkan kepada makhluknya untuk selalu mentaati Rasul 

dan Ulil Amri atau pemimpin yang sedang berkuasa. Wacana kepemimpinan 

dalam konteks lokal Mesir dan Global agar mentaati penguasa mengandung 

kewajiban, dengan syarat penguasa tersebut tidak menyimpang dari kebenaran. 

Sementara itu, ketaatan kepada ijma' tidak memerlukan syarat tertentu. 

Ketaatan kepada penguasa juga berarti ketaatan kepada Allah dan Rasul-Nya, 

seperti halnya seorang istri yang taat kepada suaminya. Sedangkan ijma' 

merupakan kesepakatan para ulama mengenai suatu masalah yang tidak 

dijelaskan secara jelas dalam Al-Qur’ān dan Hadits. Tindakan penguasa 

bergantung pada fatwa dan kesepakatan ulama, sedangkan ulama pada dasarnya 

diperintah oleh penguasa  

 

Daftar Pustaka 

Abd al-‘Athi Muhammad Ahmad, al-Fikr al-Siyasi li Imam Muḥammad ‘Abduh , 

(Mishr: Al-Haiat al-Mishriyat al-‘Ammat, lil Kitab, 1978) 

Abduh, Muḥammad. Tafsir Juz ‘Amma,( Mesir: Dar Mathabi’ Asy-sya’b: Mizan,) 

Agil Husin al-Munawwar, Said (Al-Qur’an Membangun Tradisi Kesalehan Hakiki) 

(Ciputat:PT. Ciputat Press, 2005) 

al-Bahi, Muhammad, Al-Fikr al-Islami al-Hadits wa Shilatuhu bi al-Isti’mar al-

Gharbi, (al-Qahirat: Maktabat Wahbat, 1975) 

Eriyanto, Analisis Wacana; Pengantar Analisis Teks Media, (Yogyakarta: LKiS) 

Haryatmoko, Critical Discourse Analysis (Analisis Wacana Kritis) Landasan Teori, 

Metodologi Dan Penerapan, ed. Hafis Zaskuri (Jakarta: PT Rajagrafindo 

Persada, 2017) 

Kamma, Hamzah, Fiqh Siyasah, Simpul Politik Islam dalam Membentuk Negara 

Madani, (PT:Mafy Media Literasi Indonesia, Solok) 

Khoirul Malik, Muhammad, Potret Kekhalifahan Islam Dinamika Kepemimpinan 

Pasca Al-Khulafaur  Rasyidin Hingga Turki Utsmani, Peradaban Islam, 

2017/5/31. 



 

825 Roja Lukmanul Khovid 
 

Ta’wiluna: Jurnal Ilmu Al-Qur’an, Tafsir dan Pemikiran Islam, Vol. 5, No. 3, Desember 2024 

M. Quraish Shihab, Menabur Pesan Ilahi, (Jakarta: Lentera Hati, 2006)  

Nasution, Harun, Pembaharuan dalam Islam, (Jakarta: Bulan Bintang, 1986,)  

Norman Fairclough, Critical Discourse Analysis (The Critical Study of Languange), 

(New York: Rautledge) 

Rasyīd Ridhā , al-Manār, (Kairo: Dar al-Manār, 1947) 

Uswatun Hasanah, ‘Model dan Karakteristik Penafsiran Muḥammad ‘Abduh  dan 

Rasyīd Ridhā  dalam Tafsir al-Manār,’ Jurnal Hermeneutik, 9.2 2015. 

Warson Munawwir, Ahmad, al-Munawwir: Kamus Arab-Indonesia (Surabaya: 

Pustaka, Progressif, 2002) 


