Ta’wiluna: Jurnal Ilmu Al-Qur’an, Tafsir dan Pemikiran Islam @ @@@
Volume 5, Number 3 Desember 2024

e-1SSN: 2723-0422 This work is licensed under a Creative
https://ejournal.iaifa.ac.id/index.php/takwiluna Commons Attribution-ShareAlike 4.0
International License
Accepted: Revised: Published:
November 2024 Desember 2024 Desember 2024

Fenomena A/-Dakhil Dalam Tafsir Lughawi

(Menelisik Kajian Linguistik Dalam Tafsir Al-Kashaf Karya Al-
Zamakhshari)

Ahmad Sahal Aqil Abrori
UIN Sunan Ampel Surabaya
Email: farisabroril234@gmail.com

Meirando Rukhuz
UIN Sunan Ampel Surabaya
Email: n0085219912046@gmail.com

Abstract

Theological aspects are significant in influencing the paradigm of an interpreter's
interpretation, and Zamaksyari as a Mu'tazilah also has a theological tendency that
influences his interpretation and this is called al-dakhil. So this article wants to further
analyze the infiltration in the interpretation of al-Kashaf in its linguistic aspects.
Therefore, this article is a qualitative-based research that uses content analysis with
the theory of al-Dakhil and this article emphasizes the linguistic approach. Linguistic
rules are used to explain the meanings of the Qur'an. In this study, it was found in the
interpretation of al-Zamakshart which is included in al-Dakhil although not entirely
but some of his interpretations reflect the school of thought he adheres to. This is
inseparable from the background of al-Zamakhshart's subjectivity as a theologian of
the Mu'tazilah school.

Keywords: Al Dakhil, Linguistic, Al Zamkashar, Crowded, Interpretation of Al Kashf,

Teologic.

Abstrak

Aspek teologis signifikan dalam mempnengaruhi paradigma penafsiran seorang
mufasir, begitu pun Zamaksyari sebagai seorang muktazilah juga memiliki memiliki
tendensi teologis yang berpengaruh terhadap penafsirannya dan hal tersebut disebut
dengan al-dakhil. Maka artikel ini hednak menganalisis lebih jauh infiltrasi dalam
tafsir al-Kashaf pada aspek kebahasanannya. Oleh karena itu artikel ini penelitian
yang berbasis kualitatif yang menggunakan analisis konten dengan teori al-Dakhil
dan artikel ini menekankan kepada pendekatan kebahasaan. Kaidah-kaidah
kebahasaan digunakan untuk menjelaskan makna-makna al-Qur’an. Dalam
penelitian ini ditemukan dalam penafsiran al-Zamakshari yang termasuk ke dalam al-
Dakhil meskipun tidak secara keseluruhan tetapi sebagaian penafsirannya

Ta’wiluna: Jurnal llmu Al-Qur’an, Tafsir dan Pemikiran Islam, Vol. 5, No. 3, Desember 2024


https://ejournal.iaifa.ac.id/index.php/

Fenomena Al-Dakhil Dalam Tafsir Lughawi | 595

mencerminkan aliran yang dianutnya. Hal tersebut tidak luput dari latar belakang
subjektivitas al-Zamakhshari sebagai teolog aliran Mu tazilah
Kata Kunci: Al- Dakhil, Lughawi, Al-Zamakshari, Muktazilah, Tafsir Al-Kashaf,

Teologis.

Pendahuluan

Al-Qur’an diturunkan kepada Nabi Muhammad secara mutawatir untuk umat
manusia sebagai sumber utama dan petunjuk. Proses penurunan Al-Qur’an dibagi
menjadi dua; pertama, penurunan langsung tanpa ada pemicu tertentu turun dan kedua,
penurunan sebagai respons terhadap suatu peristiwa atau pertanyaan dari umat saat itu
. Oleh karena itu, penting untuk memahami makna dasar dari ayat atau rangkaian ayat
tersebut.! Tafsir menjadi salah satu alat untuk memahami Al-Qur’an yang banyak
digunakan oleh umat muslim. Sehingga para umat muslim yang awam hingga
akademisi banyak mencari tafsir-tafsir sesuai untuk penjelasan mengenai
permasalahan hidup mereka. Namun dikarenakan tafsir adalah produk manusia, yang
pada manusia, tentu mungkin terdapat kesalahan dalam memahami Al-Qur’an dan
dalam penulisan tafsir itu sendiri.

Tafsir merupakan hasil dari pemikiran manusia.Sebagai hasil karya manusia,
tafsir tidak terlepas dari kelemahan atau distorsi. Di antara bentuk penyelewengan
(inhiraf) itu adalah dimasukkannya data-data yang tidak valid ke dalam pembahasan
tafsir Al-Qur’an yang kemudian disebut dengan istilah al-dakhil (infiltrasi). Menurut
‘Abd al-Wahhab Fayed, praktek infiltrasi dalam penafsiran itu tidak hanya terjadi pada
zaman kontemporer, tetapi juga sudah ada sejak zaman klasik seiring dengan
penyebaran dan ekpansi Islam ke berbagai belahan dunia.?

Banyak kitab suci yang diturunkan Allah kepada para Rasul-Nya telah
mengalami kritik bahkan distorsi dari pegikutnya, baik dalam penafsiran teks maupun
dalam maknanya. Semua kitab-kitab suci itu telah disesatkan oleh orang-orang yang
mengikuti hawa nafsunya kecuali satu, yaitu kitab suci al-Qur’an. Hal ini karena Allah
telah menjamin keaslian dan keutuhan isinya hingga akhir zaman. Dalam menjaga
keautentikan, terdapat satu disiplin ilmu yang berperan dalam membersihkan dan
memurnikan Al-Qur*“an dari hal-hal yang bukan bagian aslinya, yang dikenal dengan
llmu al-Dakhil.*

Interaksi dengan Al-Qur’an yang bermakna ibadah tidak hanya sebatas
membaca maupun dihafal saja, tetapi semua umat Islam juga diwajibkan untuk

! Ahmad Rozy Ride and Abdul Kadir Riyadi, “Al-Dakhil Dalam Tafsir Ilmi (Kajian Kritik Husain al-
Dzahabi Atas Kitab al Jawahir Fi Tafsir Quran,” Tajdid Jurnal llmu Ushuluddin 21, no. 2 (n.d.): 236,
https://doi.org/10.30631/tjd.v21i2.262.

2 Muhammad Ulinnuha, “Konsep Al-Ashil Dan Al-Dakhil Dalam Tafsir Quran,” Madania 21, no. 2
(2017): 127.

3 Ainita Nurusshoumi, “Penyimpangan Dalam Tafsir: Kajian Unsur Al Dakhil Dalam Tafsir Al-
Qummi Karya Ali Bin Ibrahim Al-Qummi,” Jurnal Al-Tadabbur : Jurnal llmu Al-Quran Dan TafSir 6,
no. 2 (2021): 276, https://doi.org/10.30868/at.v6i02.1484.

4 Rofiq Junaidi, “Al-Ashil Wa Dakhil Fi Tafsir,” A/-A raf: Jurnal Pemikiran Islam Dan Filsatat 11
(n.d.): 69-70, https://doi.org/10.22515/ajpif.v11i2.1192.

Ta’wiluna: Jurnal llmu Al-Qur’an, Tafsir dan Pemikiran Islam, Vol. 5, No. 3, Desember 2024



596 ’ Ahmad Sahal Aqil Abrori, Meirando Rukhuz

menelaah semua hal yang berkaitan dengan ilmu al-Qur’an. Ketika umat islam berniat
ibadah ketika melakukan hal tersebut karena Allah Swt, maka akan bernilai pahala.
Tidak hanya penting bagi umat Islam untuk memahami tetapi juga penting untuk
memahami metode penelitiannya. Saat seseorang berusaha memahami makna al-
Qur’an maka dia harus memahami dengan baik kaidah-kaidah dan prisip-prinsip
kebahasa Arab-an.

Dalam satu dekade ini, penafsiran Al-Qur'an terus-menerus diselidiki dan
dianalisis maknanya oleh para mufassir dari berbagai belahan dunia, termasuk
penafsiran yang mengandung unsur adanya al-Dakhil dalam tafsir, sebagaimana kajian
yang telah dilakukan oleh Aziz dan Azalia Wardha dalam tulisannya yang berjudul
“Al-Dakhil dalam Tafsir al-Kashf Karya Al-Zamakhsyari.® Kendatipun Aziz dan
Warda membahas infiltrasi dalam al-Kashaf, penelitian tersebut belum menyentuh
pada aspek kebahasaan. Begitupun penelitian yang dilakukan oleh Dara Humaira dan
Khairun Nisa’, penelitian mereka lebih menekankan pada aspek teologis daripada
kebahasaan. Tidak banyak penelitian yang membahas dari aspek al-dakhil dalam tafsir
al-Kashaf, khususnya dari sisi linguistik.

Dalam upaya menafsirkan al-Qur’an, para mufassir mengalihkan segenap
kemampuan intelektualnya agar pesan al-Qur’an dapat dipahami oleh segala lapisan
masyarakat. Salah satu pendekatan yang sangat berarti dalam memahami Al-Qur’an
adalah pendekatan linguistik atau yang lebih dikenal dengan istilah tafsir lughawi.
Tafsir lugawi sangat penting dalam memahami Al-Qur’an selain karena Al-Qur’an
ditulis dalam bahasa arab yang penuh dengan sastra, balaghah, fashahah, bayan,
tamshil dan retorika, selain itu al-Qur’an juga diturunkan pada periode dimana sastra
dan linguistik mencapai puncak kejayaannya. Bahkan pada awal Islam, sebagian orang
masuk Islam hanya karena kagum akan keindahan linguistik dan kefasihan al-Qur’an.

Metode Penelitian

Penelitian ini mengambil celah akademis yang belum disentuh oleh penelitian-
penelitian yang ada sebelumnya, yakni al-Dakhil kebahasaaan dalam penafsiran al-
Kashaf. Sehingga dapat dikatakan bahwa penelitian ini menggunakan pendekatan
linguistik. Pendekatan ini dipilih karena untuk menjawab menjawab dan menganalisis
teks ayat-ayat al-Qur’an dari segi bahasa. Oleh karena itu, penafsiran harus mampu
menemukan, menyajikan, dan mengembangkan penafsiran-penafsiran yang dinamis
dan objektif.

5 Siti Nur Umdati Putriyani and Ira Nazhifatul Qalbah, “Menyingkap Polemik Historisitas Tafsir
Corak Lughawi,” Jurnal Iman Dan Spiritualitas 3, no. 1 (2023),
https://doi.org/10.15575/jis.v3i1.21802.

¢ Azalia Wardha Aziz, “Al-Dakhil DalamTafsir al-Kasysyaf Karya Al-Zamakhsyari,” Maghza 8, no.

1 (2023).

7 Dara Humaira and Khairun Nisa, “Unsur I’tizali Dalam Tafsir Al-Kasysyf (Kajian Kritis Metodologi
Al-Zamakhsyari),” Maghza: Jurnal Imu Al-Quran Dan Tafsir 1, no. 1 (2016),
https://doi.org/10.24090/maghza.v1i1.694.

Ta’wiluna: Jurnal llmu Al-Qur’an, Tafsir dan Pemikiran Islam, Vol. 5, No. 3, Desember 2024



Fenomena Al-Dakhil Dalam Tafsir Lughawi | 597

Aspek teologis signifikan dalam mempengaruhi paradigma penafsiran seorang
mufasir, begitu pun Zamaksyari sebagai seorang muktazilah juga memiliki memiliki
tendensi teologis yang berpengaruh terhadap penafsirannya. Kendatipun tafsir al-
Kashaf terkenal sebagai tafsir bercorak lughawi, dan menjadi rujukan penafsiran yang
berbasis linguistik oleh kaum Sunni, kecenderungan I’tizal tetap berpengaruh pada
penafsiran.

Oleh karena itu artikel ini adalah penelitian yang berbasis kualitatif yang
menggunakan analisis konten dengan teori al-Dakhil dan artikel ini menekankan
kepada pendekatan kebahasaan. Sehingga kiranya penelitian ini akan menjawab
rumusan penting, yaitu apakah terdapat unsur al-dakhil dalam tafsir al-Kashaf.

Hasil Penelitian dan Pembahasan
A. Al-Dakhil dalam Tafsir dan Tafsir Lughawi
1. Definisi al-Dakhil

Secara bahasa kata kerja yang terdiri dari huruf dal, kha’ dan lam dengan
penglafalan dakhil bermakna bagia dalamnya rusak, ditimpa oleh kerusakan dan
mengandung cacat. Menurut Ibn Mandiir, al-Dakhol adalah kerusakan yang menimpa
akal dan tubuh.® Al-Dakhil secara bahasa memiliki arti “sesuatu yang masuk”. Seperti
ungkapan “Da 'un Dakhil” yang berarti penyakit yang masuk ke dalam anggota badan.
Menurut al-Raghib al-Asfahani “a/-Dakhil” adalah kata kiasan yang bermakna rusak
atau permusuhan yang tersembunyi. Istilah al-Dakhil juga dikiaskan dengan burung.
Disebut demikian, karena kelincahannya berlindung menyelinap diantara rerimbunan
pepohonan.®

Dalam terminologi, al-dakhil adalah penafsiran Al-Qur’an yang tidak memiliki
sumber, argumentasi dan data yang akurat dari agama. Dengan kata lain, al-dakhil
merupakan penafsiran yang tidak memiliki landasan yang valid dan ilmiah, baik dari
Al-Qur’an, hadist sahih, pendapat sahabat dan tabi’in, maupun dari akal sehat yang
memenuhi kriteria dan prasyarat ijtihad.’® Jamal Musthafa di dalam karyanya
menyimpulkan, bahwa al-Dakhil dalam konteks, al-Dakhil merujuk pada sesuatu yang
disandarkan kepada Rasulullah saw., sahabat, dan tabi’in, atau sesuatu yang telah
ditetapkan periwayatannya kepada sahabat, tabi’in tetapi tidak memenuhi syarat-syarat
diterimanya periwayatan tersebut, atau sesuatu yang berasal dari pendapat yang
tercela.!!

Sementara menurut Ibahim Khalifah, al-dakhil adalah penafsiran Alqur’an
yang tidak memiliki sumber yang jelas dalam Islam, baik itu penafsiran yang

8 Ahmad Fakhruddin Fajrul Islam, “Al-Dakhil Fi Tafsir (Studi Kritis Dalam Metodologi Tafsir),”
Tafagquh :@ Jurnal  Penelitian Dan  Kajian  Keislaman 2, no. 2 (2014): 72,
https://doi.org/10.52431/tafaqquh.v2i2.31.

 Mujiburrohman, “Al-Dakhil Dalam Ra’yi Dan Ma’tsur,” Jurnal Pemikiran, Pendidikan Dan
Penelitian Ke-Islaman 6, no. 1 (2020): 82, https://doi.org/10.31102/ahsana..6.1.2020.81-90.

10 Akhmad Sulthoni, “Hermeneutika Al-Quran Perspektif Ad-Dakhil Fi At-Tafsir,” A/ Karma : Jurnal
Studi llmu Al-Quran Dan Tafsir 3, no. 2 (2019): 15, https://doi.org/10.58438/alkarima.v3i2.24.

' Mujiburrohman, “Al-Dakhil Dalam Ra’yi Dan Ma’tsur,” 82.

Ta’wiluna: Jurnal llmu Al-Qur’an, Tafsir dan Pemikiran Islam, Vol. 5, No. 3, Desember 2024



598 ’ Ahmad Sahal Aqil Abrori, Meirando Rukhuz

menggunakan riwayah-riwayah dari hadis dha’if (lemah), hadis mawdlu (palsu),
ataupun menafsirkannya dengan cara yang sesat karena kelalaian bahkan unsur
kesengajaan. ‘Abd al-Wahhab memaknai al-dakhil sebagai penafsiran Al-Qur’an
dengan pendekatan atau metode yang tidak berasal dari Islam. Sedangkan Jum’ah ‘Ali
‘Abd al- Qadir mendefinisikan al-dakhil dengan penafsiran yang kekurangan
orisinalitas agama dari sisi pemaknaan, karena ada unsur kecacatan dalam penafsiran
Al-Qur’an, lalai atau upaya kontemporerisasi penafsiran yang disesuaikan dengan
situasi dan kondisi setelah wafatnya Rasulullah saw.'?

Dari penjelasan definisi terminologis di atas, beberapa poin penting patut
diperhatikan berkaitan dengan tafsir Al-Qur’an. Pertama, seorang mufasir harus
menggunakan sumber dan data yang valid dan jelas dalam menafsirkan Al-Qur’an.
Kedua, penggunaan sumber dan data yang valid tersebut harus dapat
dipertanggungjawabkan secara ilmiah. Ketiga, sumber otentik dalam menafsirkan Al-
Qur’an terdiri dari al-Qur’an sendiri, hadis sahih, pendapat sahabat dan tabi’in, kaidah
bahasa Arab, serta akal sehat yang memenuhi kriteria dan prasyarat ijtihad. Keempat,
penafsiran yang tidak bersumber dari sumber otentik tersebut dikategorikan sebagai
tafsir al-dakhil, yang perlu diteliti, dikritisi, dievaluasi dan bahkan direkonstruksi.*®

2. Latar Belakang Munculnya al-Dakhil

Semenjak masa Rasulullah saw., banyak kaum kafir yang bertekad untuk
menghancurkan Islam. Mereka berupaya dengan segala cara sekuat tenaga untuk
menghancurkan jalannya dakwah Islam, baik usaha fisik dan non fisik. Usaha fisik
mereka lakukan dengan menyakiti, melukai dan bahkan berkeinginan membunuh
Rasulullah SAW. Mereka tidak ragu-ragu mengangkat senjata untuk menghancurkan
Islam. Di sisi lain, mereka menyebarkan tuduhan-tuduhan tanpa dasar kepada
Rasulullah SAW. dan berupaya mencari-cari argumen untuk menyalahi isi al-Qur’an.

Kaum kafir menuduh Rasulullah saw dengan berbagi macam tuduhan. Mereka
menuduh rasulullah sebagai tukang sihir, orang gila, pembual dan lain sebagainya.
Mereka juga menuduh bahwa alQur’an adalah karangan rasulullah sendiri. Salah satu
usaha mereka untuk mematahkan kemukjizatan al-Qur’an yaitu dengan mencaricari
kesalahan dalam al-Qur’an. Sebagai contoh, ketika Al-Qur’an menyebutkan tentang
pohon “Zagqum” di neraka dengan penuh kesombongan mereka mengejek Rasulullah:
“Bagaimana mungkin didalam Neraka, padahal Neraka itu sendiri berisi api, yang pasti
akan melahap pohon tersebut”. Ini adalah contoh kecil penafsiran salah dan disengaja
untuk merusak dakwah Islam.

Kajian “al-Dakhil” memuat Israiliyyat (cerita-cerita yang bersumber Bani
Israil). Khusus untuk Israiliyyat, sejarah kemunculannya juga sudah berawal sejak

12 Enok Ghosiyah, “Al-Dakhil Fi Al-Tafsir Sebagai Objek Kajian Ilmu Al-Qur’an,” A/-Fath 9, no. 1
(2015): 97, https://doi.org/10.32678/alfath.v9i1.3328.

13 Siar Ni’mah, “Al- Dakhil Dalam Tafsir (Studi Atas Penafsiran Esoterik Ayat-Ayat Imamah Husain
al-Tabataba’i Dalam Tafsir al - Mizan ),” Jurnal Kaca : Jurnal Dialogis Ilmu Ushuluddin 9, no. 1
(2019): 48, https://doi.org/10.36781/kaca.v9i1.3009.

Ta’wiluna: Jurnal llmu Al-Qur’an, Tafsir dan Pemikiran Islam, Vol. 5, No. 3, Desember 2024



Fenomena Al-Dakhil Dalam Tafsir Lughawi | 599

lama. Semenjak Rasulullah saw berhijrah ke Madinah, berbaurlah masyarakat Islam
dengan masyarakat ahli kitab (Yahudi dan Nasrani). Dari sinilah terjadi akulturasi
kebudayaan. Kaum ahli kitab waktu itu adalah kaum terpelajar, sedangkan kaum
muslimin tidaklah demikian. Maka ketika al-Qur’an menceritakan kisah-kisah zaman
dahulu dan kisah para nabi secara tidak mendetail, mereka mencari penjelasan kisah
tersebut dari para ahli kitab. Ibnu Khaldun berkata: “Bangsa Arab bukanlah kaum
terpelajar, mereka adalah kaum badui yang buta huruf, ketika mereka menginginkan
penjelasan suatu kisah tertentu semacam awal mula alam ini diciptakan dan sebab-
sebabnya, maka mereka bertanya kepada ahli kitab yang lebih berpendidikan”.
Meskipun demikian, para shahabat tidak bertanya pada ahli kitab kecuali hal-hal yang
memang sesuai dengan Islam. Ini disebabkan mereka mempunyai sumber yang lebih
jelas yaitu Rasulullah saw. yang didukung penuh oleh wahyu.

Pasca Rasulullah saw wafat, banyak kisah-kisah Israiliyyat yang dimasukkan
ke dalam masyarakat Islam. Di antara para shahabat yang terkenal banyak mengambil
dari sumber Israiliyyat adalah Abii Hurairah, Ibn ‘Abbas, ‘Abdullah ibn Amr ibn Ash
dan ‘Abdullah ibn Salam. Hanya saja perlu dijelaskan di sini, bahwa para shahabat ini
tidak serta merta mengambil Israiliyyat tanpa adanya perhitungan. Mereka hanya
mengambil Israiliyyat yang sesuai dengan Islam atau yang tidak diterangkan sama
sekali oleh Islam. Selain itu, dalam kitab tafsir, banyak riwayat yang disandarkan
kepada para sahabat secara tidak benar. Riwayat-riwayat yang disandarkan kepada
para sahabat ini perlu ditelaah kembali, apakah benar bersumber dari para sahabat
tersebut ataukah hanya sebuah riwayat palsu.'*

Dalam perkembangannya, kemunculan al-Dakhil berawal dari perhatian
ilmiyah kesarjanaan Barat terhadap al-Qur’an yang bermula dengan kunjungan Petrus
Venerabilis, Kepala Biara Cluny, ke Toledo pada perempat kedua abad ke-12. Dengan
pertimbangan utama membasmi kepercayaan heretic yakni yahudi dan Islam dan
membela keyakinan kristiani. Dari kunjungan ini menghasilan buah karya yang
dikenal sebagai “Cluniac Corpus” , yaitu hasil dari tim penerjemah yang ditugaskan
untuk menerjemahkan serangkaian teks Arab yang secara keseluruhan menjadi pijakan
ilmiah bagi para misionaris kristen yang berurusan dengan Islam.

Trauma yang membekas akibat perang Salib antara umat Kristen yang
berhadapan dengan umat Islam yang berlangsung berabad-abad turut andil dan yang
paling bertanggung jawab terhadap perkembangan munculnya al/-Dakhil (kerancuan-
kerancuan dalam tafsir). Dalam kondisi semacam ini, gagasan fantastik dan imajiner
tentang al-Qur’an, ataupun tentang Muhammad dan Islam, ditempa dalam semangat
apologetik yang tinggi untuk menunjukkan bahwa sekalipun umat Islam secara politik
lebih superior, tetapi secara religius mereka memiliki keyakinan penuh bid’ah yang
sangat inferior.™®

14 Khoirun Niat, “Al-Dakhil Dalam Kitab Al-Kasyfu Wa Al-Bayan an Tafsir Al-Quran Karya Imam
As- Sa’labiy W. 427 H,” An-Nur5, no. 1 (2013): 5-6.
15 Mujiburrohman, “Al-Dakhil Dalam Ra’yi Dan Ma’tsur,” 83.

Ta’wiluna: Jurnal llmu Al-Qur’an, Tafsir dan Pemikiran Islam, Vol. 5, No. 3, Desember 2024



600 ’ Ahmad Sahal Aqil Abrori, Meirando Rukhuz

Setelah mencermati ayat-ayat al-Qur’an dan asbab al-nuziilnya, dapat
dipahami bahwa al-dakhil telah ada pada masa diturunkannya al-Qur’an meskipun
hanya sedikit dan terus berkembang seiring berjalannya waktu. Sehingga muncul
beragam contoh dan corak yang dapat kita temui sampai saat ini. 4/-Dakhil ini masuk
ke dalam tafsir al-Qur’an setelah Nabi Muhammad saw. wafat, disebabkan oleh dua
faktor, diantaranya pertama, faktor eksternal, yaitu faktor yang dipelopori oleh
Yahudi, Nasrani, Komunis, Filosof Eksistensialisme dan faham-faham lain yang ingin
menghancurkan Islam secara sistematis melalui penafsiran Al-Qur’an. Hal ini akan
berakibat bercampur aduknya tafsir al-Qur’an dengan pemikiran-pemikiran yang
menyesatkan yang sebenarnya tidak berasal dari Islam. Kedua, faktor internal, yaitu
faktor yang ditimbulkan oleh orang-orang yang mengaku bagian dari Islam, tetapi
mempunyai tafsiran yang sangat berbeda dengan penafsiran jumhur ulama serta
berbeda dengan mainstrem pemahaman Islam. Merecka memberikan penafsiran yang
melenceng dari maqasid al-shar’iyyah, seperti penafsiran yang diberikan oleh aliran
Ahmadiyah, Sh1’ah, Jaringan Islam Liberal (JIL) dan penafsiran saintifik seperti yang
dilakukan oleh Nazwar Syamsu.

Dari penjelasan di atas, dapat ditarik benang merah bahwa autentisitas tafsir al-
Qur’an bergantung pada validitas data dan sumber yang dipakai oleh mufassir,
sehingga penafsiran yang berlandaskan pada data-data valid dan dapat dipertanggung
jawabkan bisa dikategorikan sebagai penafsiran yang objektif atau al-ashil.1®

3. Kilasifikasi al-Dakhil

Sebagaimana telah dibahas di atas bahwa al-dakhil fi tafsir itu diklasifikasikan menjadi
dua macam, yaitu dakhil al-naqgli dan dakhil al-ra’yi.

a. Dakhil al-Naqli

Dalam mengklompokkan bentuk-bentuk dakhil al-nagli, para ulama memiliki
padangan-pandangan yang berbeda dalam menyimpulkannya, sebagaimana yang
diungkapkan oleh Abdul Wahhab al-Najar. Menurutnya, al-dakhil fi al-matsir (dakhil
al-Nagqli) ada tujuh macam bentuk, yaitu:

1) Hadis maudht’ 2) Hadis Dha’if. 3) Israiliyat yang tidak sejalan dengan al-Qur’an
dan Sunnah, atau israiliyat yang tidak diketahui kevalidannya, atau tidak diketahui
pula pertentangannya dengan al-Qur’an atau dikenal dengan istilah tawaquf. Adapun
israiliyat yang sesuai dengan al-Qur’an maka tidak termasuk dakhil. 4) Pendapat
sahabat yang Dha’if. 5) Pendapat tabi'in yang Dha’if. 6) Pendapat sahabat yang
bertentangan dengan al-Qur’an , Sunah atau dengan akal dan pertentangannya kontras
sehingga tidak dapat dikompromikan. 7) Pendapat Tabi’in yang bertentangan dengan
al-Qur’an , sunah atau dengan akal dan pertentangannya kontras sehingga tidak dapat
dikompromikan.

b. Dakhil al-Rayi

Bentuk-bentuk dakhil ra’yi ada tujuh macam:

16 Rifqatul Husna, “Autentifikasi Dan Infiltrasi Dalam Tafsir Ishari,” Mushaf: Jurnal Tafsir
Berwawasan Keindonesiaan 1, no. 2 (2021): 132-33, https://doi.org/10.33650/mushaf.v1i2.2089.

Ta’wiluna: Jurnal llmu Al-Qur’an, Tafsir dan Pemikiran Islam, Vol. 5, No. 3, Desember 2024



Fenomena Al-Dakhil Dalam Tafsir Lughawi | 601

1) Dakhil ra’yi pertama yaitu dakhil karena sebab adanya kesalahfahaman akibat
kurang terpenuhinya (defisien) syarat-syarat ijtihad, tetapi penafsirannya
didasari niat yang baik 2) Dakhil al-ra’yi kedua yaitu dakhil karena faktor
pemutarbalikan logika dan pengabaian makna literal. Dakhil karena faktor ini
sering dilakukan oleh kelompok Mu’tazilah dan sebagian filsuf muslim. 3)
Dakhil al-ra’yi ketiga yaitu dakhil karena faktor kekakuan dalam penggunaan
makna literal dan pengabaian logika. Dakhil karena faktor ini sering dilakukan
oleh kelompok Musyabbihah dan Mujassimah. 4) Dakhil al-ra’yi keempat
yaitu dakhil karena faktor pemaksaan dan ekstrimitas dalam pengungkapan
makna-makna filosofis yang mendalam. Dakhil karena faktor ini sering
dilakukan oleh kelompok sufi falsafi. 5) Dakhil al-ra’yi kelima yaitu dakhil
karena faktor pemaksaan dalam menonjolkan kemampuan bahasa dan
deklinasi. Dakhil karena faktor ini sering dilakukan oleh sebagian ahli bahasa.
6) Dakhil al-ra’yi keenam yaitu dakhil karena faktor pengungkapan dari segi-
segi mukjizat al-Qur’an yang diadaadakan dan asing, khususnya aspek
ilmiahnya. Dakhil karena faktor ini sering dilakukan oleh sebagian ilmuan
yang menguasai ilmu-ilmu kontemporer. 7) Dakhil al-ra’yi ketujuh yaitu
dakhil ini karena faktor pengingkaran terhadap ayat-ayat Al-Qur’an dan
merusak Islam.*

4. d. Tafsir Lughawi dan Perkembangannya

Tafsir lughawi terdiri dari dua kata yaitu tafsir dan lughawi. Tafsir yang akar
katanya berasal dari “fasara” yang artinya keterangan dan penjelasan. Sedangkan
lughawi berasal dari asal kata “lugha” yang berarti gemar atau menetapi sesuatu.
Manusia yang gemar dan menetapi atau menekuti kata-kata yang digunakannya, maka
katakata tersebut disebut lughah. Dengan demikian, yang dimaksud dengan lughawi
adalah kata- kata yang digunakan, baik secara lisan maupun tulisan.

Dari penjelasan diatas, dapat diambil sebuah pemahaman bahwa yang
dimaksud dengan tafsir lughawi adalah tafsir yang mencoba menjelaskan makna-
makna Al-Qur’an dengan menggunakan kaidah- kaidah kebahasaan atau heurmenetik
atau lebih simpelnya tafsir lughawi adalah menjelaskan Al-Qur’an al-Karim melalui
penafsiran semiotik dan semantic yang meliputi etimologis, morfologis, leksikal,
gramatikal, dan retorikal. Sedangkan Quraish Shihab dalam bukunya membumikan
Al-Qur’an mendefenisikan tafsir lughawi dengan pernyataan sebagai berikut;
Penafsiran lughawiyah adalah penafsiran yang mendekatkan kepada aspek kebahasaan
yang mencakup disana uslub-uslub dan kaedah bahasa Arab.®

Berdasarkan hal itu, apabila seseorang yang ingin menafsirkan Al-Qur’an
dengan pendekatan bahasa harus mempunyai ilmu bahasa yang digunakan Al-Qur’an

17 Mohamad Syasi Ii Ruhimat, “Ashil Dan Dakhil Dalam Tafsir Bi Al-Ma’tsur Karya Imam al-Suyuti”
(Bandung: Prodi S2 Studi Agama-Agama UIN Sunan Gunung Djati Bandung, 2020), 102-7.

18 Dewi Murni, “Tafsir Dari Segi Coraknya Lughawi, Fighi Dan Ilmiy,” Syahadah : Jurnal Ilmu Al-
Quran Dan Keislaman 8, no. 1 (2020): 58.

Ta’wiluna: Jurnal llmu Al-Qur’an, Tafsir dan Pemikiran Islam, Vol. 5, No. 3, Desember 2024



602 ’ Ahmad Sahal Aqil Abrori, Meirando Rukhuz

yaitu bahasa arab dengan segala seluk-beluknya, baik yang terkait dengan nahwu,
balaghah dan sastranya. Dengan mengetahui bahasa Al-Qur’an, seorang mufassir akan
mudah untuk melacak dan mengetahui makna dan susunan kalimat-kalimat Alquran
sehingga akan mampu mengungkap makna di balik kalimat tersebut. Lebih jauh,
bahkan Ahmad Syirbashi memposisikan ilmu bahasa dan yang terkait (nahwu, saraf,
etimologi, balagah dan gira“at) sebagai syarat utama bagi seorang mufassir. Di sinilah,
urgensi bahasa akan sangat tampak dalam penafsirkan Al-Qur’an.®

Sejarah perkembangan tafsir sudah dimulai sejak Rasulullah saw. masih hidup.
Kapasitasnya sebagai penerima sekaligus menyampaikan wahyu Allah,
menjadikannya orang yang pertama memahami dan menafsirkan al-Qur’an. Ketika
menafsirkan Al- Qur’an, Rasulullah hanya menafsirkan bagian-bagian al-Qur’an yang
sulit untuk dipahami oleh para sahabatnya, atau ayat-ayat yang langsung
dipertanyakan oleh para sahabatnya. Menurut Musthafa al-Shawi, di antara cara
penafsiran yang dilakukan oleh Rasulullah adalah dengan metode menggunkan
pendekatan kebahasaan, seperti mencari persamaan kata atau menjelaskannya melalui
ayat Al-Qur’an dengan ayat yang lainnya.

Setelah Rasulullah saw. wafat, maka yang menjadi pelajar, penghafal, serta
mufasir Al-Qur’an adalah para sahabat nabi. Salah satu sahabat yang sering sekali
ditanyai oleh para sahabat lainnya seputar makna kalimat al-Qur’an adalah Abdullah
ibn Abbas. Penafsiran yang dilakukan oleh Ibnu ‘ Abbas menjadi awal bagi penafsiran
yang semakin mengangkat tema kebahasaan menjadi pendekatan penafsiran. Sebagai
contoh dalam menafsirkan kata “al-rafath” dalam pembahasan kinayah dalam surat al-
Bagarah ayat 187. Dalam penafsiran tersebut Ibnu ‘Abbas mengartikan kata “al-
rafath” dengan kata “al-mubasharah” dengan arti hubungan seksual yang dilakukan
sepasang suami istri yang telah menikah.?

Penafsiran Abdullah ibn ‘Abbas yang cenderung menjadikan syair sebagai
salah satu sumber penafsirannya merupakan cikal bikal munculnya madrasah lughah.
Hal itu terjadi ketika menjadi pengajar dan pembimbing di madrasah tafsir di Mekah,
yaitu pada abad pertama hijrah dan kemudian dilanjutkan oleh murid-muridnya,
seperti Sa’id ibn Jabir, Mujahid ibn Jabar, Ikrimah, Thawus ibn Kaisan dan Atha’ ibn
Ab1 Rabah hingga abad kedua hijrah.

Syeikh Hasan Husain dalam suatu pendapatnya tentang sejarah ilmu tafsir
berpendapat bahwa para sahabat dan tabi ‘in tidak menaruh perhatian kepada ilmu
tafsir, i’rab dan majaz pada masa permulaan pembukuan tafsir, bahkan, metode yang
mereka gunakan sama dengan metode ahli hadis dalam meriwayatkan makna-makna
yang terkandung dalam al-Qur’an. Kemudian kondisi yang demikian itu berubah pada
masa berikutnya disebabkan semakin bertambah meluasnya hubungan bangsa Arab
dan non Arab dan hilangnya zouq Araby. Maka para mufassir merasa sangat

1 Abdurrahman Rusli Tanjung, “Wawasan Pendekatan Al-Quran Dengan Pendekatan Corak Lugawi
(TafsirLugawi),” Analytica Islamica 3, no. 2 (2014): 334, http://dx.doi.org/10.30829/jai.v3i2.454.

20 Muchammad Fariz Maulana Akbar and Muhammad Rijal Maulana, “Kajian Historisitas Tafsir
Lughowi,” Jurnal Iman Dan Spiritualitas?2, no. 2 (2022): 242, https://doi.org/10.15575/jis.v2i2.18349.

Ta’wiluna: Jurnal llmu Al-Qur’an, Tafsir dan Pemikiran Islam, Vol. 5, No. 3, Desember 2024



Fenomena Al-Dakhil Dalam Tafsir Lughawi | 603

memerlukan ilmu-ilmu tentang bahasa Arab yang telah dibukukan, yaitu nahwu,
sharaf, ma’any, bayan badi’, dan lain-lain untuk menggambarkan maknamakna dan
menjelaskan maksud-maksud Al-Qur’an yang mulia, sehingga sampailah pada kondisi
sebagaimana sekarang.?

B. Telaah Tafsir al-Kashf
1. Biografi Imam al-Zamakhshart

Nama lengkap al-Zamakhsyar adalah Abt al-Qasim Mahmiid ibn ‘Umar ibn
Muhammad bin ‘Umar al-Khuwarizmi alZamakhsyari. Di samping nama ini ia juga
digelari jarullah (tetangga Allah) disebabkan lamanya ia bertempat di Makkah dan
mengambil tempat di salah satu pintu Masjidil Haram untuk berkontemplasi dan
menyusun beberapa kitabnya. Karena khazanah keilmuannya yang kaya, oleh
masyarakat dan rekan sejawatnya ia juga diberi gelar Fakhr Khuwarazmi (tokoh
kebanggaan Khuwarazmi), al -Imam al‘Allamah (penghulu para imam), al —Bahr al-
Fahhamah (samudera ilmu), Imam al-Mufassirin (imam para mufassir), Ra’is al
Lugawiyyin (pemimpin para pakar bahasa) dan lain-lain.

Al-Zamakhshar1 dilahirkan di Zamakhsyar, sebuah desa di wilayah
Khuwarizmi pada hari Rabu, 27 Rajab 467 H. bertepatan dengan tahun 1074 M. pada
masa pemerintahan Sultan Jalal al-Din wa al-Dunya Abii al-Fath} Malikshah (465-485
H) dan perdana menterinya yang terkenal Nizam al-Mulk (w. 485 H). la lahir di
tengah-tengah lingkungan sosial yang penuh dengan semangat kemakmuran dan
keilmuan.

Orang tua al-Zamakhshart digambarkan sebagai sosok yang bertakwa dan
patuh pada ajaran agama. Meskipun informasi tentang mereka terbatas, namun hal ini
dapat disimpulkan dari syair al-Zamakhshari sendiri. = Al-Zamakhshari
menggambarkan sendiri tentang kebesaran nama ayahnya, bahwa ia seorang ahli sastra
yang taat beribadah, selalu berpuasa dan bangun tengah malam serta memiliki sifat
wara’ dan zuhud. Ayah al-Zamakhshar1 adalah imam di sebuah masjid di kampungnya.
Meskipun hidup dalam kemiskinan dan tanpa banyak harta, ayahnya terlibat dalam
masalah politik dengan penguasa saat itu, Muayyid al-Mulk, yang menyebabkan dia
dipenjara. Ibn al-Asir, sebagaimana dikutip al-Juwaini, menggambarkan bahwa
perdana menteri saat itu adalah orang yang buruk akhlagnya, akibatnya ayah al-
ZamakhsharT wafat karena disiksa di dalam penjara ketika al-ZamakhsharT saat itu
beranjak remaja.

Setelah perjalanan hidup yang penuh dengan perjuangan dalam menuntut ilmu,
mengajarkan ilmu, dan menghasilkan karya yang memberi sumbangsih bagi dunia
intelektualisme Islam, al-ZamakhsharT meninggal dunia pada malam °‘Arafah pada
tahun 538 H. di Jurjaniah, Khwarezmia setelah kembali dari Mekkah.??

21 Syafrijal, “Tafsir Lughawi,” A/-Ta’lim 1, no. 5 (2013): 423.
22 Saifullah Rusmin et al., “Penafsiran-Penafsiran Al-ZamakhshariTentang Teologi Dalam Tafsir Al-
Kasyf,” Jurnal Diskursus Islam 5, no. 2 (2017): 123, https://doi.org/10.24252/jdi.v5i2.7121.

Ta’wiluna: Jurnal llmu Al-Qur’an, Tafsir dan Pemikiran Islam, Vol. 5, No. 3, Desember 2024



604 ’ Ahmad Sahal Aqil Abrori, Meirando Rukhuz

2. Karakteristik Tafsir al-Kashaf

Ada dua aspek atau poin penting yang bisa disuguhkan mengenai corak tafsir
balaghi dalam kitab Tafsir A/-Kashaf ‘An Ghawamidh At-Tanzil Wa ‘Uyun Al-Agawil
Fii Wujiih At-Ta 'wil karya Abu al-Qasim al-Zamakhshari, diantaranya : pertama,
terkait sumber tafsir al-Kashaf yaitu diantara referensi tafsir yang sering digunakan
adalah, Tafsir al-Mujahid (w.104 H), Tafsir ‘Amr ibn ‘As ibn ‘Ubaid al-Mu’tazilt (w.
144 H), dan Tafsir Abi Bakr al-Mu’tazili (w. 235 H), dan lain-lain. kedua, terkait
sistematika tafsir al-Kashaf. Tafsir ini disusun dengan tartib mushafi, yang terdiri dari
30 juz berisi 144 surat, dimulai dengan surat al-Fatihah dan diakhiri dengan surat al-
Nas. Tafsir ini terdiri dari 6 jilid. Penafsiran yang ditempuh al-Zamakhsyar1 dalam
karyanya ini sangat menarik, karena uraiannya singkat, jelas, dan penafsirannya
dilakukan dengan corak lughawi balaghi serta i '#izali. Sistematika yang di gunakan al-
ZamakhsharT dalam menafsirkan Al-Qur’an adalah sebagai berikut : 1) Mengawalinya
dengan menyebutkan nama surat, makkiyah dan madaniyah. 2) Menjelaskan makna
nama surat. 3) Menyebutkan keutamaan surat. 4) Memasukkan qira’at di dalamnya.
5) Menjelaskan bahasa, nahwu, sharaf dan ilmu-ilmu bahasa Arab lainnya (secara
tahlili). 6) Menafsirkan ayat dengan mengacu pendapat tertentu dan menepis
penafsiran yang dianggapnya tidak tepat.

Secara sebagian besar dari penafsiran al-Zamakhshari dalam tafsir ini
bertumpu kepada ra’yu (rasio/akal), maka tidak salah seandainya tafsir al-Kashaf
dikategorikan sebagai tafsir bi al-ra’yi, meski di dalamnya terdapat beberapa
penafsiran yang menggunakan dalil nagli. (nash al-Qur’an dan hadis).

3. Kelebihan Tafsir al-Kashf

Diantara kelebihan-kelebihan tafsir al-Kashaf yaitu: a) Menonjolkan sisi
balaghah dan pengugkapan makna tersembunyi dalam al-Qur’an. b) Memberikan
penjelasan dari aspek ishtigog, Furiig lughawiyyah daqiqah, dan ishtishhad dengan
Syair dan Natsr. ¢) Berusaha untuk bersikap objektif dalam menyampaikan isi tafsir,
bijaksana dalam memberikan kritik, dan menjauhi perilaku yang tidak etis saat
berdiskusi atau berdebat. d) Menaruh perhatian besar terhadap ilmu tafsir dari
berbagai aspeknya, serta mendalami setiap ilmu yang dipaparkan dan dibicarakan di
dalam kitabnya itu. e) Sangat memperhatikan makna nama surat untuk memahami
konteks makna ayat yang sedang dikaji. f) Menyelidiki secara teliti aspek-aspek ilmu
gira'at, masalah-masalah  yang berkaitan dengan ilmu nahwu dan Sharaf. g).
Mengandalkan pendapat dari para pakar atau otoritas yang mengeluarkan pernyataan
atau pendapat tersebut.?

C. Al-Dakhil dalam Tafsir al-Kashaf

3 Sidiq Samsi Tsauri, Ahsin Sakho Muhammad, and Adha Saputra, “Corak Tafsir Balaghi (Studi
Analisis Tafsir Al-Kassyaf ‘An Ghawamid Al-Tanzil Wa ‘Uyin Al-Aqawil F1 Wuyjih Al-Ta’Wil
Karya Abu al-Qasim AzZamakhsyari),” Zad Al-Mutassirin 3, no. 1 (2021): 16-18,
https://doi.org/10.55759/zam.v3il.24.

Ta’wiluna: Jurnal llmu Al-Qur’an, Tafsir dan Pemikiran Islam, Vol. 5, No. 3, Desember 2024



Fenomena Al-Dakhil Dalam Tafsir Lughawi | 605

Berdasarkan klasifikasi al-dakhil fi tafsir yang telah diuraikan sebelumnya,
dapat disimpulkan bahwa penafsiran yang dilakukan oleh sebagian aliran Mu’tazilah
termasuk ke dalam al-dakhil bi al-ra’yi (rasio). Penafsiran yang dilakukan al-
Zamakhshari sebagai seorang mufassir yang mengikuti beraliran Mu’tazilah, lebih
cenderung kepada penafsiran yang distorsif atau menyimpang terhadap ayat-ayat dan
hukum-hukum Allah swt dengan tidak memperhatikan segi makna literal ayat. Mereka
cenderung mengabaikan makna harfiyah ayat demi memasukkan interpretasi nasional
mereka.

Selain faktor fanatisme terhadap mazhab yang melibatkan subjektivisme, ada
faktor lain yang dapat menyebabkan terjadinya al-dakhil yaitu ketidaktahuan. Menurut
Abd al-Wahhab Fayed, faktor ini juga ditemukan dalam penafsiran al-Zamakhshari.
Al-Zamakhshar1 dalam tafsirnya menyertakan berbagai riwayat tentang keutamaan
surah-surah dalam 1-Qur’an seperti surah al-Nazi’at, al-Infitar, al-Burdj, al-Fajr, al-
Duha, al-Tin, al-Takasur, al-Kawthar dan al-Kafirtin dan beberapa surah lainnya.
Namun setelah dilakukan telaah status berbagai riwayat tersebut tidaklah valid, karena
ada beberapa orang dengan sengaja membuat riwayat palsu mengenai keutamaan
surah. Oleh karea itu, apa yang disertakan oleh al-Zamakhshari tersebut dapat
termasuk kedalam kategori al-dakhil.

Meskipun tidak semua penafsiran al-Zamakhshari termasuk ke dalam al-dakhil
fi tafsir, namun sebagian penafsirannya mencerminkan aliran yang dianutnya. Hal
tersebut tidak luput dari latar belakang subjektivitasnya sebagai teolog aliran
Mu’tazilah. Aliran Mu’tazilah sendiri dikenal sebagai kelompok teologi pertama yang
memperkenalka metode filsafat dalam pemikiran Islam. Hasil pemikiran aliran ini
cenderung mendalam dan bersifat filosofis. Aliran Mu’tazilah mengkaji persoalan
teologi menggunakan penalaran akal, sehingga sering disebut sebagai kaum rasionalis
dalam Islam.

Menurut Abt Zahrah, aliran Mu’tazilah dalam menetapkan akidah berpegang
pada premis-premis logika kecuali pada masalah-masalah yang diluar jangkauan akal.
Aliran Mu’tazilah mempercayai kemampuan dan kekuatan yang dimiliki oleh akal.
Sesuatu yang dapat diterima oleh akal maka mereka terima, dan yang tidak dapat
diterima oleh akal maka mereka tolak. Aliran ini juga banyak dipengaruhi oleh
pemikiran filsafat Yunani dan logika dalam merumuskan dasar pemahamannya.
Ideologi mereka terdiri dari beberapa prinsip pokok, sepertipeniadaan sifat Tuhan
(Nafy al-Sifah), keadilan Tuhan (al- ‘4dlu), janji dan ancaman (al-Wa'd wa al-Wa'id),
tempat di antara dua tempat (al-Manzilah bain al-Manzilatain) dan perintah
melaksanakan perbuatan baik dan larangan perbuatan munkar (al ‘Amr bi al-Ma 'ruf
waal-Nahyal-Munkar).?*

Aliran Mu’tazilah dikenal sebagai salah satu kelompok atau mazhab yang
cenderung menafsirkan ayat-ayat al-Qur’an secara tidak proposional dan menyimpang
dari makna teks Al-Qur’an guna mendukung prinsip-prinsip yang mereka anut.

24 Aziz, “Al-Dakhil DalamTafsir al-Kasysyaf Karya Al-Zamakhsyari,” 37-38.

Ta’wiluna: Jurnal llmu Al-Qur’an, Tafsir dan Pemikiran Islam, Vol. 5, No. 3, Desember 2024



606 ’ Ahmad Sahal Aqil Abrori, Meirando Rukhuz

Sebagaimana beberapa penafsiran al-Zamakhshari sebagai tokoh aliran Mu’tazilah
yang termasuk ke dalam al-dakhil, antara lain sebagai berikut:

1. QS. Al-Bagarah ayat 88.

Penafsiran Al-Zamakhsyari terhadap lafaz “gulf” pada ayat di atas, dengan
makna jamaknya berarti “wadah”. Ayat di atas kemudian berarti hati kami adalah
wadah yang mewadahi ilmu, atau bermaksud mereka tidak butuh kepada apa yang
dibawa oleh Nabi Muhammad saw.?® Penafsiran aliran Mu’tazilah tersebut, didasari
oleh kandungan ayat yang berkesan Allah swt telah menciptakan hati-hati mereka
(orang kafir) tertutup dan tidak mau menerima kebenaran yaitu agama Islam. Namun,
makna yang terdapat dalam ayat tersebut, tidak selaras dengan keyakinan aliran
Mu’tazilah, bahwa wajib bagi Allah swt untuk hanya menciptakan kebaikan dan
segala hal yang baik-baik saja.

Dalam Tafsir al-Mishbah diterangkan bahwa ayat tersebut menggambarkan
kata-kata negative yang diucapkan oleh mereka, sekaligus menunjukkan sifat
sombong dan kebohongan mereka seperti yang disebutkan dalam ayat sebelumnya.
Lebih lanjut ayat tersebut juga menjelaskan bahwa selain dari Nabi yang mereka
dustakan, juga ada yang mereka bunuh dan mereka juga berpaling dari dakwah Nabi
Muhammad saw. Kemudian mereka megatakan “Hati kami tertutup” pada ayat
yang memiliki beberapa makna. Pertama, yaitu mereka tidak mengerti apa yang
disampaikan. Kedua, mereka menganggap diri mereka memiliki pengetahuan yang
mencukupi sehingga tidak memerlukan petunjuk dari siapapun.

Namun “Tidak” pada ayat tersebut, sebenarnya menyiratkan bahwa mereka
sadar akan hal itu, bukan karena ketidaktahuan atau kurangnya pemahaman, ataupun
karena keyakinan bahwa mereka memiliki pengetahuan yang cukup. Ayat ini tidak
menepis secara langsung ucapan mereka, tetapi menyampaikan kepada seipapun yang
mau memahami bahwa keburukan telah merasuk kedalam diri mereka, sehingga
“Allah mengutuk mereka karena kekafiran mereka”. Al-Qur’an tidak menghakimi
bahwa mereka semua ingkar atau kafir, melainkan “Maka sedikit sekali mereka yang
beriman”. Kata sedikit sekali dalam ayat ini mengarah pada lafaz galilan.?®

2. QS. Al-Bagarah, ayat 272

Penafsiran al-Zamakhshari terhadap lafaz “huda” (petunjuk) pada ayat, bukan
diciptakan oleh Allah swt tetapi hamba-Nya sendiri yang menciptakannya untuk
dirinya sendiri. Lafaz “huda™ pada ayat ditafsirkan dengan lutf (kelembutan), sehingga
redaksi ayat tersebut dalam tafsir al-kashf ditafsirkan dengan walakinnaallah yaltafu
bi man ya’lamu anna al-latfa yanfa’u fihi. Lutf dalam istilah kalam Mu’tazilah
merupakan sesuatu hal yang memungkinkan manusia untuk menjadi mukmin , yang
tanpa hal tersebut manusia dapat terjerumus untuk bertindak sebaliknya. Namun

konsep lutf ini tidak menghilangkan makna kebebasan manusia, yang merupakan

25 Imam Al-Zamakhshari, “Tafsir Al-Kashf” (Beirut: Dar al-Ma’rifah, 2009), 85.
26 Aziz, “Al-Dakhil DalamTafsir al-Kasysyaf Karya Al-Zamakhsyari,” 39.

Ta’wiluna: Jurnal llmu Al-Qur’an, Tafsir dan Pemikiran Islam, Vol. 5, No. 3, Desember 2024



Fenomena Al-Dakhil Dalam Tafsir Lughawi | 607

konsep utama dalam aliran Mu’tazilah. Hal ini karena lutf hanya dianugerahkan
kepada orang-orang tertentu yang dianggap memiliki potensi untuk beriman, sehingga
lutf tidak akan diberikan kepada orang-orang yang menolak kebenaran.?’

Berdasarkan hal tersebut, ayat di atas oleh aliran Mu’tazilah dimaknai bahwa
hamba yang menciptakan petunjuk untuk dirinya sendiri. Hal ini didasarkan berdasar
pada tiga alasan utama. Pertama, Allah swt memudahkan makhluk untuk menuju
suatu tujuan (Allah SWT menhendaki kebaikan bagi makhluk-Nya). Kedua, Allah swt
tidak menghendaki keburukan apalagi memerintahkannya. Ketiga, Allah swt tidak
menciptakan perbuatan yang buruk dari seorang hamba. Dalam keyakinan Aliran
Mu’tazilah ayat tersebut diterjemahkan sesuai dengan keyakinan mereka akan
kebebasan manusia dalam menentukan tindakan mereka sendiri.?

3. QS. Al-Zumar ayat 53

Aliran Mu’tazilah cenderung memberikan interpretasi yang ketat terhadap
ayat-ayat Al-Qur'an, dimana pemahaman literalnya seringkali berbeda dengan
keyakinan mereka. Salah satu contohnya adalah dalam hal janji dan ancaman Allah
SWT vyang diyakini pasti akan dipenuhi oleh-Nya dalam ayat ini. Mu’tazilah
memahami bahwa ayat ini menegaskan bahwa Allah swt wajib mengampuni setiap
dosa yang diiringi dengan taubat, begitu juga sebaliknya. Hal ini karena penggalan
awal ayat selanjutnya pada QS. al-Zumar, 54. Seandainya yang dimaksudkan tidak
seperti yang “kami” katakan, tentu tidak ada artinya firman Allah dalam QS. Al-
Zumar, 54.° Dari interpretasi tersebut, terlihat bahwa aliran Mu’tazilah tetap
mempertahankan keyakinan mereka terkait konsep al-wa’d wa al-wa’id (janji dan
ancaman), sambil menolak pemahaman ayat yang menyatakan bahwa Allah SWT akan
mengampuni segala dosa.*

4. QS. Al-Qiyamah ayat 22-23

Menurut penafsiran al-Zamakhshari yang sesuai dengan keyakinan aliran
Mu’tazilah, manusia tidak dapat melihat Allah swt. Mereka menegaskan bahwa
pendapat mereka menyangkal kemungkinan melihat Allah dengan alasan dari firman
Allah tersebut, dan mereka memberikan beberapa argumen yang jelas. Mereka
menjelaskan bahwa "nadzar" (pandangan) tidak sama dengan melihat (ru ’yah), dan
bahwa melihat (ru yah) bukanlah salah satu makna dari pandangan (nazdar) tersebut.
Menurut mereka, pandangan (nadzar) memiliki beragam makna, termasuk
menggerakkan biji mata ke arah suatu benda untuk melihatnya, menunggu, simpati,
berbaik hati, dan merenung.3

27 Al-Zamakhshari, “Tafsir Al-Kashf,” 152.

B Aziz, “Al-Dakhil DalamTafsir al-Kasysyaf Karya Al-Zamakhsyari,” 41-42.
29 Al-Zamakhshari, “Tafsir Al-Kashf,” 944.

30 Aziz, “Al-Dakhil DalamTafsir al-Kasysyaf Karya Al-Zamakhsyari,” 43.

31 Al-Zamakhshari, “Tafsir Al-Kashf,” 1162.

Ta’wiluna: Jurnal llmu Al-Qur’an, Tafsir dan Pemikiran Islam, Vol. 5, No. 3, Desember 2024



608 | Ahmad Sahal Aqil Abrori, Meirando Rukhuz

Menurut aliran Mu’tazilah, ru’yah (melihat) bukanlah bagian dari makna
nadzar (pandangan), sehingga membandingkan makna nadzar dengan ru ’yah tidak
sesuai dengan makna lahiriyah ayat tersebut. Oleh karena itu, aliran Mu’tazilah
berpendapat bahwa perlu mencari penafsiran lain terhadap kata ru "yah. Beberapa dari
mereka menginterpretasikan ru’yah sebagai "menunggu pahala”, meskipun makna
tersebut tidak secara langsung tertera dalam ayat, tetapi hal itu diasosiasikan dengan
praktik budaya Arab yang umum. Selain itu, ada yang menafsirkan nadzar sebagai
"menunggu nikmat dari Tuhannya”, yang didasarkan pada konteks penggunaan kata
ila rabbiha.*

Kesimpulan

Al-Dakhil menjadi salah satu komponen penting dalam kajian ilmu tafsir untuk
menentukan keaslian tafsir yang disampaikan oleh semua orang dan juga menetapkan
kesahihan tafsir tersebut berdasarkan sanad. Berbagai macam corak tafsir yang telah
muncul dan berkembang terus menemukan inovasi dan karakteristiknya, tak terkecuali
tafsir lughawi. Tafsir lughawi adalah tafsir yang mencoba menjelaskan makna-makna
al-Qur’an dengan menggunakan kaidah- kaidah kebahasaan atau lebih simpelnya tafsir
lughawi adalah menjelaskan Al-Qur’an melalui interpretasi semiotik dan
semantikyang meliputi etimologis, morfologis, leksikal, gramatikal, dan retorikal.
Contoh dari tafsir lughawi adalah Tafsir Al-Kashf karya Al-Zamakhsyarf.

Meskipun tidak secara keseluruhan penafsiran al-Zamakhshart termasuk ke
dalam al-dakhil fi tafsir, tetapi sebagian penafsirannya mencerminkan aliran yang
diyakininya. Hal tersebut tidak luput dari latar belakang subjektivitasnya sebagai
teolog aliran Mu’tazilah. Aliran Mu’tazilah sendiri dikenal sebagai kelompok teologi
pertama yang mengenalkan metode-metode filsafat. Hasil pemikiran aliran ini bersifat
mendalam dan filosofis. Aliran Mu’tazilah mengkaji persoalan teologi menggunakan
penalaran akal, sehingga disebut sebagai kaum rasionalis Islam. Dalam penelitian ini
ditemukan dalam penafsiran al-Zamakshari yang termasuk ke dalam al-Dakhil
meskipun tidak secara keseluruhan tetapi sebagaian penafsirannya mencerminkan
aliran yang dianutnya. Hal tersebut tidak luput dari latar belakang subjektivitas al-
ZamakhsharT sebagai teolog aliran Mu’tazilah.

Daftar Pustaka

Akbar, Muchammad Fariz Maulana, and Muhammad Rijal Maulana. “Kajian
Historisitas Tafsir Lughowi.” Jurnal Iman Dan Spiritualitas 2, no. 2 (2022).
https://doi.org/10.15575/jis.v2i2.18349.

Al-Zamakhshari, Imam. “Tafsir Al-Kashf.”” Beirut: Dar al-Ma’rifah, 2009.

32 Aziz, “Al-Dakhil DalamTafsir al-Kasysyaf Karya Al-Zamakhsyari,” 46.

Ta’wiluna: Jurnal llmu Al-Qur’an, Tafsir dan Pemikiran Islam, Vol. 5, No. 3, Desember 2024



Fenomena Al-Dakhil Dalam Tafsir Lughawi | 609

Aziz, Azalia Wardha. “Al-Dakhil DalamTafsir al-Kasysyaf Karya Al-Zamakhsyari.”
Maghza 8, no. 1 (2023).

Ghosiyah, Enok. “Al-Dakhil Fi Al-Tafsir Sebagai Objek Kajian lImu Al-Qur’an.” Al-
Fath 9, no. 1 (2015). https://doi.org/10.32678/alfath.v9i1.3328.

Humaira, Dara, and Khairun Nisa. “Unsur I’tizali Dalam Tafsir Al-Kasysyf (Kajian
Kritis Metodologi Al-Zamakhsyari).” Maghza : Jurnal llmu Al-Qur’an Dan
Tafsir 1, no. 1 (2016). https://doi.org/10.24090/maghza.v1il.694.

Husna, Rifqatul. “Autentifikasi Dan Infiltrasi Dalam Tafsir Ishari.” Mushaf: Jurnal
Tafsir Berwawasan Keindonesiaan 1, no. 2 (2021).
https://doi.org/10.33650/mushaf.v1i2.2089.

Islam, Ahmad Fakhruddin Fajrul. “Al-Dakhil Fi Tafsir (Studi Kritis Dalam
Metodologi Tafsir).” Tafagquh : Jurnal Penelitian Dan Kajian Keislaman 2,
no. 2 (2014). https://doi.org/10.52431/tafaqquh.v2i2.31.

Junaidi, Rofiq. “Al-Ashil Wa Dakhil Fi Tafsir.” Al-4 raf : Jurnal Pemikiran Islam
Dan Filsafat 11 (n.d.): 2014. https://doi.org/10.22515/ajpif.v11i2.1192.

Mujiburrohman. “Al-Dakhil Dalam Ra’yi Dan Ma’tsur.” Jurnal  Pemikiran,
Pendidikan Dan  Penelitian  Ke-Islaman 6, no. 1 (2020).
https://doi.org/10.31102/ahsana..6.1.2020.81-90.

Murni, Dewi. “Tafsir Dari Segi Coraknya Lughawi, Fighi Dan Ilmiy.” Syahadah :
Jurnal llmu Al-Qur’an Dan Keislaman 8, no. 1 (2020).

Niat, Khoirun. “Al-Dakhil Dalam Kitab Al-Kasyfu Wa Al-Bayan an Tafsir Al-Qur’an
Karya Imam As- Sa’labiy W. 427 H.” An-Nur 5, no. 1 (2013).

Ni’mah, Siar. “Al- Dakhil Dalam Tafsir (Studi Atas Penafsiran Esoterik Ayat-Ayat
Imamah Husain al-Tabataba’i Dalam Tafsir al - Mizan ).” Jurnal Kaca : Jurnal
Dialogis lImu Ushuluddin 9, no. 1 (2019).
https://doi.org/10.36781/kaca.v9i1.3009.

Nurusshoumi, Ainita. “Penyimpangan Dalam Tafsir: Kajian Unsur Al Dakhil Dalam
Tafsir Al-Qummi Karya Ali Bin Ibrahim Al-Qummi.” Jurnal Al-Tadabbur :
Jurnal  llmu  Al-Qur'an  Dan  Tafsir 6, no. 2 (2021).
https://doi.org/10.30868/at.v6i02.1484.

Putriyani, Siti Nur Umdati, and Ira Nazhifatul Qalbah. “Menyingkap Polemik
Historisitas Tafsir Corak Lughawi.” Jurnal Iman Dan Spiritualitas 3, no. 1
(2023). https://doi.org/10.15575/}is.v3i1.21802.

Ta’wiluna: Jurnal llmu Al-Qur’an, Tafsir dan Pemikiran Islam, Vol. 5, No. 3, Desember 2024



610 ’ Ahmad Sahal Aqil Abrori, Meirando Rukhuz

Ride, Ahmad Rozy, and Abdul Kadir Riyadi. “Al-Dakhil Dalam Tafsir llmi (Kajian
Kritik Husain al-Dzahabi Atas Kitab al Jawahir Fi Tafsir Quran.” Tajdid Jurnal
IImu Ushuluddin 21, no. 2 (n.d.): 2022. https://doi.org/10.30631/tjd.v21i2.262.

Ruhimat, Mohamad Syasi li. “Ashil Dan Dakhil Dalam Tafsir Bi Al-Ma’tsur Karya
Imam al-Suyuti.” Bandung: Prodi S2 Studi Agama-Agama UIN Sunan
Gunung Djati Bandung, 2020.

Saifullah Rusmin, M. Galib, M, Achmad Abubakar, and Musafir Pabbabari.
“Penafsiran-Penafsiran Al-ZamakhshariTentang Teologi Dalam Tafsir Al-
Kasyf.” Jurnal Diskursus Islam 5, no. 2 (2017).
https://doi.org/10.24252/jdi.v5i2.7121.

Sulthoni, Akhmad. “Hermeneutika Al-Qur’an Perspektif Ad-Dakhil Fi At-Tafsir.” Al
Karma : Jurnal Studi Illmu Al-Qur’an Dan Tafsir 3, no. 2 (2019).
https://doi.org/10.58438/alkarima.v3i2.24.

Syafrijal. “Tafsir Lughawi.” Al-Ta’lim 1, no. 5 (2013).

Tanjung, Abdurrahman Rusli. “Wawasan Pendekatan Al-Qur’an Dengan Pendekatan
Corak Lugawi (TafsirLugawi).” Analytica Islamica 3, no. 2 (2014).
http://dx.doi.org/10.30829/jai.v3i2.454.

Tsauri, Sidig Samsi, Ahsin Sakho Muhammad, and Adha Saputra. “Corak Tafsir
Balaghi (Studi Analisis Tafsir Al-Kassyaf ‘An Ghawamid Al-Tanzil Wa
‘Uytin  Al-Agawil Fi  Wuyjih Al-Ta’Wil Karya Abu al-Qasim
AzZamakhsyari).” Zad Al-Mufassirin 3, no. 1 (2021).
https://doi.org/10.55759/zam.v3i1.24.

Ulinnuha, Muhammad. “Konsep Al-Ashil Dan Al-Dakhil Dalam Tafsir Quran.”
Madania 21, no. 2 (2017).

Ta’wiluna: Jurnal llmu Al-Qur’an, Tafsir dan Pemikiran Islam, Vol. 5, No. 3, Desember 2024



