
Ta’wiluna: Jurnal Ilmu Al-Qur’an, Tafsir dan Pemikiran Islam  
Volume 5, Number 3 Desember 2024  

e-ISSN: 2723-0422  
https://ejournal.iaifa.ac.id/index.php/takwiluna 
 

 

Ta’wiluna: Jurnal Ilmu Al-Qur’an, Tafsir dan Pemikiran Islam, Vol. 5, No. 3, Desember 2024 

This work is licensed under a Creative 

Commons Attribution‐ShareAlike 4.0 

International License 

Accepted: 

 November 2024 

Revised: 

Desember 2024 

Published: 

Desember 2024 

 

Fenomena Al-Dakhil  Dalam  Tafsir  Lughawi  

(Menelisik Kajian Linguistik Dalam Tafsir Al-Kashaf Karya Al-

Zamakhshari) 

 

Ahmad Sahal Aqil Abrori 

UIN Sunan Ampel Surabaya 

Email: farisabrori1234@gmail.com 

 

Meirando Rukhuz 

 UIN Sunan Ampel Surabaya 

Email: no085219912046@gmail.com 

 

Abstract 

Theological aspects are significant in influencing the paradigm of an interpreter's 

interpretation, and Zamaksyari as a Mu'tazilah also has a theological tendency that 
influences his interpretation and this is called al-dakhil. So this article wants to further 

analyze the infiltration in the interpretation of al-Kashaf in its linguistic aspects. 

Therefore, this article is a qualitative-based research that uses content analysis with 

the theory of al-Dakhil and this article emphasizes the linguistic approach. Linguistic 

rules are used to explain the meanings of the Qur'an. In this study, it was found in the 

interpretation of al-Zamaksharī which is included in al-Dakhil although not entirely 

but some of his interpretations reflect the school of thought he adheres to. This is 

inseparable from the background of al-Zamakhsharī's subjectivity as a theologian of 

the Mu'tazilah school. 

Keywords: Al Dakhil, Linguistic, Al Zamkashar, Crowded, Interpretation of Al Kashf, 

Teologic. 

Abstrak 

Aspek teologis signifikan dalam mempnengaruhi paradigma penafsiran seorang 

mufasir, begitu pun Zamaksyari sebagai seorang muktazilah juga memiliki memiliki 

tendensi teologis yang berpengaruh terhadap penafsirannya dan hal tersebut disebut 

dengan al-dakhil. Maka artikel ini hednak menganalisis lebih jauh infiltrasi dalam 

tafsir al-Kashaf pada aspek kebahasanannya. Oleh karena itu artikel ini penelitian 
yang berbasis kualitatif yang menggunakan analisis konten dengan teori al-Dakhil 

dan artikel ini menekankan kepada pendekatan kebahasaan. Kaidah-kaidah 

kebahasaan digunakan untuk menjelaskan makna-makna al-Qur’an. Dalam 

penelitian ini ditemukan dalam penafsiran al-Zamaksharī yang termasuk ke dalam al-

Dakhil meskipun tidak secara keseluruhan tetapi sebagaian penafsirannya 

https://ejournal.iaifa.ac.id/index.php/


Fenomena  Al-Dakhil  Dalam  Tafsir  Lughawi  595 
 

Ta’wiluna: Jurnal Ilmu Al-Qur’an, Tafsir dan Pemikiran Islam, Vol. 5, No. 3, Desember 2024 

mencerminkan aliran yang dianutnya. Hal tersebut tidak luput dari latar belakang 

subjektivitas al-Zamakhsharī sebagai teolog aliran Mu’tazilah 

Kata Kunci: Al- Dakhil, Lughawi, Al-Zamakshari, Muktazilah, Tafsir Al-Kashaf, 

Teologis. 

Pendahuluan  

 Al-Qur’an diturunkan kepada Nabi Muhammad secara mutawatir untuk umat 

manusia sebagai sumber utama dan petunjuk. Proses penurunan Al-Qur’an dibagi 

menjadi dua; pertama, penurunan langsung tanpa ada pemicu tertentu turun dan kedua, 

penurunan sebagai respons terhadap suatu peristiwa atau pertanyaan dari umat saat itu 

. Oleh karena itu, penting untuk memahami makna dasar dari ayat atau rangkaian ayat 

tersebut.1 Tafsir menjadi salah satu alat untuk memahami Al-Qur’an yang banyak 

digunakan oleh umat muslim. Sehingga para umat muslim yang awam hingga 

akademisi banyak mencari tafsir-tafsir sesuai untuk penjelasan mengenai 

permasalahan hidup mereka. Namun dikarenakan tafsir adalah produk manusia, yang 

pada manusia, tentu mungkin terdapat kesalahan dalam memahami Al-Qur’an dan 

dalam penulisan tafsir itu sendiri.2  

 Tafsir merupakan hasil dari pemikiran manusia.Sebagai hasil karya manusia, 

tafsir tidak terlepas dari kelemahan atau distorsi. Di antara bentuk penyelewengan 

(inhirâf) itu adalah dimasukkannya data-data yang tidak valid ke dalam pembahasan 

tafsir Al-Qur’an yang kemudian disebut dengan istilah al-dakhîl (infiltrasi). Menurut 

‘Abd al-Wahhāb Fayed, praktek infiltrasi dalam penafsiran itu tidak hanya terjadi pada 

zaman kontemporer, tetapi juga sudah ada sejak zaman klasik seiring dengan 

penyebaran dan ekpansi Islam ke berbagai belahan dunia.3  

 Banyak kitab suci yang diturunkan Allah kepada para Rasul-Nya telah 

mengalami kritik bahkan distorsi dari pegikutnya, baik dalam penafsiran teks maupun 

dalam maknanya. Semua kitab-kitab suci itu telah disesatkan oleh orang-orang yang 

mengikuti hawa nafsunya kecuali satu, yaitu kitab suci al-Qur’an. Hal ini karena Allah 

telah menjamin keaslian dan keutuhan isinya hingga akhir zaman. Dalam menjaga 

keautentikan, terdapat satu disiplin ilmu yang berperan dalam membersihkan dan 

memurnikan Al-Qur‟an dari hal-hal yang bukan bagian aslinya, yang dikenal dengan 

Ilmu al-Dakhil.4  

 Interaksi dengan Al-Qur’an yang bermakna ibadah tidak hanya sebatas 

membaca maupun dihafal saja, tetapi semua umat Islam juga diwajibkan untuk 

                                                             
1 Ahmad Rozy Ride and Abdul Kadir Riyadi, “Al-Dakhil Dalam Tafsir Ilmi (Kajian Kritik Husain al-

Dzahabi Atas Kitab al Jawahir Fi Tafsir Quran,” Tajdid Jurnal Ilmu Ushuluddin 21, no. 2 (n.d.): 236, 

https://doi.org/10.30631/tjd.v21i2.262. 
2 Muhammad Ulinnuha, “Konsep Al-Ashil Dan Al-Dakhil Dalam Tafsir Quran,” Madania 21, no. 2 

(2017): 127. 
3 Ainita Nurusshoumi, “Penyimpangan Dalam Tafsir: Kajian Unsur Al Dakhil  Dalam Tafsir Al-

Qummi Karya Ali Bin Ibrahim Al-Qummi,” Jurnal Al-Tadabbur : Jurnal Ilmu Al-Quran Dan Tafsir 6, 

no. 2 (2021): 276, https://doi.org/10.30868/at.v6i02.1484. 
4 Rofiq Junaidi, “Al-Ashil Wa Dakhil Fi Tafsir,” Al-A’raf : Jurnal Pemikiran Islam Dan Filsafat 11 

(n.d.): 69–70, https://doi.org/10.22515/ajpif.v11i2.1192. 



596 Ahmad Sahal Aqil Abrori, Meirando Rukhuz 
 

Ta’wiluna: Jurnal Ilmu Al-Qur’an, Tafsir dan Pemikiran Islam, Vol. 5, No. 3, Desember 2024 

menelaah semua hal yang berkaitan dengan ilmu al-Qur’an. Ketika umat islam berniat 

ibadah ketika melakukan hal tersebut karena Allah Swt, maka akan bernilai pahala. 

Tidak hanya penting bagi umat Islam untuk memahami tetapi juga penting untuk 

memahami metode penelitiannya. Saat seseorang berusaha memahami makna al-

Qur’an maka dia harus memahami dengan baik kaidah-kaidah dan prisip-prinsip 

kebahasa Arab-an.5  

 Dalam satu dekade ini, penafsiran Al-Qur'an terus-menerus diselidiki dan 

dianalisis maknanya oleh para mufassir dari berbagai belahan dunia, termasuk 

penafsiran yang mengandung unsur adanya al-Dakhil dalam tafsir, sebagaimana kajian 

yang telah dilakukan oleh Aziz dan Azalia Wardha dalam tulisannya yang berjudul 

“Al-Dakhil dalam Tafsir al-Kashf Karya Al-Zamakhsyarī.6 Kendatipun Aziz dan 

Warda membahas infiltrasi dalam al-Kashaf, penelitian tersebut belum menyentuh 

pada aspek kebahasaan. Begitupun penelitian yang dilakukan oleh Dara Humaira dan 

Khairun Nisa7, penelitian mereka lebih menekankan pada aspek teologis daripada 

kebahasaan. Tidak banyak penelitian yang membahas dari aspek al-dakhil dalam tafsir 

al-Kashaf, khususnya dari sisi linguistik. 

 Dalam upaya menafsirkan al-Qur’an, para mufassir mengalihkan segenap 

kemampuan intelektualnya agar pesan al-Qur’an dapat dipahami oleh segala lapisan 

masyarakat. Salah satu pendekatan yang sangat berarti dalam memahami Al-Qur’an 

adalah pendekatan linguistik atau yang lebih dikenal dengan istilah tafsir lughawi. 

Tafsir lugawi sangat penting dalam memahami Al-Qur’an selain karena Al-Qur’an 

ditulis dalam bahasa arab yang penuh dengan sastra, balaghah, fashahah, bayan, 

tamshīl dan retorika, selain itu al-Qur’an juga diturunkan pada periode dimana sastra 

dan linguistik mencapai puncak kejayaannya. Bahkan pada awal Islam, sebagian orang 

masuk Islam hanya karena kagum akan keindahan linguistik dan kefasihan al-Qur’an. 

  

Metode Penelitian 

Penelitian ini mengambil celah akademis yang belum disentuh oleh penelitian-

penelitian yang ada sebelumnya, yakni al-Dakhil kebahasaaan dalam penafsiran al-

Kashaf. Sehingga dapat dikatakan bahwa penelitian ini menggunakan pendekatan 

linguistik. Pendekatan ini dipilih karena untuk menjawab menjawab dan menganalisis 

teks ayat-ayat al-Qur’an dari segi bahasa. Oleh karena itu, penafsiran harus mampu 

menemukan, menyajikan, dan mengembangkan penafsiran-penafsiran yang dinamis 

dan objektif. 

                                                             
5 Siti Nur Umdati Putriyani and Ira Nazhifatul Qalbah, “Menyingkap Polemik Historisitas Tafsir 

Corak Lughawi,” Jurnal Iman Dan Spiritualitas 3, no. 1 (2023), 

https://doi.org/10.15575/jis.v3i1.21802. 
6 Azalia Wardha Aziz, “Al-Dakhil DalamTafsir al-Kasysyaf Karya Al-Zamakhsyari,” Maghza 8, no. 

1 (2023). 
7 Dara Humaira and Khairun Nisa, “Unsur I’tizali Dalam Tafsir Al-Kasysyf (Kajian Kritis Metodologi 

Al-Zamakhsyari),” Maghza : Jurnal Ilmu Al-Quran Dan Tafsir 1, no. 1 (2016), 

https://doi.org/10.24090/maghza.v1i1.694. 



Fenomena  Al-Dakhil  Dalam  Tafsir  Lughawi  597 
 

Ta’wiluna: Jurnal Ilmu Al-Qur’an, Tafsir dan Pemikiran Islam, Vol. 5, No. 3, Desember 2024 

Aspek teologis signifikan dalam mempengaruhi paradigma penafsiran seorang 

mufasir, begitu pun Zamaksyari sebagai seorang muktazilah juga memiliki memiliki 

tendensi teologis yang berpengaruh terhadap penafsirannya. Kendatipun tafsir al-

Kashaf terkenal sebagai tafsir bercorak lughawi, dan menjadi rujukan penafsiran yang 

berbasis linguistik oleh kaum Sunni, kecenderungan I’tizal tetap berpengaruh pada 

penafsiran.  

Oleh karena itu artikel ini adalah penelitian yang berbasis kualitatif yang 

menggunakan analisis konten dengan teori al-Dakhil dan artikel ini menekankan 

kepada pendekatan kebahasaan. Sehingga kiranya penelitian ini akan menjawab 

rumusan penting, yaitu apakah terdapat unsur al-dakhil dalam tafsir al-Kashaf. 

 

Hasil Penelitian dan Pembahasan 

A. Al-Dakhil dalam Tafsir dan Tafsir Lughawi 

1. Definisi al-Dakhil 

 Secara bahasa kata kerja yang terdiri dari huruf dal, kha’ dan lam dengan 

penglafalan dakhil bermakna bagia dalamnya rusak, ditimpa oleh kerusakan dan 

mengandung cacat. Menurut Ibn Mandūr, al-Dakhol adalah kerusakan yang menimpa 

akal dan tubuh.8 Al-Dakhil secara bahasa memiliki arti “sesuatu yang masuk”. Seperti 

ungkapan “Da’un Dakhil” yang berarti penyakit yang masuk ke dalam anggota badan. 

Menurut al-Raghīb al-Asfahanī “al-Dakhil” adalah kata kiasan yang bermakna rusak 

atau permusuhan yang tersembunyi. Istilah al-Dakhil juga dikiaskan dengan burung. 

Disebut demikian, karena kelincahannya berlindung menyelinap diantara rerimbunan 

pepohonan.9  

 Dalam terminologi, al-dakhîl adalah penafsiran Al-Qur’an yang tidak memiliki 

sumber, argumentasi dan data yang akurat dari agama. Dengan kata lain, al-dakhîl 

merupakan penafsiran yang tidak memiliki landasan yang valid dan ilmiah, baik dari 

Al-Qur’an, hadist sahih, pendapat sahabat dan tabi’in, maupun dari akal sehat yang 

memenuhi kriteria dan prasyarat ijtihad.10 Jamal Musthafa di dalam karyanya 

menyimpulkan, bahwa al-Dakhil dalam konteks, al-Dakhil merujuk pada sesuatu yang 

disandarkan kepada Rasulullah saw., sahabat, dan tabi’in, atau sesuatu yang telah 

ditetapkan periwayatannya kepada sahabat, tabi’in tetapi tidak memenuhi syarat-syarat 

diterimanya periwayatan tersebut, atau sesuatu yang berasal dari pendapat yang 

tercela.11 

 Sementara menurut Ibahim Khalifah, al-dakhil adalah penafsiran Alqur’an 

yang tidak memiliki sumber yang jelas dalam Islam, baik itu penafsiran yang 

                                                             
8 Ahmad Fakhruddin Fajrul Islam, “Al-Dakhil Fi Tafsir (Studi Kritis Dalam Metodologi Tafsir),” 

Tafaqquh  : Jurnal Penelitian Dan Kajian Keislaman 2, no. 2 (2014): 72, 

https://doi.org/10.52431/tafaqquh.v2i2.31. 
9  Mujiburrohman, “Al-Dakhil Dalam Ra’yi Dan Ma’tsur,” Jurnal  Pemikiran, Pendidikan Dan 
Penelitian Ke-Islaman 6, no. 1 (2020): 82, https://doi.org/10.31102/ahsana..6.1.2020.81-90. 
10 Akhmad Sulthoni, “Hermeneutika  Al-Quran Perspektif Ad-Dakhil Fi At-Tafsir,” Al Karma : Jurnal 
Studi Ilmu Al-Quran Dan Tafsir 3, no. 2 (2019): 15, https://doi.org/10.58438/alkarima.v3i2.24. 
11 Mujiburrohman, “Al-Dakhil Dalam Ra’yi Dan Ma’tsur,” 82. 



598 Ahmad Sahal Aqil Abrori, Meirando Rukhuz 
 

Ta’wiluna: Jurnal Ilmu Al-Qur’an, Tafsir dan Pemikiran Islam, Vol. 5, No. 3, Desember 2024 

menggunakan riwayah-riwayah dari hadis dha’if (lemah), hadis mawdlu (palsu), 

ataupun menafsirkannya dengan cara yang sesat karena kelalaian bahkan unsur 

kesengajaan. ‘Abd al-Wahhāb memaknai al-dakhil sebagai penafsiran Al-Qur’an 

dengan pendekatan atau metode yang tidak berasal dari Islam. Sedangkan Jum’ah ‘Ali 

‘Abd al- Qādir mendefinisikan al-dakhil dengan penafsiran yang kekurangan 

orisinalitas agama dari sisi pemaknaan, karena ada unsur kecacatan dalam penafsiran 

Al-Qur’an, lalai atau upaya kontemporerisasi penafsiran yang disesuaikan dengan 

situasi dan kondisi setelah wafatnya Rasulullah saw.12  

 Dari penjelasan definisi terminologis di atas, beberapa poin penting patut 

diperhatikan berkaitan dengan tafsir Al-Qur’an. Pertama, seorang mufasir harus 

menggunakan sumber dan data yang valid dan jelas dalam menafsirkan Al-Qur’an. 

Kedua, penggunaan sumber dan data yang valid tersebut harus dapat 

dipertanggungjawabkan secara ilmiah. Ketiga, sumber otentik dalam menafsirkan Al-

Qur’an terdiri dari al-Qur’an sendiri, hadis sahih, pendapat sahabat dan tabi’in, kaidah 

bahasa Arab, serta akal sehat yang memenuhi kriteria dan prasyarat ijtihad. Keempat, 

penafsiran yang tidak bersumber dari sumber otentik tersebut dikategorikan sebagai 

tafsir al-dakhil, yang perlu diteliti, dikritisi, dievaluasi dan bahkan direkonstruksi.13 

 

2. Latar Belakang Munculnya al-Dakhil 

 Semenjak masa Rasulullah saw., banyak kaum kafir yang bertekad untuk 

menghancurkan Islam. Mereka berupaya dengan segala cara sekuat tenaga untuk 

menghancurkan jalannya dakwah Islam, baik usaha fisik dan non fisik. Usaha fisik 

mereka lakukan dengan menyakiti, melukai dan bahkan berkeinginan membunuh 

Rasulullah SAW. Mereka tidak ragu-ragu mengangkat senjata untuk menghancurkan 

Islam. Di sisi lain, mereka menyebarkan tuduhan-tuduhan tanpa dasar kepada 

Rasulullah SAW. dan berupaya mencari-cari argumen untuk menyalahi isi al-Qur’an. 

 Kaum kafir menuduh Rasulullah saw dengan berbagi macam tuduhan. Mereka 

menuduh rasulullah sebagai tukang sihir, orang gila, pembual dan lain sebagainya. 

Mereka juga menuduh bahwa alQur’an adalah karangan rasulullah sendiri. Salah satu 

usaha mereka untuk mematahkan kemukjizatan al-Qur’an yaitu dengan mencaricari 

kesalahan dalam al-Qur’an. Sebagai contoh, ketika Al-Qur’an menyebutkan tentang 

pohon “Zaqqum” di neraka dengan penuh kesombongan mereka mengejek Rasulullah: 

“Bagaimana mungkin didalam Neraka, padahal Neraka itu sendiri berisi api, yang pasti 

akan melahap pohon tersebut”. Ini adalah contoh kecil penafsiran salah dan disengaja 

untuk merusak dakwah Islam. 

 Kajian “al-Dakhîl” memuat Israiliyyât (cerita-cerita yang bersumber Bani 

Israil). Khusus untuk Israiliyyāt, sejarah kemunculannya juga sudah berawal sejak 

                                                             
12 Enok Ghosiyah, “Al-Dakhil Fi Al-Tafsir Sebagai Objek Kajian Ilmu Al-Qur’an,” Al-Fath 9, no. 1 

(2015): 97, https://doi.org/10.32678/alfath.v9i1.3328. 
13 Siar Ni’mah, “Al- Dakhil Dalam Tafsir (Studi Atas Penafsiran Esoterik Ayat-Ayat Imamah Husain 

al-Tabataba’i  Dalam Tafsir al - Mizan ),” Jurnal Kaca : Jurnal Dialogis Ilmu Ushuluddin 9, no. 1 

(2019): 48, https://doi.org/10.36781/kaca.v9i1.3009. 



Fenomena  Al-Dakhil  Dalam  Tafsir  Lughawi  599 
 

Ta’wiluna: Jurnal Ilmu Al-Qur’an, Tafsir dan Pemikiran Islam, Vol. 5, No. 3, Desember 2024 

lama. Semenjak Rasulullah saw berhijrah ke Madinah, berbaurlah masyarakat Islam 

dengan masyarakat ahli kitab (Yahudi dan Nasrani). Dari sinilah terjadi akulturasi 

kebudayaan. Kaum ahli kitab waktu itu adalah kaum terpelajar, sedangkan kaum 

muslimin tidaklah demikian. Maka ketika al-Qur’an menceritakan kisah-kisah zaman 

dahulu dan kisah para nabi secara tidak mendetail, mereka mencari penjelasan kisah 

tersebut dari para ahli kitab. Ibnu Khaldun berkata: “Bangsa Arab bukanlah kaum 

terpelajar, mereka adalah kaum badui yang buta huruf, ketika mereka menginginkan 

penjelasan suatu kisah tertentu semacam awal mula alam ini diciptakan dan sebab-

sebabnya, maka mereka bertanya kepada ahli kitab yang lebih berpendidikan”. 

Meskipun demikian, para shahabat tidak bertanya pada ahli kitab kecuali hal-hal yang 

memang sesuai dengan Islam. Ini disebabkan mereka mempunyai sumber yang lebih 

jelas yaitu Rasulullah saw. yang didukung penuh oleh wahyu. 

 Pasca Rasulullah saw wafat, banyak kisah-kisah Israiliyyat yang dimasukkan 

ke dalam masyarakat Islam. Di antara para shahabat yang terkenal banyak mengambil 

dari sumber Israiliyyāt adalah Abū Hurairah, Ibn ‘Abbās, ‘Abdullah ibn Amr ibn Ash 

dan ‘Abdullah ibn Salam. Hanya saja perlu dijelaskan di sini, bahwa para shahabat ini 

tidak serta merta mengambil Israiliyyât tanpa adanya perhitungan. Mereka hanya 

mengambil Israiliyyât yang sesuai dengan Islam atau yang tidak diterangkan sama 

sekali oleh Islam. Selain itu, dalam kitab tafsir, banyak riwayat yang disandarkan 

kepada para sahabat secara tidak benar. Riwayat-riwayat yang disandarkan kepada 

para sahabat ini perlu ditelaah kembali, apakah benar bersumber dari para sahabat 

tersebut ataukah hanya sebuah riwayat palsu.14  

 Dalam perkembangannya, kemunculan al-Dakhil berawal dari perhatian 

ilmiyah kesarjanaan Barat terhadap al-Qur’an yang bermula dengan kunjungan Petrus 

Venerabilis, Kepala Biara Cluny, ke Toledo pada perempat kedua abad ke-12. Dengan 

pertimbangan utama membasmi kepercayaan heretic yakni yahudi dan Islam dan 

membela keyakinan kristiani. Dari kunjungan ini menghasilan buah karya yang 

dikenal sebagai “Cluniac Corpus” , yaitu hasil dari tim penerjemah yang ditugaskan 

untuk menerjemahkan serangkaian teks Arab yang secara keseluruhan menjadi pijakan 

ilmiah bagi para misionaris kristen yang berurusan dengan Islam.  

 Trauma yang membekas akibat perang Salib antara umat Kristen yang 

berhadapan dengan umat Islam yang berlangsung berabad-abad turut andil dan yang 

paling bertanggung jawab terhadap perkembangan munculnya al-Dakhīl (kerancuan-

kerancuan dalam tafsir). Dalam kondisi semacam ini, gagasan fantastik dan imajiner 

tentang al-Qur’an, ataupun tentang Muhammad dan Islam, ditempa dalam semangat 

apologetik yang tinggi untuk menunjukkan bahwa sekalipun umat Islam secara politik 

lebih superior, tetapi secara religius mereka memiliki keyakinan penuh bid’ah yang 

sangat inferior.15  

                                                             
14 Khoirun Niat, “Al-Dakhil Dalam Kitab Al-Kasyfu Wa Al-Bayan an Tafsir Al-Quran Karya Imam 

As- Sa’labiy W. 427 H,” An-Nur 5, no. 1 (2013): 5–6. 
15 Mujiburrohman, “Al-Dakhil Dalam Ra’yi Dan Ma’tsur,” 83. 



600 Ahmad Sahal Aqil Abrori, Meirando Rukhuz 
 

Ta’wiluna: Jurnal Ilmu Al-Qur’an, Tafsir dan Pemikiran Islam, Vol. 5, No. 3, Desember 2024 

 Setelah mencermati ayat-ayat al-Qur’an dan asbāb al-nuzūlnya, dapat 

dipahami bahwa al-dakhīl telah ada pada masa diturunkannya al-Qur’an meskipun 

hanya sedikit dan terus berkembang seiring berjalannya waktu. Sehingga muncul 

beragam contoh dan corak yang dapat kita temui sampai saat ini. Al-Dakhīl ini masuk 

ke dalam tafsir al-Qur’an setelah Nabi Muhammad saw. wafat, disebabkan oleh dua 

faktor, diantaranya pertama, faktor eksternal, yaitu faktor yang dipelopori oleh 

Yahudi, Nasrani, Komunis, Filosof Eksistensialisme dan faham-faham lain yang ingin 

menghancurkan Islam secara sistematis melalui penafsiran Al-Qur’an. Hal ini akan 

berakibat bercampur aduknya tafsir al-Qur’an dengan pemikiran-pemikiran yang 

menyesatkan yang sebenarnya tidak berasal dari Islam. Kedua, faktor internal, yaitu 

faktor yang ditimbulkan oleh orang-orang yang mengaku bagian dari Islam, tetapi 

mempunyai tafsiran yang sangat berbeda dengan penafsiran jumhur ulama serta 

berbeda dengan mainstrem pemahaman Islam. Mereka memberikan penafsiran yang 

melenceng dari maqāsid al-shar’iyyah, seperti penafsiran yang diberikan oleh aliran 

Ahmadiyah, Shī’ah, Jaringan Islam Liberal (JIL) dan penafsiran saintifik seperti yang 

dilakukan oleh Nazwar Syamsu. 

 Dari penjelasan di atas, dapat ditarik benang merah bahwa autentisitas tafsir al-

Qur’an bergantung pada validitas data dan sumber yang dipakai oleh mufassir, 

sehingga penafsiran yang berlandaskan pada data-data valid dan dapat dipertanggung 

jawabkan bisa dikategorikan sebagai penafsiran yang objektif atau al-ashil.16 

 

3. Klasifikasi al-Dakhil 

Sebagaimana telah dibahas di atas bahwa al-dakhīl fī tafsīr itu diklasifikasikan menjadi 

dua macam, yaitu dakhīl al-naqli dan dakhīl al-ra’yi. 

a. Dakhīl al-Naqli 

Dalam mengklompokkan bentuk-bentuk dakhīl al-naqli, para ulama memiliki 

padangan-pandangan yang berbeda dalam menyimpulkannya, sebagaimana yang 

diungkapkan oleh Abdul Wahhāb al-Najār. Menurutnya, al-dakhīl fī al-matsūr (dakhīl 

al-Naqli) ada tujuh macam bentuk, yaitu:  

1) Hadis maudhū’  2) Hadis  Dha’īf.  3) Isrāīliyāt yang tidak sejalan dengan al-Qur’an 

dan Sunnah, atau isrāīliyāt yang tidak diketahui kevalidannya, atau tidak diketahui 

pula pertentangannya dengan al-Qur’an atau dikenal dengan istilah tawaquf. Adapun 

isrāīliyāt yang sesuai dengan al-Qur’an maka tidak termasuk dakhīl.  4)  Pendapat 

sahabat yang Dha’if.  5) Pendapat tabi'in yang Dha’if. 6) Pendapat sahabat yang 

bertentangan dengan al-Qur’an , Sunah atau dengan akal dan pertentangannya kontras 

sehingga tidak dapat dikompromikan.  7) Pendapat Tabi’īn yang bertentangan dengan 

al-Qur’an , sunah atau dengan akal dan pertentangannya kontras sehingga tidak dapat 

dikompromikan. 

b. Dakhīl al-Ra’yi 

Bentuk-bentuk dakhīl ra’yi ada tujuh macam:  

                                                             
16 Rifqatul Husna, “Autentifikasi Dan Infiltrasi Dalam Tafsir Ishari,” Mushaf : Jurnal Tafsir 
Berwawasan Keindonesiaan 1, no. 2 (2021): 132–33, https://doi.org/10.33650/mushaf.v1i2.2089. 



Fenomena  Al-Dakhil  Dalam  Tafsir  Lughawi  601 
 

Ta’wiluna: Jurnal Ilmu Al-Qur’an, Tafsir dan Pemikiran Islam, Vol. 5, No. 3, Desember 2024 

1) Dakhīl ra’yi pertama yaitu dakhīl karena sebab adanya kesalahfahaman akibat 

kurang terpenuhinya (defisien) syarat-syarat ijtihad, tetapi penafsirannya 

didasari niat yang baik 2) Dakhīl al-ra’yi kedua yaitu dakhīl karena faktor 

pemutarbalikan logika dan pengabaian makna literal. Dakhīl karena faktor ini 

sering dilakukan oleh kelompok Mu’tazilah dan sebagian filsuf muslim. 3) 

Dakhīl al-ra’yi ketiga yaitu dakhīl karena faktor kekakuan dalam penggunaan 

makna literal dan pengabaian logika. Dakhīl karena faktor ini sering dilakukan 

oleh kelompok Musyabbihah dan Mujassimah. 4) Dakhīl al-ra’yi keempat 

yaitu dakhīl karena faktor pemaksaan dan ekstrimitas dalam pengungkapan 

makna-makna filosofis yang mendalam. Dakhīl karena faktor ini sering 

dilakukan oleh kelompok sufī falsafi. 5) Dakhīl al-ra’yi kelima yaitu dakhīl 

karena faktor pemaksaan dalam menonjolkan kemampuan bahasa dan 

deklinasi. Dakhīl karena faktor ini sering dilakukan oleh sebagian ahli bahasa. 

6) Dakhīl al-ra’yi keenam yaitu dakhīl karena faktor pengungkapan dari segi-

segi  mukjizat al-Qur’an yang diadaadakan dan asing, khususnya aspek 

ilmiahnya. Dakhīl karena faktor ini sering dilakukan oleh sebagian ilmuan 

yang menguasai ilmu-ilmu kontemporer.   7) Dakhīl al-ra’yi ketujuh yaitu 

dakhīl ini karena faktor pengingkaran terhadap ayat-ayat Al-Qur’an dan 

merusak Islam.17  

 

4. d. Tafsir Lughawi dan Perkembangannya  

 Tafsir lughawi terdiri dari dua kata yaitu tafsir dan lughawi. Tafsir yang akar 

katanya berasal dari “fasara” yang artinya keterangan dan penjelasan. Sedangkan 

lughawi berasal dari asal kata “lugha” yang berarti gemar atau menetapi sesuatu. 

Manusia yang gemar dan menetapi atau menekuti kata-kata yang digunakannya, maka 

katakata tersebut disebut lughah. Dengan demikian, yang dimaksud dengan lughawi 

adalah kata- kata yang digunakan, baik secara lisan maupun tulisan. 

 Dari penjelasan diatas, dapat diambil sebuah pemahaman bahwa yang 

dimaksud dengan tafsir lughawi adalah tafsir yang mencoba menjelaskan makna-

makna Al-Qur’an dengan menggunakan kaidah- kaidah kebahasaan atau heurmenetik 

atau lebih simpelnya tafsir lughawi adalah menjelaskan Al-Qur’an al-Karim melalui 

penafsiran semiotik dan semantic yang meliputi etimologis, morfologis, leksikal, 

gramatikal, dan retorikal. Sedangkan Quraish Shihab dalam bukunya membumikan 

Al-Qur’an mendefenisikan tafsir lughawi dengan pernyataan sebagai berikut; 

Penafsiran lughawiyah adalah penafsiran yang mendekatkan kepada aspek kebahasaan 

yang mencakup disana uslub-uslub dan kaedah bahasa Arab.18  

 Berdasarkan hal itu, apabila seseorang yang ingin menafsirkan Al-Qur’an 

dengan pendekatan bahasa harus mempunyai ilmu bahasa yang digunakan Al-Qur’an 

                                                             
17 Mohamad Syasi Ii Ruhimat, “Ashil Dan Dakhil Dalam Tafsir Bi Al-Ma’tsur Karya Imam al-Suyuti” 

(Bandung: Prodi S2 Studi Agama-Agama  UIN Sunan Gunung Djati Bandung, 2020), 102–7. 
18 Dewi Murni, “Tafsir Dari Segi Coraknya Lughawi, Fiqhi Dan Ilmiy,” Syahadah : Jurnal Ilmu Al-
Quran Dan Keislaman 8, no. 1 (2020): 58. 



602 Ahmad Sahal Aqil Abrori, Meirando Rukhuz 
 

Ta’wiluna: Jurnal Ilmu Al-Qur’an, Tafsir dan Pemikiran Islam, Vol. 5, No. 3, Desember 2024 

yaitu bahasa arab dengan segala seluk-beluknya, baik yang terkait dengan nahwu, 

balaghah dan sastranya. Dengan mengetahui bahasa Al-Qur’an, seorang mufassir akan 

mudah untuk melacak dan mengetahui makna dan susunan kalimat-kalimat Alquran 

sehingga akan mampu mengungkap makna di balik kalimat tersebut. Lebih jauh, 

bahkan Ahmad Syirbashī memposisikan ilmu bahasa dan yang terkait (nahwu, saraf, 

etimologi, balagah dan qira‟at) sebagai syarat utama bagi seorang mufassir. Di sinilah, 

urgensi bahasa akan sangat tampak dalam penafsirkan Al-Qur’an.19  

 Sejarah perkembangan tafsir sudah dimulai sejak Rasulullah saw. masih hidup. 

Kapasitasnya sebagai penerima sekaligus menyampaikan wahyu Allah, 

menjadikannya orang yang pertama memahami dan menafsirkan al-Qur’an. Ketika 

menafsirkan Al- Qur’an, Rasulullah hanya menafsirkan bagian-bagian al-Qur’an yang 

sulit untuk dipahami oleh para sahabatnya, atau ayat-ayat yang langsung 

dipertanyakan oleh para sahabatnya. Menurut Musthafa al-Shawī, di antara cara 

penafsiran yang dilakukan oleh Rasulullah adalah dengan metode menggunkan 

pendekatan kebahasaan, seperti mencari persamaan kata atau menjelaskannya melalui 

ayat Al-Qur’an dengan ayat yang lainnya. 

 Setelah Rasulullah saw. wafat, maka yang menjadi pelajar, penghafal, serta 

mufasir Al-Qur’an adalah para sahabat nabi. Salah satu sahabat yang sering sekali 

ditanyai oleh para sahabat lainnya seputar makna kalimat al-Qur’an adalah Abdullah 

ibn Abbas. Penafsiran yang dilakukan oleh Ibnu ‘Abbās menjadi awal bagi penafsiran 

yang semakin mengangkat tema kebahasaan menjadi pendekatan penafsiran. Sebagai 

contoh dalam menafsirkan kata “al-rafath” dalam pembahasan kinayah dalam surat al-

Baqarah ayat 187. Dalam penafsiran tersebut Ibnu ‘Abbās mengartikan kata “al-

rafath” dengan kata “al-mubāsharah” dengan arti hubungan seksual yang dilakukan 

sepasang suami istri yang telah menikah.20  

 Penafsiran Abdullah ibn ‘Abbās yang cenderung menjadikan syair sebagai 

salah satu sumber penafsirannya merupakan cikal bikal munculnya madrasah lughah. 

Hal itu terjadi ketika menjadi pengajar dan pembimbing di madrasah tafsir di Mekah, 

yaitu pada abad pertama hijrah dan kemudian dilanjutkan oleh murid-muridnya, 

seperti Sa’id ibn Jābir, Mujāhid ibn Jabār, Ikrimah, Thāwus ibn Kaisān dan Atha’ ibn 

Abī Rabah hingga abad kedua hijrah.  

 Syeikh Hasan Husain dalam suatu pendapatnya tentang sejarah ilmu tafsir 

berpendapat bahwa para sahabat dan tabi ‘in tidak menaruh perhatian kepada ilmu 

tafsir, i’rab dan majaz pada masa permulaan pembukuan tafsir, bahkan, metode yang 

mereka gunakan sama dengan metode ahli hadis dalam meriwayatkan makna-makna 

yang terkandung dalam al-Qur’an. Kemudian kondisi yang demikian itu berubah pada 

masa berikutnya disebabkan semakin bertambah meluasnya hubungan bangsa Arab 

dan non Arab dan hilangnya zouq Araby. Maka para mufassir merasa sangat 

                                                             
19 Abdurrahman Rusli Tanjung, “Wawasan Pendekatan Al-Quran Dengan Pendekatan Corak Lugawi 

(TafsirLugawi),” Analytica Islamica 3, no. 2 (2014): 334, http://dx.doi.org/10.30829/jai.v3i2.454. 
20 Muchammad Fariz Maulana Akbar and Muhammad Rijal Maulana, “Kajian Historisitas Tafsir 

Lughowi,” Jurnal Iman Dan Spiritualitas 2, no. 2 (2022): 242, https://doi.org/10.15575/jis.v2i2.18349. 



Fenomena  Al-Dakhil  Dalam  Tafsir  Lughawi  603 
 

Ta’wiluna: Jurnal Ilmu Al-Qur’an, Tafsir dan Pemikiran Islam, Vol. 5, No. 3, Desember 2024 

memerlukan ilmu-ilmu tentang bahasa Arab yang telah dibukukan, yaitu nahwu, 

sharaf, ma’any, bayan badi’, dan lain-lain untuk menggambarkan maknamakna dan 

menjelaskan maksud-maksud Al-Qur’an yang mulia, sehingga sampailah pada kondisi 

sebagaimana sekarang.21  

 

B. Telaah Tafsir al-Kashf 

1. Biografi Imam al-Zamakhsharī 

 Nama lengkap al-Zamakhsyarī adalah Abū al-Qāsim Maḥmūd ibn ‘Umar ibn 

Muhammad bin ‘Umar al-Khuwarizmi alZamakhsyarī. Di samping nama ini ia juga 

digelari jarullah (tetangga Allah) disebabkan lamanya ia bertempat di Makkah dan 

mengambil tempat di salah satu pintu Masjidil Haram untuk berkontemplasi dan 

menyusun beberapa kitabnya. Karena khazanah keilmuannya yang kaya, oleh 

masyarakat dan rekan sejawatnya ia juga diberi gelar Fakhr Khuwarazmi (tokoh 

kebanggaan Khuwarazmi), al -Imām al‘Allāmah (penghulu para imam), al –Bahr al-

Fahhamah (samudera ilmu), Imam al-Mufassirīn (imam para mufassir), Ra’is al 

Lugawiyyīn (pemimpin para pakar bahasa) dan lain-lain.  

 Al-Zamakhsharī dilahirkan di Zamakhsyar, sebuah desa di wilayah 

Khuwarizmi pada hari Rabu, 27 Rajab 467 H. bertepatan dengan tahun 1074 M. pada 

masa pemerintahan Sultan Jalāl al-Dīn wa al-Dunyā Abū al-Fath} Malikshah (465-485 

H) dan perdana menterinya yang terkenal Nizām al-Mulk (w. 485 H). Ia lahir di 

tengah-tengah lingkungan sosial yang penuh dengan semangat kemakmuran dan 

keilmuan. 

 Orang tua al-Zamakhsharī digambarkan sebagai sosok yang bertakwa dan 

patuh pada ajaran agama. Meskipun informasi tentang mereka terbatas, namun hal ini 

dapat disimpulkan dari syair al-Zamakhsharī sendiri. Al-Zamakhsharī 

menggambarkan sendiri tentang kebesaran nama ayahnya, bahwa ia seorang ahli sastra 

yang taat beribadah, selalu berpuasa dan bangun tengah malam serta memiliki sifat 

wara’ dan zuhud. Ayah al-Zamakhsharī adalah imam di sebuah masjid di kampungnya. 

Meskipun hidup dalam kemiskinan dan tanpa banyak harta, ayahnya terlibat dalam 

masalah politik dengan penguasa saat itu, Muayyid al-Mulk, yang menyebabkan dia 

dipenjara. Ibn al-Asir, sebagaimana dikutip al-Juwainī, menggambarkan bahwa 

perdana menteri saat itu adalah orang yang buruk akhlaqnya, akibatnya ayah al-

Zamakhsharī wafat karena disiksa di dalam penjara ketika al-Zamakhsharī saat itu 

beranjak remaja.  

 Setelah perjalanan hidup yang penuh dengan perjuangan dalam menuntut ilmu, 

mengajarkan ilmu, dan menghasilkan karya yang memberi sumbangsih bagi dunia 

intelektualisme Islam, al-Zamakhsharī meninggal dunia pada malam ‘Arafah pada 

tahun 538 H. di Jurjaniah, Khwarezmia setelah kembali dari Mekkah.22  

 

                                                             
21 Syafrijal, “Tafsir Lughawi,” Al-Ta’lim 1, no. 5 (2013): 423. 
22 Saifullah Rusmin et al., “Penafsiran-Penafsiran Al-ZamakhshariTentang Teologi Dalam  Tafsir Al-

Kasyf,” Jurnal Diskursus Islam 5, no. 2 (2017): 123, https://doi.org/10.24252/jdi.v5i2.7121. 



604 Ahmad Sahal Aqil Abrori, Meirando Rukhuz 
 

Ta’wiluna: Jurnal Ilmu Al-Qur’an, Tafsir dan Pemikiran Islam, Vol. 5, No. 3, Desember 2024 

2. Karakteristik Tafsir al-Kashaf 

 Ada dua aspek atau poin penting yang bisa disuguhkan mengenai corak tafsir 

balaghi dalam kitab Tafsir Al-Kashaf ‘An Ghawamidh At-Tanzil Wa ‘Uyun Al-Aqāwil 

Fii Wujūh At-Ta’wīl karya Abū al-Qāsim al-Zamakhsharī, diantaranya : pertama, 

terkait sumber tafsir al-Kashaf yaitu diantara referensi tafsir yang sering digunakan 

adalah, Tafsir al-Mujahid (w.104 H), Tafsir ‘Amr ibn ‘As ibn ‘Ubaid al-Mu’tazilī (w. 

144 H), dan Tafsir Abi Bakr al-Mu’tazilī (w. 235 H), dan lain-lain. kedua, terkait 

sistematika tafsir al-Kashaf. Tafsir ini disusun dengan tartib mushafi, yang terdiri dari 

30 juz berisi 144 surat, dimulai dengan surat al-Fatihah dan diakhiri dengan surat al-

Nas. Tafsir ini terdiri dari 6 jilid. Penafsiran yang ditempuh al-Zamakhsyarī dalam 

karyanya ini sangat menarik, karena uraiannya singkat, jelas, dan penafsirannya 

dilakukan dengan corak lughawi balaghi serta i’tizalī. Sistematika yang di gunakan al-

Zamakhsharī dalam menafsirkan Al-Qur’an adalah sebagai berikut : 1) Mengawalinya 

dengan menyebutkan nama surat, makkiyah dan madaniyah. 2) Menjelaskan makna 

nama surat. 3) Menyebutkan keutamaan surat.  4) Memasukkan qira’at di dalamnya.  

5) Menjelaskan bahasa, nahwu, sharaf dan ilmu-ilmu bahasa Arab lainnya (secara 

tahlili). 6) Menafsirkan ayat dengan mengacu pendapat tertentu dan menepis 

penafsiran yang dianggapnya tidak tepat.  

 Secara sebagian besar dari penafsiran al-Zamakhsharī dalam tafsir ini 

bertumpu kepada ra’yu (rasio/akal), maka tidak salah seandainya tafsir al-Kashaf 

dikategorikan sebagai tafsir bi al-ra’yi, meski di dalamnya terdapat beberapa 

penafsiran yang menggunakan dalil naqli. (nash al-Qur’an dan hadis). 

 

3. Kelebihan Tafsir al-Kashf 

Diantara kelebihan-kelebihan tafsir al-Kashaf yaitu:  a) Menonjolkan sisi 

balaghah dan pengugkapan makna tersembunyi dalam al-Qur’an.  b) Memberikan 

penjelasan dari aspek ishtiqōq, Furūq lughawiyyah daqiqah, dan ishtishhād dengan 

Syair dan Natsr. c) Berusaha untuk bersikap objektif dalam menyampaikan isi tafsir, 

bijaksana dalam memberikan kritik, dan menjauhi perilaku yang tidak etis saat 

berdiskusi atau berdebat.  d) Menaruh   perhatian   besar   terhadap   ilmu   tafsir   dari   

berbagai aspeknya, serta mendalami setiap ilmu yang dipaparkan dan dibicarakan di 

dalam kitabnya itu. e) Sangat memperhatikan makna nama surat untuk memahami 

konteks makna ayat yang sedang dikaji.  f) Menyelidiki secara teliti aspek-aspek ilmu   

qira'at, masalah-masalah   yang berkaitan dengan ilmu nahwu dan Sharaf. g). 

Mengandalkan pendapat dari para pakar atau otoritas yang mengeluarkan pernyataan 

atau pendapat tersebut.23  

 

C. Al-Dakhil dalam Tafsir al-Kashaf 

                                                             
23 Sidiq Samsi Tsauri, Ahsin Sakho Muhammad, and Adha Saputra, “Corak Tafsir Balaghi  (Studi 

Analisis Tafsīr Al-Kassyāf ‘An Ghawāmiḍ Al-Tanzīl Wa ‘Uyūn Al-Aqāwīl Fī Wujūh Al-Ta’Wīl 
Karya Abu al-Qasim AzZamakhsyari),” Zad Al-Mufassirin 3, no. 1 (2021): 16–18, 

https://doi.org/10.55759/zam.v3i1.24. 



Fenomena  Al-Dakhil  Dalam  Tafsir  Lughawi  605 
 

Ta’wiluna: Jurnal Ilmu Al-Qur’an, Tafsir dan Pemikiran Islam, Vol. 5, No. 3, Desember 2024 

 Berdasarkan klasifikasi al-dakhil fi tafsir yang telah diuraikan sebelumnya, 

dapat disimpulkan bahwa penafsiran yang dilakukan oleh sebagian aliran Mu’tazilah 

termasuk ke dalam al-dakhil bi al-ra’yi (rasio). Penafsiran yang dilakukan al-

Zamakhsharī sebagai seorang mufassir yang mengikuti beraliran Mu’tazilah, lebih 

cenderung kepada penafsiran yang distorsif atau menyimpang terhadap ayat-ayat dan 

hukum-hukum Allah swt dengan tidak memperhatikan segi makna literal ayat. Mereka 

cenderung mengabaikan makna harfiyah ayat demi memasukkan interpretasi nasional 

mereka. 

 Selain faktor fanatisme terhadap mazhab yang melibatkan subjektivisme, ada 

faktor lain yang dapat menyebabkan terjadinya al-dakhil yaitu ketidaktahuan. Menurut 

Abd al-Wahhāb Fayed, faktor ini juga ditemukan dalam penafsiran al-Zamakhsharī. 

Al-Zamakhsharī dalam tafsirnya menyertakan berbagai riwayat tentang keutamaan 

surah-surah dalam l-Qur’an seperti surah al-Nazi’āt, al-Infiṭār, al-Burūj, al-Fajr, al-

Duhā, al-Tīn, al-Takāsur, al-Kawthar dan al-Kāfirūn dan beberapa surah lainnya. 

Namun setelah dilakukan telaah status berbagai riwayat tersebut tidaklah valid, karena 

ada beberapa orang dengan sengaja membuat riwayat palsu mengenai keutamaan 

surah. Oleh karea itu, apa yang disertakan oleh al-Zamakhsharī tersebut dapat 

termasuk kedalam kategori al-dakhil. 

 Meskipun tidak semua penafsiran al-Zamakhsharī termasuk ke dalam al-dakhil 

fī tafsī̄ ̄̄ r, namun sebagian penafsirannya mencerminkan aliran yang dianutnya. Hal 

tersebut tidak luput dari latar belakang subjektivitasnya sebagai teolog aliran 

Mu’tazilah. Aliran Mu’tazilah sendiri dikenal sebagai kelompok teologi pertama yang 

memperkenalka metode filsafat dalam pemikiran Islam. Hasil pemikiran aliran ini 

cenderung mendalam dan bersifat filosofis. Aliran Mu’tazilah mengkaji persoalan 

teologi menggunakan penalaran akal, sehingga sering disebut sebagai kaum rasionalis 

dalam Islam.  

 Menurut Abū Zahrah, aliran Mu’tazilah dalam menetapkan akidah berpegang 

pada premis-premis logika kecuali pada masalah-masalah yang diluar jangkauan akal. 

Aliran Mu’tazilah mempercayai kemampuan dan kekuatan yang dimiliki oleh akal. 

Sesuatu yang dapat diterima oleh akal maka mereka terima, dan yang tidak dapat 

diterima oleh akal maka mereka tolak. Aliran ini juga banyak dipengaruhi oleh 

pemikiran filsafat Yunani dan logika dalam merumuskan dasar pemahamannya. 

Ideologi mereka terdiri dari beberapa prinsip pokok, sepertipeniadaan sifat Tuhan 

(Nafy al-Sifah), keadilan Tuhan (al-‘Adlu), janji dan ancaman (al-Wa’d wa al-Wa’id), 

tempat di antara dua tempat (al-Manzilah bain al-Manzilataīn) dan perintah 

melaksanakan perbuatan baik dan larangan perbuatan munkar (al‘Amr bi al-Ma’ruf 

waal-Nahyal-Munkar).24 

 Aliran Mu’tazilah dikenal sebagai salah satu kelompok atau mazhab yang 

cenderung menafsirkan ayat-ayat al-Qur’an secara tidak proposional dan menyimpang 

dari makna teks Al-Qur’an guna mendukung prinsip-prinsip yang mereka anut. 

                                                             
24 Aziz, “Al-Dakhil DalamTafsir al-Kasysyaf Karya Al-Zamakhsyari,” 37–38. 



606 Ahmad Sahal Aqil Abrori, Meirando Rukhuz 
 

Ta’wiluna: Jurnal Ilmu Al-Qur’an, Tafsir dan Pemikiran Islam, Vol. 5, No. 3, Desember 2024 

Sebagaimana beberapa penafsiran al-Zamakhshari sebagai tokoh aliran Mu’tazilah 

yang termasuk ke dalam al-dakhil, antara lain sebagai berikut: 

 

1. QS. Al-Baqarah ayat 88. 

 Penafsiran Al-Zamakhsyari terhadap lafaz “gulf” pada ayat di atas, dengan 

makna jamaknya berarti “wadah”. Ayat di atas kemudian berarti hati kami adalah 

wadah yang mewadahi ilmu, atau bermaksud mereka tidak butuh kepada apa yang 

dibawa oleh Nabi Muhammad saw.25 Penafsiran aliran Mu’tazilah tersebut, didasari 

oleh kandungan ayat yang berkesan Allah swt telah menciptakan hati-hati mereka 

(orang kafir) tertutup dan tidak mau menerima kebenaran yaitu agama Islam. Namun, 

makna yang terdapat dalam ayat tersebut, tidak selaras dengan keyakinan aliran 

Mu’tazilah, bahwa wajib bagi Allah swt untuk hanya  menciptakan kebaikan dan 

segala hal yang baik-baik saja. 

 Dalam Tafsir al-Mishbah diterangkan bahwa ayat tersebut menggambarkan 

kata-kata negative yang diucapkan oleh mereka, sekaligus menunjukkan sifat 

sombong dan kebohongan mereka seperti yang disebutkan dalam ayat sebelumnya. 

Lebih lanjut ayat tersebut juga menjelaskan bahwa selain dari Nabi yang mereka 

dustakan, juga ada yang mereka bunuh dan mereka juga berpaling dari dakwah Nabi 

Muhammad saw.  Kemudian mereka megatakan “Hati kami tertutup” pada ayat 

yang memiliki beberapa makna. Pertama, yaitu mereka tidak mengerti apa yang 

disampaikan. Kedua, mereka menganggap diri mereka memiliki pengetahuan yang 

mencukupi sehingga tidak memerlukan petunjuk dari siapapun. 

 Namun “Tidak” pada ayat tersebut, sebenarnya menyiratkan bahwa mereka 

sadar akan hal itu, bukan karena ketidaktahuan atau kurangnya pemahaman, ataupun 

karena keyakinan bahwa mereka memiliki pengetahuan yang cukup. Ayat ini tidak 

menepis secara langsung ucapan mereka, tetapi menyampaikan kepada seipapun yang 

mau memahami bahwa keburukan telah merasuk kedalam diri mereka, sehingga 

“Allah mengutuk mereka karena kekafiran mereka”. Al-Qur’an tidak menghakimi 

bahwa mereka semua ingkar atau kafir, melainkan “Maka sedikit sekali mereka yang 

beriman”. Kata sedikit sekali dalam ayat ini mengarah pada lafaz qalīlan.26 

 

2. QS. Al-Baqarah, ayat 272 

 Penafsiran al-Zamakhsharī terhadap lafaz “huda” (petunjuk) pada ayat, bukan 

diciptakan oleh Allah swt tetapi hamba-Nya sendiri yang menciptakannya untuk 

dirinya sendiri. Lafaz “hudā” pada ayat ditafsirkan dengan lutf (kelembutan), sehingga 

redaksi ayat tersebut dalam tafsir al-kashf ditafsirkan dengan walakinnaallah yaltafu 

bi man ya’lamu anna al-latfa yanfa’u fihi. Lutf dalam istilah kalam Mu’tazilah 

merupakan sesuatu hal yang memungkinkan manusia untuk menjadi mukmin , yang 

tanpa hal tersebut manusia dapat terjerumus untuk bertindak sebaliknya. Namun 

konsep lutf ini tidak menghilangkan makna kebebasan manusia, yang merupakan 

                                                             
25 Imam Al-Zamakhshari, “Tafsir Al-Kashf” (Beirut: Dar al-Ma’rifah, 2009), 85. 
26 Aziz, “Al-Dakhil DalamTafsir al-Kasysyaf Karya Al-Zamakhsyari,” 39. 



Fenomena  Al-Dakhil  Dalam  Tafsir  Lughawi  607 
 

Ta’wiluna: Jurnal Ilmu Al-Qur’an, Tafsir dan Pemikiran Islam, Vol. 5, No. 3, Desember 2024 

konsep utama dalam aliran Mu’tazilah. Hal ini karena lutf hanya dianugerahkan 

kepada orang-orang tertentu yang dianggap memiliki potensi untuk beriman, sehingga 

lutf tidak akan diberikan kepada orang-orang yang menolak kebenaran.27 

 Berdasarkan hal tersebut, ayat di atas oleh aliran Mu’tazilah dimaknai bahwa 

hamba yang menciptakan petunjuk untuk dirinya sendiri. Hal ini didasarkan berdasar 

pada tiga alasan utama. Pertama,  Allah swt memudahkan makhluk untuk menuju 

suatu tujuan (Allah SWT menhendaki kebaikan bagi makhluk-Nya). Kedua, Allah swt 

tidak menghendaki keburukan apalagi memerintahkannya. Ketiga, Allah swt tidak 

menciptakan perbuatan yang buruk dari seorang hamba. Dalam keyakinan Aliran 

Mu’tazilah ayat tersebut diterjemahkan sesuai dengan keyakinan mereka akan 

kebebasan manusia dalam menentukan tindakan mereka sendiri.28 

 

3. QS. Al-Zumar ayat 53 

 Aliran Mu’tazilah cenderung memberikan interpretasi yang ketat terhadap 

ayat-ayat Al-Qur'an, dimana pemahaman literalnya seringkali berbeda dengan 

keyakinan mereka. Salah satu contohnya adalah dalam hal janji dan ancaman Allah 

SWT yang diyakini pasti akan dipenuhi oleh-Nya dalam ayat ini. Mu’tazilah 

memahami bahwa ayat ini menegaskan bahwa Allah swt wajib mengampuni setiap 

dosa yang diiringi dengan taubat, begitu juga sebaliknya. Hal ini karena penggalan 

awal ayat selanjutnya pada QS. al-Zumar, 54. Seandainya yang dimaksudkan tidak 

seperti yang “kami” katakan, tentu tidak ada artinya firman Allah dalam QS. Al-

Zumar, 54.29 Dari interpretasi tersebut, terlihat bahwa aliran Mu’tazilah tetap 

mempertahankan keyakinan mereka terkait konsep al-wa’d wa al-wa’id (janji dan 

ancaman), sambil menolak pemahaman ayat yang menyatakan bahwa Allah SWT akan 

mengampuni segala dosa.30 

 

4. QS. Al-Qiyamah ayat 22-23 

 Menurut penafsiran al-Zamakhshari yang sesuai dengan keyakinan aliran 

Mu’tazilah, manusia tidak dapat melihat Allah swt. Mereka menegaskan bahwa 

pendapat mereka menyangkal kemungkinan melihat Allah dengan alasan dari firman 

Allah tersebut, dan mereka memberikan beberapa argumen yang jelas. Mereka 

menjelaskan bahwa "nadzar" (pandangan) tidak sama dengan melihat (ru’yah), dan 

bahwa melihat (ru’yah) bukanlah salah satu makna dari pandangan (nazdar) tersebut. 

Menurut mereka, pandangan (nadzar) memiliki beragam makna, termasuk 

menggerakkan biji mata ke arah suatu benda untuk melihatnya, menunggu, simpati, 

berbaik hati, dan merenung.31  

                                                             
27 Al-Zamakhshari, “Tafsir Al-Kashf,” 152. 
28 Aziz, “Al-Dakhil DalamTafsir al-Kasysyaf Karya Al-Zamakhsyari,” 41–42. 
29 Al-Zamakhshari, “Tafsir Al-Kashf,” 944. 
30 Aziz, “Al-Dakhil DalamTafsir al-Kasysyaf Karya Al-Zamakhsyari,” 43. 
31 Al-Zamakhshari, “Tafsir Al-Kashf,” 1162. 



608 Ahmad Sahal Aqil Abrori, Meirando Rukhuz 
 

Ta’wiluna: Jurnal Ilmu Al-Qur’an, Tafsir dan Pemikiran Islam, Vol. 5, No. 3, Desember 2024 

 Menurut aliran Mu’tazilah, ru’yah (melihat) bukanlah bagian dari makna 

nadzar (pandangan), sehingga membandingkan makna nadzar dengan ru’yah tidak 

sesuai dengan makna lahiriyah ayat tersebut. Oleh karena itu, aliran Mu’tazilah 

berpendapat bahwa perlu mencari penafsiran lain terhadap kata ru’yah. Beberapa dari 

mereka menginterpretasikan ru’yah sebagai "menunggu pahala", meskipun makna 

tersebut tidak secara langsung tertera dalam ayat, tetapi hal itu diasosiasikan dengan 

praktik budaya Arab yang umum. Selain itu, ada yang menafsirkan nadzar sebagai 

"menunggu nikmat dari Tuhannya", yang didasarkan pada konteks penggunaan kata 

ilā rabbiha.32 

 

Kesimpulan 

 Al-Dakhil menjadi salah satu komponen penting dalam kajian ilmu tafsir untuk 

menentukan keaslian tafsir yang disampaikan oleh semua orang dan juga menetapkan 

kesahihan tafsir tersebut berdasarkan sanad. Berbagai macam corak tafsir yang telah 

muncul dan berkembang terus menemukan inovasi dan karakteristiknya, tak terkecuali 

tafsir lughawi.  Tafsir lughawi adalah tafsir yang mencoba menjelaskan makna-makna 

al-Qur’an dengan menggunakan kaidah- kaidah kebahasaan atau lebih simpelnya tafsir 

lughawi adalah menjelaskan Al-Qur’an melalui interpretasi semiotik dan 

semantikyang meliputi etimologis, morfologis, leksikal, gramatikal, dan retorikal. 

Contoh dari tafsir lughawi adalah Tafsir Al-Kashf karya Al-Zamakhsyarī. 

 Meskipun tidak secara keseluruhan penafsiran al-Zamakhsharī termasuk ke 

dalam al-dakhil fī tafsir, tetapi sebagian penafsirannya mencerminkan aliran yang 

diyakininya. Hal tersebut tidak luput dari latar belakang subjektivitasnya sebagai 

teolog aliran Mu’tazilah. Aliran Mu’tazilah sendiri dikenal sebagai kelompok teologi 

pertama yang mengenalkan metode-metode filsafat. Hasil pemikiran aliran ini bersifat 

mendalam dan filosofis. Aliran Mu’tazilah mengkaji persoalan teologi menggunakan 

penalaran akal, sehingga disebut sebagai kaum rasionalis Islam. Dalam penelitian ini 

ditemukan dalam penafsiran al-Zamaksharī yang termasuk ke dalam al-Dakhil 

meskipun tidak secara keseluruhan tetapi sebagaian penafsirannya mencerminkan 

aliran yang dianutnya. Hal tersebut tidak luput dari latar belakang subjektivitas al-

Zamakhsharī sebagai teolog aliran Mu’tazilah. 

 

 

Daftar Pustaka 

Akbar, Muchammad Fariz Maulana, and Muhammad Rijal Maulana. “Kajian 

Historisitas Tafsir Lughowi.” Jurnal Iman Dan Spiritualitas 2, no. 2 (2022). 

https://doi.org/10.15575/jis.v2i2.18349. 

Al-Zamakhshari, Imam. “Tafsir Al-Kashf.” Beirut: Dar al-Ma’rifah, 2009. 

                                                             
32 Aziz, “Al-Dakhil DalamTafsir al-Kasysyaf Karya Al-Zamakhsyari,” 46. 



Fenomena  Al-Dakhil  Dalam  Tafsir  Lughawi  609 
 

Ta’wiluna: Jurnal Ilmu Al-Qur’an, Tafsir dan Pemikiran Islam, Vol. 5, No. 3, Desember 2024 

Aziz, Azalia Wardha. “Al-Dakhil DalamTafsir al-Kasysyaf Karya Al-Zamakhsyari.” 

Maghza 8, no. 1 (2023). 

Ghosiyah, Enok. “Al-Dakhil Fi Al-Tafsir  Sebagai Objek Kajian Ilmu Al-Qur’an.” Al-

Fath 9, no. 1 (2015). https://doi.org/10.32678/alfath.v9i1.3328. 

Humaira, Dara, and Khairun Nisa. “Unsur I’tizali Dalam Tafsir Al-Kasysyf (Kajian 

Kritis Metodologi Al-Zamakhsyari).” Maghza : Jurnal Ilmu Al-Qur’an Dan 

Tafsir 1, no. 1 (2016). https://doi.org/10.24090/maghza.v1i1.694. 

Husna, Rifqatul. “Autentifikasi Dan Infiltrasi Dalam Tafsir Ishari.” Mushaf : Jurnal 

Tafsir Berwawasan Keindonesiaan 1, no. 2 (2021). 

https://doi.org/10.33650/mushaf.v1i2.2089. 

Islam, Ahmad Fakhruddin Fajrul. “Al-Dakhil Fi Tafsir (Studi Kritis Dalam 

Metodologi Tafsir).” Tafaqquh : Jurnal Penelitian Dan Kajian Keislaman 2, 

no. 2 (2014). https://doi.org/10.52431/tafaqquh.v2i2.31. 

Junaidi, Rofiq. “Al-Ashil Wa Dakhil Fi Tafsir.” Al-A’raf : Jurnal Pemikiran Islam 

Dan Filsafat 11 (n.d.): 2014. https://doi.org/10.22515/ajpif.v11i2.1192. 

Mujiburrohman. “Al-Dakhil Dalam Ra’yi Dan Ma’tsur.” Jurnal  Pemikiran, 

Pendidikan Dan Penelitian Ke-Islaman 6, no. 1 (2020). 

https://doi.org/10.31102/ahsana..6.1.2020.81-90. 

Murni, Dewi. “Tafsir Dari Segi Coraknya Lughawi, Fiqhi Dan Ilmiy.” Syahadah : 

Jurnal Ilmu Al-Qur’an Dan Keislaman 8, no. 1 (2020). 

Niat, Khoirun. “Al-Dakhil Dalam Kitab Al-Kasyfu Wa Al-Bayan an Tafsir Al-Qur’an 

Karya Imam As- Sa’labiy W. 427 H.” An-Nur 5, no. 1 (2013). 

Ni’mah, Siar. “Al- Dakhil Dalam Tafsir (Studi Atas Penafsiran Esoterik Ayat-Ayat 

Imamah Husain al-Tabataba’i  Dalam Tafsir al - Mizan ).” Jurnal Kaca : Jurnal 

Dialogis Ilmu Ushuluddin 9, no. 1 (2019). 

https://doi.org/10.36781/kaca.v9i1.3009. 

Nurusshoumi, Ainita. “Penyimpangan Dalam Tafsir: Kajian Unsur Al Dakhil  Dalam 

Tafsir Al-Qummi Karya Ali Bin Ibrahim Al-Qummi.” Jurnal Al-Tadabbur : 

Jurnal Ilmu Al-Qur’an Dan Tafsir 6, no. 2 (2021). 

https://doi.org/10.30868/at.v6i02.1484. 

Putriyani, Siti Nur Umdati, and Ira Nazhifatul Qalbah. “Menyingkap Polemik 

Historisitas Tafsir Corak Lughawi.” Jurnal Iman Dan Spiritualitas 3, no. 1 

(2023). https://doi.org/10.15575/jis.v3i1.21802. 



610 Ahmad Sahal Aqil Abrori, Meirando Rukhuz 
 

Ta’wiluna: Jurnal Ilmu Al-Qur’an, Tafsir dan Pemikiran Islam, Vol. 5, No. 3, Desember 2024 

Ride, Ahmad Rozy, and Abdul Kadir Riyadi. “Al-Dakhil Dalam Tafsir Ilmi (Kajian 

Kritik Husain al-Dzahabi Atas Kitab al Jawahir Fi Tafsir Quran.” Tajdid Jurnal 

Ilmu Ushuluddin 21, no. 2 (n.d.): 2022. https://doi.org/10.30631/tjd.v21i2.262. 

Ruhimat, Mohamad Syasi Ii. “Ashil Dan Dakhil Dalam Tafsir Bi Al-Ma’tsur Karya 

Imam al-Suyuti.” Bandung: Prodi S2 Studi Agama-Agama  UIN Sunan 

Gunung Djati Bandung, 2020. 

Saifullah Rusmin, M. Galib, M, Achmad Abubakar, and Musafir Pabbabari. 

“Penafsiran-Penafsiran Al-ZamakhshariTentang Teologi Dalam  Tafsir Al-

Kasyf.” Jurnal Diskursus Islam 5, no. 2 (2017). 

https://doi.org/10.24252/jdi.v5i2.7121. 

Sulthoni, Akhmad. “Hermeneutika  Al-Qur’an Perspektif Ad-Dakhil Fi At-Tafsir.” Al 

Karma : Jurnal Studi Ilmu Al-Qur’an Dan Tafsir 3, no. 2 (2019). 

https://doi.org/10.58438/alkarima.v3i2.24. 

Syafrijal. “Tafsir Lughawi.” Al-Ta’lim 1, no. 5 (2013). 

Tanjung, Abdurrahman Rusli. “Wawasan Pendekatan Al-Qur’an Dengan Pendekatan 

Corak Lugawi (TafsirLugawi).” Analytica Islamica 3, no. 2 (2014). 

http://dx.doi.org/10.30829/jai.v3i2.454. 

Tsauri, Sidiq Samsi, Ahsin Sakho Muhammad, and Adha Saputra. “Corak Tafsir 

Balaghi  (Studi Analisis Tafsīr Al-Kassyāf ‘An Ghawāmiḍ Al-Tanzīl Wa 

‘Uyūn Al-Aqāwīl Fī Wujūh Al-Ta’Wīl Karya Abu al-Qasim 

AzZamakhsyari).” Zad Al-Mufassirin 3, no. 1 (2021). 

https://doi.org/10.55759/zam.v3i1.24. 

Ulinnuha, Muhammad. “Konsep Al-Ashil Dan Al-Dakhil Dalam Tafsir Quran.” 

Madania 21, no. 2 (2017). 

 


