
Ta’wiluna: Jurnal Ilmu Al-Qur’an, Tafsir dan Pemikiran Islam  
Volume 5, Number 3 Desember 2024  

e-ISSN: 2723-0422  
https://ejournal.iaifa.ac.id/index.php/takwiluna 
 

 

Ta’wiluna: Jurnal Ilmu Al-Qur’an, Tafsir dan Pemikiran Islam, Vol. 5, No. 3, Desember 2024 

This work is licensed under a Creative 

Commons Attribution‐ShareAlike 4.0 

International License 

 

Accepted: 

 November 2024 
Revised: 

Desember 2024 

Published: 

Desember 2024 

 

Pergeseran Makna Al-Maghdu>b dan Ad-Dha>llin dalam QS. Al-

Fatihah: 7  
(Studi Analisis Semiotika Roland Barthes) 

 
Muchammad Faz Tazakka 

Universitas Islam Negeri Sunan Kalijaga Yogyakarta 

Gmail: muchfaztazakka@gmail.com  

 

Abstract 

his article analyzes the semantic shifts of al-Maghdub (those who incur wrath) and ad-

Dhallin (those who go astray) in QS. Al-Fatihah: 7 using Roland Barthes’ semiotics 

framework. The study aims to uncover the layers of meaning—literal (denotation), 

symbolic (connotation), and mythological—embedded in these terms. Employing a 

descriptive-analytical method and library research, the study reveals that classical 

exegesis often associates al-Maghdub with the Jews and ad-Dhallin with Christians. 

However, Barthes’ semiotic analysis suggests a broader, universal interpretation. Al-

Maghdub represents those who consciously reject the truth, while ad-Dhallin refers to 

individuals who deviate from the right path due to ignorance or external influences. 

At the mythological level, these terms transcend specific religious identities, reflecting 

universal moral categories relevant to the spiritual and ethical challenges of modern 

humanity. 

Keywords: Al-Qur’an, Ad-Dhallin, al-Maghdub, Fatihah, Roland Barthes, semiotics, 

universality. 

Abstrak 

Artikel ini menganalisis pergeseran makna al-Maghdub (mereka yang dimurkai) dan 

ad-Dhallin (mereka yang tersesat) dalam Qs. Al-Fatihah: 7 menggunakan pendekatan 

semiotika Roland Barthes. Penelitian ini bertujuan mengungkap lapisan-lapisan 

makna literal (denotasi), simbolis (konotasi), dan mitos yang terkandung dalam kedua 

istilah tersebut. Dengan teknik deskriptif-analitis dan metode kepustakaan, ditemukan 

bahwa tafsir klasik sering mengidentifikasi al-Maghdub dengan kaum Yahudi dan ad-

Dhallin dengan Nasrani. Namun, analisis semiotika Barthes menunjukkan bahwa 

makna kedua istilah ini meluas secara universal. Al-Maghdub merepresentasikan 

kelompok yang secara sadar menolak kebenaran, sementara ad-Dhallin 

menggambarkan mereka yang tersesat akibat ketidaktahuan atau pengaruh eksternal. 

Pada tingkat mitos, istilah tersebut mencerminkan kategori moral yang melintasi 

identitas agama dan budaya, relevan dengan berbagai tantangan spiritual dan etika 

manusia modern. 

Kata Kunci: ad-Dhallin, al-Maghdub, Al-Qur'an, hermeneutika, Roland Barthes, 

semiotika, tafsir Makkiyah, universalitas. 

https://ejournal.iaifa.ac.id/index.php/
mailto:muchfaztazakka@gmail.com


 

Pergeseran Makna Al-Maghdub dan Ad-Dhallin dalam Qs. Al-Fatihah: 7 679 
 

Ta’wiluna: Jurnal Ilmu Al-Qur’an, Tafsir dan Pemikiran Islam, Vol. 5, No. 3, Desember 2024 

Pendahuluan  

 Dasarnya manusia adalah makhluk sosial, karena itu manusia merupakan 

makhluk yang senang berkomunikasi. Kaitannya komunikasi adalah dengan sistem 

bahasa, bahasa inilah yang kemudian oleh de Saussure disebut sebagai sistem tanda.1 

Dengan bahasa maka manusia dapat mengungkap sebuah makna yang ada pada sekitar 

manusia, maka bahasa ini adalah alat komunikasi yang digunakan oleh Allah untuk 

menyampaikan firman kepada mahkluknya. Sebagaimana yang masyhur bahwa al-

Qur’an diturunkan menggunakan bahasa Arab (bahasa manusia) supaya manusia dapat 

berpikir.  

 Komaruddin Hidayat mengatakan, bahwa al-Qur’an adalah teks suci otonom, 

menampilkan dirinya sebagai jaringan tanda sehingga memungkinkan terjadi dialog, 

semula al-Qur’an secara aktif berbicara dengan Nabi Muhammad, kemudian 

mengalami peralihan menjadi pasif dan menunggu penafsir untuk mengungkap 

makna-makna yang terkandung di dalamnya, karenanya semiotika disini adalah salah 

satu cara untuk mendekati dan mengungkap makna dari al-Qur’an.2 Sehingga menjadi 

benar pendapat De Saussure, bahwa bahasa adalah sistem tanda, maka al-Qur’an 

adalah tanda yang harus di bedah untuk menemukan makna dari tanda tersebut, karena 

antara bahasa dan makna saling terkait dan tidak melepas diri. Dalam kaitan tanda 

dalam al-Qur’an, salah satunya adalah surat al-Fatihah.  

 Surat al-Fatihah memiliki posisi istimewa dalam al-Qur'an, tidak hanya sebagai 

surat pembuka tetapi juga sebagai inti dari kitab suci (umm al-kitab) ini. Dalam redaksi 

ayat ketujuh dari Surah al-Fatihah, memuat istilah al-Maghdub dan ad-Dhallin, 

beberapa literatur tafsir seperti at-Thabari3 dan Ibnu Katsir,4 secara umum mengaitkan 

al-Maghdub dengan kaum Yahudi dan ad-Dhallin dengan kaum Nasrani. Namun, 

seiring dengan dinamika sosio-budaya dan konteks kekinian, memungkinkan adanya 

pergeseran makna dari term tersebut sehingga relevansi pesan menjadi lebih umum.  

 Penelitian mengenai surat al-Fatihah dengan analisis semiotika tidak banyak 

dilakukan, beberapa penelitian yang mengandung tema tersebut adalah penelitian Ulin 

Nuha dengan judul “Surah al-Fatihah: Sebuah Tafsiran Perspektif Semiotika Bahasa”5 

dan makalah dari Bermawy Munthe tentang semiotika al-Fatihah yang sedikit 

menjelaskan bagaimana semiotika adalah cara dialog Allah melalui al-Qur’an dengan 

hambanya.6 Pada penelitian dari Ulin Nuha menjelaskan secara struktural ala 

semiotika de Saussure dalam menganalisis surat al-Fatihah, sehingga masih terdapat 

ruang kosong mengenai adanya penggalian makna dan pengungkapan pesan terdalam 

                                                             
1 Kaelan, Filsafat Bahasa Semiotika dan Hermeneutika (Yogyakarta: Paradigma, 2009), h. 159. 
2 Komaruddin Hidayat, Memahami Bahasa Agama: Sebuah Kajian Hermeneutik (Jakarta: Paramadina, 

1996), h. 116. 
3 Abu Ja’far Muhammad bin Jarir At-Thabari, Tafsir at-Thabari, Terj. Ahsan (Jakarta: Pustaka Azzam, 

2008), h. 261–66. 
4 Ibnu Katsir Al-Dimasyqi, Tafsir Al-Qur’an Al-’Adzim, Juz 1, (Beirut: Dar Kutub al-ilmiyah, 1998), h. 

142–43. 
5 Ulin Nuha, “Surah Al-Fatihah: Sebuah Tafsiran Perspektif Semiotika Bahasa,” An-Nur: Jurnal Studi 

Islam Vol. 4, No. 2 (Agustus 2012). 
6 Bermawy Munthe, “Semiotika Al-Fatihah” (Yogyakarta, UIN Sunan Kalijaga, 2012). 



 

680 Muchammad Faz Tazakka 
 

Ta’wiluna: Jurnal Ilmu Al-Qur’an, Tafsir dan Pemikiran Islam, Vol. 5, No. 3, Desember 2024 

dari surat al-Fatihah terkhusus kata al-maghdu>b dan ad-dha>llin. Sedangkan penelitian 

dari Bermawy Munthe, masih belum secara jelas mengungkap bagaimana kata al-

maghdu>b dan ad-dha>llin di interpretasikan dan digali maknanya sehingga relevansi 

pesan-pesan tersembunyi di dalamnya belum tersentuh. 

 Melihat tinjauan penelitian diatas, maka penulis bertujuan menganalisis 

mengenai pergeseran makna al-maghdu>b dan ad-dha>llin dalam Qs. al-Fatihah:7 dan 

menemukan makna terdalam dengan menggunakan teori semiotika Roland Barthes. 

Studi ini tidak hanya menghormati kontribusi tafsir klasik, tetapi juga menggali 

relevansi makna dalam konteks modern. Dengan demikian, penelitian ini diharapkan 

dapat memberikan kontribusi baru dalam studi al-Qur’an, khususnya dalam 

memahami dinamika makna yang mencerminkan kompleksitas interaksi antara teks, 

pembacaan, dan realitas zaman. 

Metode Penelitian 

Penelitian ini dalam mengumpulkan data menggunakan teknik kepustakaan 

(library research), artinya merujuk kepada kamus, kitab-kitab tafsir, buku dan tulisan 

ilmiah yang relevan terhadap tema penelitian. Pada proses penelitiannya, penulis 

melakukan metode deskriptif-analitis, artinya penulis menyajikan sumber data teks 

yang tepat kemudian menganalisis data tersebut dengan menggunakan teori semiotika 

Roland Barthes. 

Penelitian ini, penulis menggunakan teori semiotika Roland Barthes, yang 

menawarkan perspektif inovatif untuk mengurai lapisan-lapisan makna dalam teks al-

Qur’an. Melalui analisis setiap lapisan denotasi maupun konotasi memungkinkan 

eksplorasi makna literal yang terkandung pada istilah al-maghdub dan ad-dhallin. 

Setelahnya, mengupayakan penemuan sistem mitos yang relevan untuk memahami 

bagaimana makna-makna eksplisit yang muncul dapat mencerminkan konstruksi 

pemahaman teologi dan ideologi tertentu7, dan mungkin mengalami transformasi dari 

masa ke masa. 

 

Hasil dan Pembahasan 

A. Teori Semiotika Roland Barthes 

Secara istilah, semiotika berasal dari bahasa Greek seme, semeion, semeiotikos 

yang artinya adalah tanda atau menurut Cobley dan Jansz berarti penafsiran tanda yang 

merujuk pada pendapat Plato.8 Karenanya semiotika adalah sebuah disiplin ilmu yang 

menganalisis tanda dan makna dari dalam tanda.9 De Saussure sebagai bapak 

Semiotika mengklasifikasikan tanda menjadi dua bagian yaitu penanda dan petanda.10 

Penanda adalah wujud yang diambil dari tanda sedangkan petanda adalah konsep yang 

                                                             
7 Roland Barthes, Mythologies, trans. oleh Annette Lavers (New York: The Noonday Press, 1972), h. 

110-126. 
8 Paul Cobley dan Litza Jansz, Introducing Semiotics (Cambridge: Icon Books UK, 1999), h. 4. 
9 Kaelan, Filsafat Bahasa Semiotika dan Hermeneutika, h. 210. 
10 Muhammad Jamaluddin, N. Aini, dan A. Shahibul Millah, “Mitologi dalam Qs. al-Kafirun Perspektif 

Semiotika Roland Barthes,” Jalsah: Jurnal Studi Al-Qur’an dan As-Sunnah Vol. 1, no. 1 (2021). 



 

Pergeseran Makna Al-Maghdub dan Ad-Dhallin dalam Qs. Al-Fatihah: 7 681 
 

Ta’wiluna: Jurnal Ilmu Al-Qur’an, Tafsir dan Pemikiran Islam, Vol. 5, No. 3, Desember 2024 

mewakili petanda. Tanda sendiri dapat berupa bentuk kata, gambar, gerak tubuh, suara 

dan objek.  

Pengertian yang lebih universal, semiotika adalah studi yang sistematis 

membahas produksi tanda dan menginterpretasi tanda, dan secara fungsional untuk 

kepentingan kemanusiaan.11 Sehingga terdapat istilah manusia sebagai homo 

semioticus, karena gencarnya manusia menemukan tanda dan menginterpretasikan 

tanda.12 Sebagai contoh, adanya banjir menandakan adanya curah hujan yang tinggi. 

Namun, Barthes disini memiliki pemahaman yang berbeda tentang sistema tanda. 

Roland Barthes (1915-1980 M) adalah seorang filsuf dan post-strukturalis yang 

menjadi murid dari bapak semiotika modern Ferdinand de Saussure. Pengembangan 

semiotika Barthes dengan sistem mitos nya muncul atas kegelisahan mengenai sistem 

tanda dari de Saussure yang hanya fokus bagaimana mendalami tataran struktur 

bahasa, padahal dalam struktur tanda terdapat dimensi yang muncul dari nilai ideologi 

sosio-budaya dan aplikatif terhadap kehidupan sosial.13 Dengan arti lain, semiotika 

adalah tanda yang muncul di kehidupan sosial, tidak hanya menguliti struktur 

kebahasaan namun dapat diterapkan di luar aspek kebahasaan. Karena itu, Barthes 

memiliki pandangan bahwa sistem tanda merefleksikan asumsi masyarakat tertentu 

dengan konteks masa tertentu.14  

   Barthes dalam proses metodologinya menerapkan sistem dua tahapan. 

Tahapan pertama, menggunakan konstruksi sistem tanda yang lahir dari konsep 

petanda dan penanda dari de Saussure, atau menurut Barthes adalah makna denotasi. 

Tahapan kedua, makna konotasi.  Sistem kedua ini adalah part penting dari Barthes 

tentang hasil pengembangan teori de Saussure yang dikenal Two Order of 

Signification. Menurut Barthes, dalam sistem mitos, bentuknya berupa wacana, 

mengandung visi penaturalisasian ideologi pesan yang muncul di khalayak umum, dan 

mitos juga menampilkan makna terjauh dari tanda yang muncul. 

Berikut tabel tahapan makna semiotika Roland Barthes: 

 

 

 

 

 

 

 

 

                                                             
11 Roland Barthes, The Semiotic Challenge (New York: Hill & Wang, 1988), h. 172. 
12 Nyoman Kutha Ratna, Teori, Metode dan Teknik Penelitian Sastra (Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 

2004), h. 97. 

 13 Faiz Wildan Mustofa dan Adib Sofia, “The Active Attitude of the Moderates: Semiotic Review of 

the Term Ummatan Wasathan in the Qur’an,” Al-Quds: Jurnal Studi Alquran dan Hadis Vol. 8, no. 3 

(2024). 

 14 Alex Sobur, Semiotika Komunikasi (Bandung: PT. Remaja Rosda Karya, 2006), h. 14. 

Language 

Mitos 

1. Penanda 

(Signifier) 

2. Petanda  

(Signified) 

3. Tanda (Sign) 

I. Penanda (Signifier) 

II. Petanda 

(Signified) 

(Signified) III. Tanda (Sign) 



 

682 Muchammad Faz Tazakka 
 

Ta’wiluna: Jurnal Ilmu Al-Qur’an, Tafsir dan Pemikiran Islam, Vol. 5, No. 3, Desember 2024 

Berdasarkan pada tabel diatas terdapat skema semiologis yaitu bahasa dan mitos. 

Karena Barthes mengungkapkan bahwa semua realitas ataupun gagasan yang muncul 

di dunia dapat dipahami sebagai mitos, maka perlunya mendapatkan mitos dengan 

mengonstruksi sistema tanda dua lapis dari tiga aspek, yaitu; penanda, petanda dan 

tanda. Sistem lapisan penandaan dalam sebuah mitos diatas, adalah rangkaian 

semiologi yang berkembang dari de Saussure, dan pada langkah mitos maka tanda 

yang muncul pada sistem primer merupakan penanda baru, kemudian diasosikan 

menjadi terbentuk tanda baru yang disepakati bersama dan diterima tanpa intervensi.15 

Barthes meyakini bahwa untuk mencapai mitos, maka objek yang dikaji harus 

berdiri sendiri, dikaji, melepaskan makna yang mengikat dirinya dan dibuat berbicara 

dengan dirinya sendiri. Artinya barthes disini tidak melibatkan pengarang teks untuk 

menentukan kebermaksudan. Dengan kata lain, barthes secara eksplisit menyetujui 

pada fase penafsiran menganggap pengarang telah mati (the Death of the Author), 

pernyataan ini penting diutarakan tentang nilai mitos karena dengan tidak adanya 

intervensi makna final dan paling benar dari pengarang teks atau otoritas, maka 

kebebasan menentukan mitos dapat terus berjalan.  

Perspektif yang dilakukan Barthes diatas adalah cara penawaran metodologi 

yang dapat membuka interpretasi baru dan menawarkan makna yang terus 

berkembang. Kemudian bagaimana menginterpretasi al-Qur’an dengan semiotika 

seperti ini?, bahwa menjadi sebuah pengetahuan mengenai keberadaan al-Qur’an 

adalah teks yang pasif dan statis padahal realitas terus berjalan, justru disini peran 

penting semiotika membaca teks al-Qur’an. Al-Qur’an dapat bertransformasi secara 

aktif saat seorang membacanya dan merefleksikan ekspresi pesan yang tersembuyi dari 

teks al-Qur’an. Karena spirit semiotika adalah penggalian maksud yang terdalam dan 

bergeraknya teks secara masif. 

Senada dengan pendapat diatas, bahwa menurut Muhammad Arkoun, penafsiran 

menggunakan semiotika adalah cara untuk membaca fenomena keagamaan dengan 

sistematis dan terbuka pada zaman, baik fenomena yang tergambar dalam masyarakat 

atau dalam teks keagamaan. Bagi Arkoun, al-Qur’an adalah corpus of affirmation 

(korpus ujaran) dengan bentuk bahasa Arab yang terbatas, terbuka dan memiliki 

potensi kandungan makna yang luas nan kontekstual (sebuah usulan penandaan 

potensial dari Tuhan kepada seluruh manusia). Ayat-ayat yang muncul pada teks al-

Qur’an tidak terlepas dan diperkaya oleh aspek sosio-politik dan sosio-budaya yang 

melingkupi, sehingga semiotika memiliki fungsi untuk menangkap tanda atau mitos 

sehingga memunculkan simbol atau pemaknaan tertentu.16  

 

B. Aplikasi Semiotika Roland Barthes terhadap Al-Maghdub dan Adh-Dhallin 

dalam Qs. al-Fatihah: 7 

a. Makna Denotasi Al-Maghdu>b dan Adh-Dha>llin dalam Qs. al-Fatihah:7 

                                                             
  15 Roland Barthes, Mitologi, trans. oleh Nurhadi (Bantul: Kreasi Wacana, 2018), h. 164. 

 16 Muhammad Arkoun, Nalar Islam dan Nalar Modern; Berbagai Tantangan dan Jalan Baru, trans. 

oleh Rahayu S. Hidayata (Jakarta: INIS, 1994), 194. 



 

Pergeseran Makna Al-Maghdub dan Ad-Dhallin dalam Qs. Al-Fatihah: 7 683 
 

Ta’wiluna: Jurnal Ilmu Al-Qur’an, Tafsir dan Pemikiran Islam, Vol. 5, No. 3, Desember 2024 

 Tahap semiotika awal yang dilakukan adalah menganalisis makna denotasi 

pada kata al-maghdu>b dan adh-dha>liin dengan macam variabel yang muncul, 

kemudian menemukan makna harfiahnya. Sebelum membedah lebih jauh dengan 

macam kamus-kamus lintas generasi untuk mengungkap makna literalnya, maka perlu 

melihat redaksi ayat yang menjadi objek untuk membantu arah jalannya penelitian. 

 ٧نَ يْ صِراَطَ الَّذِيْنَ انَْ عَمْتَ عَلَيْهِمْ ەۙ غَيْرِ الْمَغْضُوْبِ عَلَيْهِمْ وَلََ الضَّاۤلِ  
 “Yaitu jalan orang-orang yang Engkau (Allah) beri nikmat, bukan jalan 

mereka yang Engkau murkai, dan bukan (pula) orang-orang yang tersesat. 

 Kata ad-dha>llin adalah bentuk jamak dari kata dhalla-yadhillu, yang menurut 

Muhammad Fuad Abd al-Baqi’ dalam al-Mu’jam Mufahraz li Alfadz al-Qur’an, 

cabang-cabang dari kata dhalla dalam al-Qur’an muncul sebanyak 190 kali termasuk 

kata ad-dha>llin disebutkan sebanyak 8 kali.17 Sedangkan padanan kata al-maghdu>b 

mengandung derivasi kata ghadhaba dan cabangnya disebut sebanyak 24 kali dan kata 

al-maghdu>b hanya disebutkan sekali.18  

 Ar-Raghib al-Ashifihani menyebutkan bahwa kata ghadhaba adalah marah, 

atau ledakan darah dalam hati untuk melakukan balas dendam. Jika dinisbatkan kepada 

Allah swt, maka maksud dari ghadab adalah murkanya dan pemberian balasan, 

dikatakan pula secara spesifik bahwa istilah al-maghdub dalam al-Fatihah:7 adalah 

gambaran kemurkaan Allah swt kepada Yahudi.19 Sedangkan menurut Ibnu Faris, kata 

ghadaba atau ghadiba-yaghdabu menunjukkan adanya kesan intensitas kekuatan, 

kokoh, tegas, batu gunung, benteng kemudian sesuatu yang merah padam (wajah orang 

sedang marah) semua variasi makna ini muncul dari kata ghadaba.20 

 Selain itu, menurut Ibnu Mandzur dalam Lisan al-‘Arab mengatakan bahwa 

kata ghadaba artinya adalah kebalikan dari keridhaan. Kemudian dalam redaksi al-

maghdub pada surat al-Fatihah adalah tidak ridha nya Allah swt terhadap Yahudi. 

Namun, menariknya Ibnu Mandzur mengutip dari Ibnu Arafah membawa makna al-

maghdu>b tersebut dengan lebih tafsiriyah, ia mengatakan bahwa maksud amarah Allah 

swt disini tidak hanya kepada Yahudi, namun kepada orang-orang yang tidak 

menaatinya.21 

 Selanjutnya, kata dhalla ketika ditafsirkan oleh Ibnu Mandzur bermakna 

kebalikan dari petunjuk, sedang mengalami ketersesatan, tidak mengingat terhadap 

Allah dan tidak mengetahui sedang tersesat.22 Sedangkan menurut Ibnu Faris, kata 

dhalla memiliki arti hilangnya sesuatu, melakukan perjalanan yang tidak pada 

                                                             
 17 Muhammad Fuad Al-Baqi, Al-Mu’jam Al-Mufahraz li Alfadz Al-Qur’an Al-Karim (Mesir: Dar Al-

Kutub Al-Misriyah, 1364), 421–23. 

 18 Al-Baqi, Al-Mu’jam Al-Mufahraz li Alfadz Al-Qur’an Al-Karim, h. 499. 

 19 Ar-Raghib Al-Ashfahani, Al-Mufradat fi Gharib Al-Qur’an, trans. oleh Ahmad Zaini Dahlan 

(Depok: Pustaka Khazanah Fawa’id, 2017), 861–63. 

 20 Abil Husain Ahmad Ibnu Faris bin Zakariya, Mu’jam Maqayis fi al-Lughah (Beirut: Dar al Fikr, 

1994), 428. 

 21 Ibnu Manzhur, Lisan Arab (Beirut: Dar Shadr, 2000), 649. 
22 Manzhur, 390–92. 



 

684 Muchammad Faz Tazakka 
 

Ta’wiluna: Jurnal Ilmu Al-Qur’an, Tafsir dan Pemikiran Islam, Vol. 5, No. 3, Desember 2024 

jalannya, dan bepergian ke selain tempat yang seharusnya.23 Begitu pula dengan 

pendapat Al-Ashfihani, bahwa dhalla yang memiliki kata adh-dhala>lu memiliki arti 

menyimpang dari jalan yang lurus. Ia membuat perbandingan makna yang bermacam-

macam.  

 Pertama, kata adh-dhala>lu dianggap sesat atau menyimpang dari manhaj baik 

sengaja maupun tidak, karena untuk selalu berada dalam jalan yang diridhai oleh Allah 

swt sangat susah, sehingga Nabi saw bersabda “istaqi>mu wa lan tuh}su>, istiqamahlah 

kalian dan sekali-kali kalian tidak dapat menghitung (berkah istiqamah). Penisbatan 

yang pertama ini muncul kepada orang saleh bahkan seorang Nabi, sebagaimana kata 

itu juga dinisbatkan kepada kafir, namun ada perbedaan yang signifikan dalam 

penyetaraan nya. Kedua, kata adh-dhala>lu yang lebih dekat dengan kata an-nisya>n 

yaitu perilaku lalai yang menjadi sifat manusiawi. Namun terlepas makna-makna yang 

bervariasi, justru al-Ashifhani secara khusus menyebutkan bahwa adh-dha>llin adalah 

predikat yang tersemat pada orang Nasrani.24 

  

b. Sistem Mitos Al-Maghdu>b dan Adh-Dha>llin dalam Qs. al-Fatihah:7 

 Setelah mengetahui makna denotasi dalam al-maghdub dan adh-dhallin adalah 

kaum Yahudi dan Kaum Nasrani, mereka Yahudi dan Nasrani sesama tersesat dan 

mendapatkan murka karena kekafiran dan keras kepalanya atas ingkarnya mereka 

terhadap titah Allah. Maka tahap selanjutnya adalah mengenai pemaknaan konotasi 

atau sistem mitos dari al-maghdu>b dan adh-dha>llin dalam Qs. al-Fatihah:7. Pada tahap 

ini, analisis yang dilakukan merupakan aspek-aspek diluar pembahasan istilah pada 

objek yang dikaji, namun masih saling terkait dan terkonstruksi dengan istilah tersebut. 

Maka pada fragmen ini, pendapat-pendapat yang muncul dari konteks historis, riwayat 

hadis dan ahli tafsir menjadi bahan utama dalam menganalisis untuk mendapatkan 

makna mitosnya dan kontekstualisasinya. 

 Fakhruddin ar-Razi dalam tafsirnya menginterpretasikan istilah al-maghdu>b 

sebagai kelompok yang mendapatkan murka Allah. Ar-Razi hal ini secara spesifik 

mengaitkan sematan tersebut kepada kaum Yahudi. Alasannya, meskipun mereka 

mengetahui kebenaran agama Islam, mereka tetap memilih untuk berpaling dan 

berjalan dalam kebodohan. Sementara itu, istilah adh-dha>llin menurutnya merujuk 

pada kesesatan umat Nasrani, yang disebabkan oleh ketidaktahuan mereka sehingga 

menjadikan mereka tersesat dari jalan yang benar. Lebih jauh, ar-Razi juga 

menekankan bahwa golongan sesat Nasrani lebih dekat dengan sifat kemunafikan, 

karena penyelewengan mereka kerap melibatkan kesadaran akan kebenaran namun 

diiringi dengan keengganan untuk mengikutinya.25 

Selanjutnya, menurut Quraish Shihab pada kata al-maghdub melalui berbagai 

bentuk makna seperti sifat keras atau marah jika disandarkan kepada Allah swt, 

maksudnya bukan sebagaimana marahnya mahkluk yang lahir dari sebuah emosi, 

                                                             
 23 Ibnu Faris bin Zakariya, Mu’jam Maqayis fi al-Lughah, 356. 

 24 Al-Ashfahani, Al-Mufradat fi Gharib Al-Qur’an, 545–50. 

 25 Fakhruddin al-Razi, al-Tafsir al-Kabir Mafatih al-Ghaib (Beirut: Dar al-Fikr, 1981), h. 264-265. 



 

Pergeseran Makna Al-Maghdub dan Ad-Dhallin dalam Qs. Al-Fatihah: 7 685 
 

Ta’wiluna: Jurnal Ilmu Al-Qur’an, Tafsir dan Pemikiran Islam, Vol. 5, No. 3, Desember 2024 

banyak ulama berhati-hati dalam mengartikan murka pada ayat tersebut, sebab segala 

sifat kekurangan dan terpatri pada mahkluk harus dibuang dan dijauhkan dari sifat 

Allah swt, dan Shihab lebih mengartikan al-maghdub adalah kehendak-Nya untuk 

melakukan tindakan tegas kepada manusia yang melanggar perintah-Nya.26 

Sebagaimana dalam al-Kasyaf, bahwa yang dimaksud murka Allah swt adalah 

kehendak untuk menghukum orang yang bermaksiat kepada-Nya, ia mengilustrasikan 

seperti halnya raja yang marah kepada orang-orang bawahannya.27  

 Shihab melanjutkan, bahwa tentang siapa predikat al-maghdu>b alayhim dan 

ad-dh>allin dalam al-Qur’an tidak secara jelas membicarakan Yahudi dan Nasrani, 

tetapi jika melihat redaksi hadis al-maghdub riwayat Ahmad bin Walid ar-Ramli 

sampai pada Adi bin Hatim yang dikutip at-Tabari, maka memang ditujukan untuk 

Yahudi dan Nasrani.28 Namun justru, bagi ulama’ kata tersebut seharusnya juga 

disematkan kepada siapapun yang mengenal kebenaran namun mengabaikannya, 

karena manusia memiliki kecenderungan yang salah dalam memilih jalan yang 

diridhai Allah.29  

 Memang wajar sematan itu disematkan kepada Yahudi dan Nasrani, melihat 

kurang lebih dua belas kali Allah swt menggunakan kata ghadab dengan macam 

variasinya dalam al-Qur’an terhadap gambaran perilaku Yahudi dan kata dhalla 

dengan derivasinya sebanyak 190 kali di sandingkan pada orang yang tersesat, namun 

hadis tersebut terlihat masih ambigu karena terlihat adanya pembedaan ras, bangsa dan 

keturunan mengenai intervensi kehendak Allah terhadap nikmat maupun yang 

terancam mendapatkan murka-Nya. Padahal, Allah sendiri memiliki sifat Rahman 

(yang memiliki kasih sayang pada manusia seluruhnya) dan sebuah sunnatullah yang 

tidak berubah dan tidak membedakan (lihat Qs. al-Ahzab: 62) mana yang mendapatkan 

murka dan nikmat.   

 Melihat pandangan Shihab diatas, maka terlihat adanya pergeseran makna dari 

istilah tersebut. Sebagaimana pendapat Hasan Habannakah yang sejalan dengan 

Shihab, bahwa  baginya, terdapat pergeseran makna dari al-maghdu>b dan adh-dhalli>n 

yang mencakup seluruh manusia secara umum, sehingga mendapatkan teguran Ilahi 

atas kesesatan mereka, terlepas dari identitas agama atau kelompok tertentu. Golongan 

ini meliputi mereka pula yang secara intelektual memahami dasar-dasar agama dan 

asal-usulnya, tetapi tidak memiliki keimanan yang tulus, yang sejatinya menjadi inti 

keberagamaan. 

 Dari istilah al-maghd>ub dan adh-dhalli>n, jika melihat pergeseran makna nya 

dan dikontekstualisasikan pada masa kini, maka dikategorikan sebagai berikut; 

 Pertama adalah golongan yang mendapatkan murka dari Allah swt (al-

maghdub): Kelompok ini menyimpang dari jalan lurus meskipun memiliki ilmu dan 

                                                             
 26 M. Quraish Shihab, Tafsir al-Mishbah (Pesan, Kesan dan Keserasian Al-Qur’an) (Jakarta: Lentera 

Hati, 2002), h. 70-74. 

 27 Muhammad bin Umar Az-Zamakhsyari, Tafsir Al-Kasyaf an Haqaiq at-Tanzil wa Uyun Al- Aqowil 

fi Wujuh At-Tanzil (Beirut: Dar Al-Ma’refah, 2009), h. 30. 

 28 At-Thabari, Tafsir at-Thabari, 259–66. 

 29 Shihab, Tafsir al-Mishbah (Pesan, Kesan dan Keserasian Al-Qur’an), h. 73-74. 



 

686 Muchammad Faz Tazakka 
 

Ta’wiluna: Jurnal Ilmu Al-Qur’an, Tafsir dan Pemikiran Islam, Vol. 5, No. 3, Desember 2024 

kesadaran akan kebenaran. Penyimpangan mereka disebabkan oleh tipu daya, 

kesombongan, atau niat buruk yang mendorong mereka untuk mengabaikan dengan 

sengaja dan melawan perintah dan petunjuk Allah swt. Akibatnya, mereka pantas 

menerima murka-Nya. Golongan ini kerap kali diidentifikasi sebagai manusia secara 

umum terlepas itu adalah seorang muslim yang secara sadar mengetahui kebenaran 

perintah Allah swt tetapi meninggalkan dan bahkan mengabaikannya, sebagaimana 

perintah adanya kewajiban shalat, namun mereka memilih untuk meninggalkan 

dengan sengaja karena penolakan akalnya atau ambisi-ambisi duniawi yang sedang 

dikejar. 

 Kedua adalah golongan yang sesat (adh-dha>llin): golongan ini adalah orang-

orang yang tersesat dari jalan yang benar karena perilaku maksiat dan tidak mencari 

kebenaran pada ulama’. Pertama, mereka adalah mereka tidak memiliki ilmu atau dalil 

yang jelas untuk mendasari kehidupan mereka, sehingga terus menyimpang tanpa 

petunjuk al-Qur’an dan ilmu dari Nabi saw beserta pewaris keilmuannya (ulama’). 

Kesalahan mereka seringkali berasal dari kebodohan spiritual, fanatisme buta terhadap 

tradisi, atau ketergantungan pada hawa nafsu. Penyimpangan mereka menjadi semakin 

jauh karena tidak adanya upaya untuk mencari kebenaran. Golongan ini biasa 

diidentifikasikan mereka yang melakukan taklid buta terhadap ajaran-ajaran yang 

mereka lakukan dengan tanpa mempelajari atau mengvalidasi ajaran tersebut dengan 

ketetapan agama. Kemudian golongan yang dimaksud juga kepada mereka muslim 

yang bermaksiat kepada Allah swt dan belum mendapatkan hidayat dari Allah swt. 

Terakhir golongan yang tersesat adalah mereka yang berputus asa dari rahmat Allah 

swt, banyaknya putus asa ada pada mereka yang tidak yakin dengan pencapaian nya, 

kesuksesannya, ampunan dosa dan melakukan prasangka buruk kepada Allah swt.  

Berikut tabel tahapan makna semiotika Roland Barthes, hasil pembahasan 

diatas: 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Language 

Mitos 

1. Penanda (Signified) 

Al-Maghdub 

(Mendapatkan Murka) 

Ad-Dhallin (Orang 

tersesat) 

2. Petanda (Signifier) 

Al-Maghdub (kaum 
Yahudi) 

Ad-Dhallin (kaum 

Nasrani 

3. Tanda (Sign) 
I. Penanda (Signifier) 

Al-Maghdub menggambarkan kelompok yang sengaja 

menolak kebenaran yang sudah jelas, seperti 

digambarkan dalam tafsir klasik sebagai Yahudi yang 

menolak Nabi Muhammad. 

Ad-Dhallin merujuk kepada mereka yang tidak 

memiliki petunjuk dan tersesat, seperti dijelaskan 

dalam tafsir sebagai Nasrani yang salah memahami 
tauhid. 

 
 

 

II. Petanda 

(Signified) 
 

Al-Maghdub dan Adh-Dhallin 

adalah muslim yang 

mendapatkan teguran dari 
Allah karena meninggalkan 

perintah Allah dan tidak mau 

kembali ke jalan Allah swt. 

III. Tanda (Sign) 
Al-Maghdub dan ad-Dhallin, adalah predikat yang umum tidak Yahudi tidak juga Nasrani, 

mereka bahkan muslim yang meninggalkan dan mengabaikan perintah Allah, melakukan 

maksiat, mengejar dunia adalah orang yang tersesat dan mendapatkan teguran dari Allah swt. 



 

Pergeseran Makna Al-Maghdub dan Ad-Dhallin dalam Qs. Al-Fatihah: 7 687 
 

Ta’wiluna: Jurnal Ilmu Al-Qur’an, Tafsir dan Pemikiran Islam, Vol. 5, No. 3, Desember 2024 

 

Kesimpulan 

 Artikel ini mengkaji pergeseran makna al-maghdub dan ad-dhallin dalam Qs. 

al-Fatihah: 7 melalui semiotika Roland Barthes, mengungkap kompleksitas hubungan 

antara bahasa dan makna yang selalu dinamis dari teks al-Qur’an. Pada tataran 

denotatif, al-maghdub secara literal merujuk pada mereka yang dimurkai karena 

menolak kebenaran dengan sengaja, yaitu kaum Yahudi. Sementara ad-dhallin 

merujuk kepada yang tersesat karena ketidaktahuan, yaitu kaum Nasrani. Karenanya 

pada analisis konotatif ada pergeseran makna yang menunjukkan bahwa kedua istilah 

ini melampaui makna historisnya, istilah tersebut menjadi refleksi universal dari 

dinamika moral manusia: al-maghdub mewakili perlawanan sadar terhadap nilai 

kebenaran, sedangkan ad-dhallin mencerminkan keterasingan spiritual akibat 

pengaruh eksternal atau ketidaktahuan. Pada tingkat mitologi, kedua istilah ini 

bertransformasi menjadi simbol global tidak hanya Yahudi dan Nasrani, menjadi 

Muslim termasuk merepresentasikan fenomena modern atas dekadensi moral, tirani, 

dan kerancuan spiritual, sehingga relevansi Qs. al-Fatihah:7 bergeser dan meluas 

melampaui konteks pewahyuan menuju kepada umat manusia masa kini. 

 

Daftar Pustaka 

Al-Ashfahani, Ar-Raghib. Al-Mufradat fi Gharib Al-Qur’an. Diterjemahkan oleh 

Ahmad Zaini Dahlan. Depok: Pustaka Khazanah Fawa’id, 2017. 

Al-Baqi, Muhammad Fuad. Al-Mu’jam Al-Mufahraz li Alfadz Al-Qur’an Al-Karim. 

Mesir: Dar Al-Kutub Al-Misriyah, 1364. 

Arkoun, Muhammad. Nalar Islam dan Nalar Modern; Berbagai Tantangan dan Jalan 

Baru. Diterjemahkan oleh Rahayu S. Hidayata. Jakarta: INIS, 1994. 

At-Thabari, Abu Ja’far Muhammad bin Jarir. Tafsir at-Thabari. Diterjemahkan oleh 

Ahsan. Jakarta: Pustaka Azzam, 2008. 

Az-Zamakhsyari, Muhammad bin Umar. Tafsir Al-Kasyaf an Haqaiq at-Tanzil wa 

Uyun Al- Aqowil fi Wujuh At-Tanzil. Beirut: Dar Al-Ma’refah, 2009. 

Barthes, Roland. Mitologi. Diterjemahkan oleh Nurhadi. Bantul: Kreasi Wacana, 

2018. 

———. Mythologies. Diterjemahkan oleh Annette Lavers. New York: The Noonday 

Press, 1972. 

———. The Semiotic Challenge. New York: Hill & Wang, 1988. 



 

688 Muchammad Faz Tazakka 
 

Ta’wiluna: Jurnal Ilmu Al-Qur’an, Tafsir dan Pemikiran Islam, Vol. 5, No. 3, Desember 2024 

Cobley, Paul, dan Litza Jansz. Introducing Semiotics. Cambridge: Icon Books UK, 

1999. 

Hidayat, Komaruddin. Memahami Bahasa Agama: Sebuah Kajian Hermeneutik. 

Jakarta: Paramadina, 1996. 

Ibnu Faris bin Zakariya, Abil Husain Ahmad. Mu’jam Maqayis fi al-Lughah. Beirut: 

Dar al Fikr, 1994. 

Jamaluddin, Muhammad, N. Aini, dan A. Shahibul Millah. “Mitologi dalam Qs. al-

Kafirun Perspektif Semiotika Roland Barthes.” Jalsah: Jurnal Studi Al-Qur’an 

dan As-Sunnah Vol. 1, no. 1 (2021). 

Kaelan. Filsafat Bahasa Semiotika dan Hermeneutika. Yogyakarta: Paradigma, 2009. 

Katsir Al-Dimasyqi, Ibnu. Tafsir Al-Qur’an Al-’Adzim. Beirut: Dar Kutub al-ilmiyah, 

1998. 

Manzhur, Ibnu. Lisan Arab. Beirut: Dar Shadr, 2000. 

Munthe, Bermawy. “Semiotika Al-Fatihah.” UIN Sunan Kalijaga, 2012. 

Mustofa, Faiz Wildan, dan Adib Sofia. “The Active Attitude of the Moderates: 

Semiotic Review of the Term Ummatan Wasathan in the Qur’an.” Al-Quds: 

Jurnal Studi Alquran dan Hadis Vol. 8, no. 3 (2024). 

Ratna, Nyoman Kutha. Teori, Metode dan Teknik Penelitian Sastra. Yogyakarta: 

Pustaka Pelajar, 2004. 

Razi, Fakhruddin al-. al-Tafsir al-Kabir Mafatih al-Ghaib. Beirut: Dar al-Fikr, 1981. 

Shihab, M. Quraish. Tafsir al-Mishbah (Pesan, Kesan dan Keserasian Al-Qur’an). 

Jakarta: Lentera Hati, 2002. 

Sobur, Alex. Semiotika Komunikasi. Bandung: PT. Remaja Rosda Karya, 2006. 

Ulin Nuha. “Surah Al-Fatihah: Sebuah Tafsiran Perspektif Semiotika Bahasa.” An-

Nur: Jurnal Studi Islam Vol. 4, no. 2 (Agustus 2012). 

 

 


