Ta’wiluna: Jurnal Illmu Al-Qur’an, Tafsir dan Pemikiran Islam @ @@@
Volume 5, Number 3 Desember 2024

e-ISSN: 2723-0422 This work is licensed under a Creative
https://ejournal.iaifa.ac.id/index.php/takwiluna Commons Attribution-ShareAlike 4.0
International License
Accepted: Revised: Published:
November 2024 Desember 2024 Desember 2024

Pergeseran Makna Al-Maghdub dan Ad-Dhallin dalam QS. Al-
Fatihah: 7
(Studi Analisis Semiotika Roland Barthes)

Muchammad Faz Tazakka
Universitas Islam Negeri Sunan Kalijaga Yogyakarta
Gmail: muchfaztazakka@gmail.com

Abstract

his article analyzes the semantic shifts of al-Maghdub (those who incur wrath) and ad-
Dhallin (those who go astray) in QS. Al-Fatihah: 7 using Roland Barthes’ semiotics
framework. The study aims to uncover the layers of meaning—Iliteral (denotation),
symbolic (connotation), and mythological—embedded in these terms. Employing a
descriptive-analytical method and library research, the study reveals that classical
exegesis often associates al-Maghdub with the Jews and ad-Dhallin with Christians.
However, Barthes’ semiotic analysis suggests a broader, universal interpretation. Al-
Maghdub represents those who consciously reject the truth, while ad-Dhallin refers to
individuals who deviate from the right path due to ignorance or external influences.
At the mythological level, these terms transcend specific religious identities, reflecting
universal moral categories relevant to the spiritual and ethical challenges of modern
humanity.

Keywords: Al-Qur’an, Ad-Dhallin, al-Maghdub, Fatihah, Roland Barthes, semiotics,
universality.

Abstrak

Artikel ini menganalisis pergeseran makna al-Maghdub (mereka yang dimurkai) dan
ad-Dhallin (mereka yang tersesat) dalam Qs. Al-Fatihah: 7 menggunakan pendekatan
semiotika Roland Barthes. Penelitian ini bertujuan mengungkap lapisan-lapisan
makna literal (denotasi), simbolis (konotasi), dan mitos yang terkandung dalam kedua
istilah tersebut. Dengan teknik deskriptif-analitis dan metode kepustakaan, ditemukan
bahwa tafsir klasik sering mengidentifikasi al-Maghdub dengan kaum Yahudi dan ad-
Dhallin dengan Nasrani. Namun, analisis semiotika Barthes menunjukkan bahwa
makna kedua istilah ini meluas secara universal. Al-Maghdub merepresentasikan
kelompok yang secara sadar menolak kebenaran, sementara ad-Dhallin
menggambarkan mereka yang tersesat akibat ketidaktahuan atau pengaruh eksternal.
Pada tingkat mitos, istilah tersebut mencerminkan kategori moral yang melintasi
identitas agama dan budaya, relevan dengan berbagai tantangan spiritual dan etika
manusia modern.

Kata Kunci: ad-Dhallin, al-Maghdub, Al-Qur'an, hermeneutika, Roland Barthes,
semiotika, tafsir Makkiyah, universalitas.

Ta’wiluna: Jurnal llmu Al-Qur’an, Tafsir dan Pemikiran Islam, Vol. 5, No. 3, Desember 2024


https://ejournal.iaifa.ac.id/index.php/
mailto:muchfaztazakka@gmail.com

Pergeseran Makna Al-Maghdub dan Ad-Dhallin dalam Qs. Al-Fatihah: 7 ‘ 679

Pendahuluan

Dasarnya manusia adalah makhluk sosial, karena itu manusia merupakan
makhluk yang senang berkomunikasi. Kaitannya komunikasi adalah dengan sistem
bahasa, bahasa inilah yang kemudian oleh de Saussure disebut sebagai sistem tanda.’
Dengan bahasa maka manusia dapat mengungkap sebuah makna yang ada pada sekitar
manusia, maka bahasa ini adalah alat komunikasi yang digunakan oleh Allah untuk
menyampaikan firman kepada mahkluknya. Sebagaimana yang masyhur bahwa al-
Qur’an diturunkan menggunakan bahasa Arab (bahasa manusia) supaya manusia dapat
berpikir.

Komaruddin Hidayat mengatakan, bahwa al-Qur’an adalah teks suci otonom,
menampilkan dirinya sebagai jaringan tanda sehingga memungkinkan terjadi dialog,
semula al-Qur’an secara aktif berbicara dengan Nabi Muhammad, kemudian
mengalami peralihan menjadi pasif dan menunggu penafsir untuk mengungkap
makna-makna yang terkandung di dalamnya, karenanya semiotika disini adalah salah
satu cara untuk mendekati dan mengungkap makna dari al-Qur’an.? Sehingga menjadi
benar pendapat De Saussure, bahwa bahasa adalah sistem tanda, maka al-Qur’an
adalah tanda yang harus di bedah untuk menemukan makna dari tanda tersebut, karena
antara bahasa dan makna saling terkait dan tidak melepas diri. Dalam kaitan tanda
dalam al-Qur’an, salah satunya adalah surat al-Fatihah.

Surat al-Fatihah memiliki posisi istimewa dalam al-Qur'an, tidak hanya sebagai
surat pembuka tetapi juga sebagai inti dari kitab suci (umm al-kitab) ini. Dalam redaksi
ayat ketujuh dari Surah al-Fatihah, memuat istilah al-Maghdub dan ad-Dhallin,
beberapa literatur tafsir seperti at-Thabari® dan Ibnu Katsir,* secara umum mengaitkan
al-Maghdub dengan kaum Yahudi dan ad-Dhallin dengan kaum Nasrani. Namun,
seiring dengan dinamika sosio-budaya dan konteks kekinian, memungkinkan adanya
pergeseran makna dari term tersebut sehingga relevansi pesan menjadi lebih umum.

Penelitian mengenai surat al-Fatihah dengan analisis semiotika tidak banyak
dilakukan, beberapa penelitian yang mengandung tema tersebut adalah penelitian Ulin
Nuha dengan judul “Surah al-Fatihah: Sebuah Tafsiran Perspektif Semiotika Bahasa™®
dan makalah dari Bermawy Munthe tentang semiotika al-Fatihah yang sedikit
menjelaskan bagaimana semiotika adalah cara dialog Allah melalui al-Qur’an dengan
hambanya.® Pada penelitian dari Ulin Nuha menjelaskan secara struktural ala
semiotika de Saussure dalam menganalisis surat al-Fatihah, sehingga masih terdapat
ruang kosong mengenai adanya penggalian makna dan pengungkapan pesan terdalam

! Kaelan, Filsafat Bahasa Semiotika dan Hermeneutika (Yogyakarta: Paradigma, 2009), h. 159.

2 Komaruddin Hidayat, Memahami Bahasa Agama: Sebuah Kajian Hermeneutik (Jakarta: Paramadina,
1996), h. 116.

8 Abu Ja’far Muhammad bin Jarir At-Thabari, Tafsir at-Thabari, Terj. Ahsan (Jakarta: Pustaka Azzam,
2008), h. 261-66.

#lbnu Katsir Al-Dimasyqi, Tafsir Al-Qur’an Al-’Adzim, Juz 1, (Beirut: Dar Kutub al-ilmiyah, 1998), h.
142-43.

5 Ulin Nuha, “Surah Al-Fatihah: Sebuah Tafsiran Perspektif Semiotika Bahasa,” An-Nur: Jurnal Studi
Islam Vol. 4, No. 2 (Agustus 2012).

® Bermawy Munthe, “Semiotika Al-Fatihah” (Yogyakarta, UIN Sunan Kalijaga, 2012).

Ta’wiluna: Jurnal llmu Al-Qur’an, Tafsir dan Pemikiran Islam, Vol. 5, No. 3, Desember 2024



680 ’ Muchammad Faz Tazakka

dari surat al-Fatihah terkhusus kata a/-maghdub dan ad-dhallin. Sedangkan penelitian
dari Bermawy Munthe, masih belum secara jelas mengungkap bagaimana kata a/-
maghdub dan ad-dhallin di interpretasikan dan digali maknanya sehingga relevansi
pesan-pesan tersembunyi di dalamnya belum tersentuh.

Melihat tinjauan penelitian diatas, maka penulis bertujuan menganalisis
mengenai pergeseran makna a/-maghdub dan ad-dhallin dalam Qs. al-Fatihah:7 dan
menemukan makna terdalam dengan menggunakan teori semiotika Roland Barthes.
Studi ini tidak hanya menghormati kontribusi tafsir klasik, tetapi juga menggali
relevansi makna dalam konteks modern. Dengan demikian, penelitian ini diharapkan
dapat memberikan kontribusi baru dalam studi al-Qur’an, khususnya dalam
memahami dinamika makna yang mencerminkan kompleksitas interaksi antara teks,
pembacaan, dan realitas zaman.

Metode Penelitian

Penelitian ini dalam mengumpulkan data menggunakan teknik kepustakaan
(library research), artinya merujuk kepada kamus, kitab-kitab tafsir, buku dan tulisan
ilmiah yang relevan terhadap tema penelitian. Pada proses penelitiannya, penulis
melakukan metode deskriptif-analitis, artinya penulis menyajikan sumber data teks
yang tepat kemudian menganalisis data tersebut dengan menggunakan teori semiotika
Roland Barthes.

Penelitian ini, penulis menggunakan teori semiotika Roland Barthes, yang
menawarkan perspektif inovatif untuk mengurai lapisan-lapisan makna dalam teks al-
Qur’an. Melalui analisis setiap lapisan denotasi maupun konotasi memungkinkan
eksplorasi makna literal yang terkandung pada istilah al-maghdub dan ad-dhallin.
Setelahnya, mengupayakan penemuan sistem mitos yang relevan untuk memahami
bagaimana makna-makna eksplisit yang muncul dapat mencerminkan konstruksi
pemahaman teologi dan ideologi tertentu’, dan mungkin mengalami transformasi dari
masa ke masa.

Hasil dan Pembahasan
A. Teori Semiotika Roland Barthes

Secara istilah, semiotika berasal dari bahasa Greek seme, semeion, semeiotikos
yang artinya adalah tanda atau menurut Cobley dan Jansz berarti penafsiran tanda yang
merujuk pada pendapat Plato.® Karenanya semiotika adalah sebuah disiplin ilmu yang
menganalisis tanda dan makna dari dalam tanda.® De Saussure sebagai bapak
Semiotika mengklasifikasikan tanda menjadi dua bagian yaitu penanda dan petanda.*
Penanda adalah wujud yang diambil dari tanda sedangkan petanda adalah konsep yang

" Roland Barthes, Mythologies, trans. oleh Annette Lavers (New York: The Noonday Press, 1972), h.
110-126.

8 Paul Cobley dan Litza Jansz, Introducing Semiotics (Cambridge: Icon Books UK, 1999), h. 4.

® Kaelan, Filsafat Bahasa Semiotika dan Hermeneutika, h. 210.

10 Muhammad Jamaluddin, N. Aini, dan A. Shahibul Millah, “Mitologi dalam Qs. al-Kafirun Perspektif
Semiotika Roland Barthes,” Jalsah: Jurnal Studi Al-Qur’an dan As-Sunnah Vol. 1, no. 1 (2021).

Ta’wiluna: Jurnal llmu Al-Qur’an, Tafsir dan Pemikiran Islam, Vol. 5, No. 3, Desember 2024



Pergeseran Makna Al-Maghdub dan Ad-Dhallin dalam Qs. Al-Fatihah: 7 ‘ 681

mewakili petanda. Tanda sendiri dapat berupa bentuk kata, gambar, gerak tubuh, suara
dan objek.

Pengertian yang lebih universal, semiotika adalah studi yang sistematis
membahas produksi tanda dan menginterpretasi tanda, dan secara fungsional untuk
kepentingan kemanusiaan.!* Sehingga terdapat istilah manusia sebagai homo
semioticus, karena gencarnya manusia menemukan tanda dan menginterpretasikan
tanda.? Sebagai contoh, adanya banjir menandakan adanya curah hujan yang tinggi.
Namun, Barthes disini memiliki pemahaman yang berbeda tentang sistema tanda.

Roland Barthes (1915-1980 M) adalah seorang filsuf dan post-strukturalis yang
menjadi murid dari bapak semiotika modern Ferdinand de Saussure. Pengembangan
semiotika Barthes dengan sistem mitos nya muncul atas kegelisahan mengenai sistem
tanda dari de Saussure yang hanya fokus bagaimana mendalami tataran struktur
bahasa, padahal dalam struktur tanda terdapat dimensi yang muncul dari nilai ideologi
sosio-budaya dan aplikatif terhadap kehidupan sosial.®* Dengan arti lain, semiotika
adalah tanda yang muncul di kehidupan sosial, tidak hanya menguliti struktur
kebahasaan namun dapat diterapkan di luar aspek kebahasaan. Karena itu, Barthes
memiliki pandangan bahwa sistem tanda merefleksikan asumsi masyarakat tertentu
dengan konteks masa tertentu.*

Barthes dalam proses metodologinya menerapkan sistem dua tahapan.
Tahapan pertama, menggunakan konstruksi sistem tanda yang lahir dari konsep
petanda dan penanda dari de Saussure, atau menurut Barthes adalah makna denotasi.
Tahapan kedua, makna konotasi. Sistem kedua ini adalah part penting dari Barthes
tentang hasil pengembangan teori de Saussure yang dikenal Two Order of
Signification. Menurut Barthes, dalam sistem mitos, bentuknya berupa wacana,
mengandung visi penaturalisasian ideologi pesan yang muncul di khalayak umum, dan
mitos juga menampilkan makna terjauh dari tanda yang muncul.

Berikut tabel tahapan makna semiotika Roland Barthes:

1. Penanda 2. Petanda
Language _|: (Signifier) (Signified)
3. Tanda (Sign) II. PetandaJ
Mitos (Signified)
III. Tanda (Sign)

1 Roland Barthes, The Semiotic Challenge (New York: Hill & Wang, 1988), h. 172.

12 Nyoman Kutha Ratna, Teori, Metode dan Teknik Penelitian Sastra (Yogyakarta: Pustaka Pelajar,
2004), h. 97.
13 Faiz Wildan Mustofa dan Adib Sofia, “The Active Attitude of the Moderates: Semiotic Review of
the Term Ummatan Wasathan in the Qur’an,” Al-Quds: Jurnal Studi Alquran dan Hadis Vol. 8, no. 3
(2024).
14 Alex Sobur, Semiotika Komunikasi (Bandung: PT. Remaja Rosda Karya, 2006), h. 14.

Ta’wiluna: Jurnal llmu Al-Qur’an, Tafsir dan Pemikiran Islam, Vol. 5, No. 3, Desember 2024



682 ’ Muchammad Faz Tazakka

Berdasarkan pada tabel diatas terdapat skema semiologis yaitu bahasa dan mitos.
Karena Barthes mengungkapkan bahwa semua realitas ataupun gagasan yang muncul
di dunia dapat dipahami sebagai mitos, maka perlunya mendapatkan mitos dengan
mengonstruksi sistema tanda dua lapis dari tiga aspek, yaitu; penanda, petanda dan
tanda. Sistem lapisan penandaan dalam sebuah mitos diatas, adalah rangkaian
semiologi yang berkembang dari de Saussure, dan pada langkah mitos maka tanda
yang muncul pada sistem primer merupakan penanda baru, kemudian diasosikan
menjadi terbentuk tanda baru yang disepakati bersama dan diterima tanpa intervensi.*®

Barthes meyakini bahwa untuk mencapai mitos, maka objek yang dikaji harus
berdiri sendiri, dikaji, melepaskan makna yang mengikat dirinya dan dibuat berbicara
dengan dirinya sendiri. Artinya barthes disini tidak melibatkan pengarang teks untuk
menentukan kebermaksudan. Dengan kata lain, barthes secara eksplisit menyetujui
pada fase penafsiran menganggap pengarang telah mati (the Death of the Author),
pernyataan ini penting diutarakan tentang nilai mitos karena dengan tidak adanya
intervensi makna final dan paling benar dari pengarang teks atau otoritas, maka
kebebasan menentukan mitos dapat terus berjalan.

Perspektif yang dilakukan Barthes diatas adalah cara penawaran metodologi
yang dapat membuka interpretasi baru dan menawarkan makna yang terus
berkembang. Kemudian bagaimana menginterpretasi al-Qur’an dengan semiotika
seperti ini?, bahwa menjadi sebuah pengetahuan mengenai keberadaan al-Qur’an
adalah teks yang pasif dan statis padahal realitas terus berjalan, justru disini peran
penting semiotika membaca teks al-Qur’an. Al-Qur’an dapat bertransformasi secara
aktif saat seorang membacanya dan merefleksikan ekspresi pesan yang tersembuyi dari
teks al-Qur’an. Karena spirit semiotika adalah penggalian maksud yang terdalam dan
bergeraknya teks secara masif.

Senada dengan pendapat diatas, bahwa menurut Muhammad Arkoun, penafsiran
menggunakan semiotika adalah cara untuk membaca fenomena keagamaan dengan
sistematis dan terbuka pada zaman, baik fenomena yang tergambar dalam masyarakat
atau dalam teks keagamaan. Bagi Arkoun, al-Qur’an adalah corpus of affirmation
(korpus ujaran) dengan bentuk bahasa Arab yang terbatas, terbuka dan memiliki
potensi kandungan makna yang luas nan kontekstual (sebuah usulan penandaan
potensial dari Tuhan kepada seluruh manusia). Ayat-ayat yang muncul pada teks al-
Qur’an tidak terlepas dan diperkaya oleh aspek sosio-politik dan sosio-budaya yang
melingkupi, sehingga semiotika memiliki fungsi untuk menangkap tanda atau mitos
sehingga memunculkan simbol atau pemaknaan tertentu.®

B. Aplikasi Semiotika Roland Barthes terhadap Al-Maghdub dan Adh-Dhallin
dalam Qs. al-Fatihah: 7
a. Makna Denotasi Al-Maghdub dan Adh-Dhallin dalam Qs. al-Fatihah:7

15 Roland Barthes, Mitologi, trans. oleh Nurhadi (Bantul: Kreasi Wacana, 2018), h. 164.
16 Muhammad Arkoun, Nalar Islam dan Nalar Modern; Berbagai Tantangan dan Jalan Baru, trans.
oleh Rahayu S. Hidayata (Jakarta: INIS, 1994), 194.

Ta’wiluna: Jurnal llmu Al-Qur’an, Tafsir dan Pemikiran Islam, Vol. 5, No. 3, Desember 2024



Pergeseran Makna Al-Maghdub dan Ad-Dhallin dalam Qs. Al-Fatihah: 7 ‘ 683

Tahap semiotika awal yang dilakukan adalah menganalisis makna denotasi
pada kata al-maghdub dan adh-dhaliin dengan macam variabel yang muncul,
kemudian menemukan makna harfiahnya. Sebelum membedah lebih jauh dengan
macam kamus-kamus lintas generasi untuk mengungkap makna literalnya, maka perlu
melihat redaksi ayat yang menjadi objek untuk membantu arah jalannya penelitian.

veIUal Y5 aglle o3iatall e ielle cail 30 L

“Yaitu jalan orang-orang yang Engkau (Allah) beri nikmat, bukan jalan
mereka yang Engkau murkai, dan bukan (pula) orang-orang yang tersesat.
Kata ad-dhallin adalah bentuk jamak dari kata dhalla-yadhillu, yang menurut

Muhammad Fuad Abd al-Baqi’ dalam al-Mu’jam Mufahraz li Alfadz al-Qur’an,
cabang-cabang dari kata dhalla dalam al-Qur’an muncul sebanyak 190 kali termasuk
kata ad-dhallin disebutkan sebanyak 8 kali.l” Sedangkan padanan Kata a/-maghdub
mengandung derivasi kata ghadhaba dan cabangnya disebut sebanyak 24 kali dan kata
al-maghdub hanya disebutkan sekali.*®

Ar-Raghib al-Ashifihani menyebutkan bahwa kata ghadhaba adalah marah,
atau ledakan darah dalam hati untuk melakukan balas dendam. Jika dinisbatkan kepada
Allah swt, maka maksud dari ghadab adalah murkanya dan pemberian balasan,
dikatakan pula secara spesifik bahwa istilah al-maghdub dalam al-Fatihah:7 adalah
gambaran kemurkaan Allah swt kepada Yahudi.'® Sedangkan menurut lonu Faris, kata
ghadaba atau ghadiba-yaghdabu menunjukkan adanya kesan intensitas kekuatan,
kokoh, tegas, batu gunung, benteng kemudian sesuatu yang merah padam (wajah orang
sedang marah) semua variasi makna ini muncul dari kata ghadaba.?

Selain itu, menurut Ibnu Mandzur dalam Lisan al-‘Arab mengatakan bahwa
kata ghadaba artinya adalah kebalikan dari keridhaan. Kemudian dalam redaksi al-
maghdub pada surat al-Fatihah adalah tidak ridha nya Allah swt terhadap Yahudi.
Namun, menariknya lbnu Mandzur mengutip dari Ibnu Arafah membawa makna al-
maghdub tersebut dengan lebih tafsiriyah, ia mengatakan bahwa maksud amarah Allah
swt disini tidak hanya kepada Yahudi, namun kepada orang-orang yang tidak
menaatinya.

Selanjutnya, kata dhalla ketika ditafsirkan oleh lbnu Mandzur bermakna
kebalikan dari petunjuk, sedang mengalami ketersesatan, tidak mengingat terhadap
Allah dan tidak mengetahui sedang tersesat.?? Sedangkan menurut Ibnu Faris, kata
dhalla memiliki arti hilangnya sesuatu, melakukan perjalanan yang tidak pada

17 Muhammad Fuad Al-Bagi, Al-Mu jam Al-Mufahraz li Alfadz Al-Qur’an Al-Karim (Mesir: Dar Al-
Kutub Al-Misriyah, 1364), 421-23.
18 Al-Baqi, Al-Mu jam Al-Mufahraz li Alfadz Al-Qur’an Al-Karim, h. 499.
19 Ar-Raghib Al-Ashfahani, Al-Mufradat fi Gharib Al-Qur’an, trans. oleh Ahmad Zaini Dahlan
(Depok: Pustaka Khazanah Fawa’id, 2017), 861-63.
20 Abil Husain Ahmad lbnu Faris bin Zakariya, Mu ’jam Magayis fi al-Lughah (Beirut: Dar al Fikr,
1994), 428.
2L Ibnu Manzhur, Lisan Arab (Beirut: Dar Shadr, 2000), 649.

22 Manzhur, 390-92.

Ta’wiluna: Jurnal llmu Al-Qur’an, Tafsir dan Pemikiran Islam, Vol. 5, No. 3, Desember 2024



684 ’ Muchammad Faz Tazakka

jalannya, dan bepergian ke selain tempat yang seharusnya.?® Begitu pula dengan
pendapat Al-Ashfihani, bahwa dhalla yang memiliki kata adh-dhalalu memiliki arti
menyimpang dari jalan yang lurus. la membuat perbandingan makna yang bermacam-
macam.

Pertama, kata adh-dhalalu dianggap sesat atau menyimpang dari manhaj baik
sengaja maupun tidak, karena untuk selalu berada dalam jalan yang diridhai oleh Allah
swt sangat susah, sehingga Nabi saw bersabda “istagimu wa lan tuhsu, istigamahlah
kalian dan sekali-kali kalian tidak dapat menghitung (berkah istigamah). Penisbatan
yang pertama ini muncul kepada orang saleh bahkan seorang Nabi, sebagaimana kata
itu juga dinisbatkan kepada kafir, namun ada perbedaan yang signifikan dalam
penyetaraan nya. Kedua, kata adh-dhalalu yang lebih dekat dengan kata an-nisyan
yaitu perilaku lalai yang menjadi sifat manusiawi. Namun terlepas makna-makna yang
bervariasi, justru al-Ashifhani secara khusus menyebutkan bahwa adh-dhallin adalah
predikat yang tersemat pada orang Nasrani.?*

b. Sistem Mitos Al-Maghdub dan Adh-Dhallin dalam Qs. al-Fatihah:7

Setelah mengetahui makna denotasi dalam al-maghdub dan adh-dhallin adalah
kaum Yahudi dan Kaum Nasrani, mereka Yahudi dan Nasrani sesama tersesat dan
mendapatkan murka karena kekafiran dan keras kepalanya atas ingkarnya mereka
terhadap titah Allah. Maka tahap selanjutnya adalah mengenai pemaknaan konotasi
atau sistem mitos dari al-maghdub dan adh-dhallin dalam Qs. al-Fatihah:7. Pada tahap
ini, analisis yang dilakukan merupakan aspek-aspek diluar pembahasan istilah pada
objek yang dikaji, namun masih saling terkait dan terkonstruksi dengan istilah tersebut.
Maka pada fragmen ini, pendapat-pendapat yang muncul dari konteks historis, riwayat
hadis dan ahli tafsir menjadi bahan utama dalam menganalisis untuk mendapatkan
makna mitosnya dan kontekstualisasinya.

Fakhruddin ar-Razi dalam tafsirnya menginterpretasikan istilah a/-maghdub
sebagai kelompok yang mendapatkan murka Allah. Ar-Razi hal ini secara spesifik
mengaitkan sematan tersebut kepada kaum Yahudi. Alasannya, meskipun mereka
mengetahui kebenaran agama Islam, mereka tetap memilih untuk berpaling dan
berjalan dalam kebodohan. Sementara itu, istilah adh-dhallin menurutnya merujuk
pada kesesatan umat Nasrani, yang disebabkan oleh ketidaktahuan mereka sehingga
menjadikan mereka tersesat dari jalan yang benar. Lebih jauh, ar-Razi juga
menekankan bahwa golongan sesat Nasrani lebih dekat dengan sifat kemunafikan,
karena penyelewengan mereka kerap melibatkan kesadaran akan kebenaran namun
diiringi dengan keengganan untuk mengikutinya.?

Selanjutnya, menurut Quraish Shihab pada kata al-maghdub melalui berbagai
bentuk makna seperti sifat keras atau marah jika disandarkan kepada Allah swt,
maksudnya bukan sebagaimana marahnya mahkluk yang lahir dari sebuah emosi,

23 |bnu Faris bin Zakariya, Mu jam Magayis fi al-Lughah, 356.
24 Al-Ashfahani, Al-Mufradat fi Gharib Al-Qur’an, 545-50.
25 Fakhruddin al-Razi, al-Tafsir al-Kabir Mafatih al-Ghaib (Beirut: Dar al-Fikr, 1981), h. 264-265.

Ta’wiluna: Jurnal llmu Al-Qur’an, Tafsir dan Pemikiran Islam, Vol. 5, No. 3, Desember 2024



Pergeseran Makna Al-Maghdub dan Ad-Dhallin dalam Qs. Al-Fatihah: 7 ‘ 685

banyak ulama berhati-hati dalam mengartikan murka pada ayat tersebut, sebab segala
sifat kekurangan dan terpatri pada mahkluk harus dibuang dan dijauhkan dari sifat
Allah swt, dan Shihab lebih mengartikan al-maghdub adalah kehendak-Nya untuk
melakukan tindakan tegas kepada manusia yang melanggar perintah-Nya.?®
Sebagaimana dalam al-Kasyaf, bahwa yang dimaksud murka Allah swt adalah
kehendak untuk menghukum orang yang bermaksiat kepada-Nya, ia mengilustrasikan
seperti halnya raja yang marah kepada orang-orang bawahannya.?’

Shihab melanjutkan, bahwa tentang siapa predikat al-maghdub alayhim dan
ad-dhallin dalam al-Qur’an tidak secara jelas membicarakan Yahudi dan Nasrani,
tetapi jika melihat redaksi hadis al-maghdub riwayat Ahmad bin Walid ar-Ramli
sampai pada Adi bin Hatim yang dikutip at-Tabari, maka memang ditujukan untuk
Yahudi dan Nasrani.?® Namun justru, bagi ulama’ kata tersebut seharusnya juga
disematkan kepada siapapun yang mengenal kebenaran namun mengabaikannya,
karena manusia memiliki kecenderungan yang salah dalam memilih jalan yang
diridhai Allah.?®

Memang wajar sematan itu disematkan kepada Yahudi dan Nasrani, melihat
kurang lebih dua belas kali Allah swt menggunakan kata ghadab dengan macam
variasinya dalam al-Qur’an terhadap gambaran perilaku Yahudi dan kata dhalla
dengan derivasinya sebanyak 190 kali di sandingkan pada orang yang tersesat, namun
hadis tersebut terlihat masih ambigu karena terlihat adanya pembedaan ras, bangsa dan
keturunan mengenai intervensi kehendak Allah terhadap nikmat maupun yang
terancam mendapatkan murka-Nya. Padahal, Allah sendiri memiliki sifat Rahman
(yang memiliki kasih sayang pada manusia seluruhnya) dan sebuah sunnatullah yang
tidak berubah dan tidak membedakan (lihat Qs. al-Ahzab: 62) mana yang mendapatkan
murka dan nikmat.

Melihat pandangan Shihab diatas, maka terlihat adanya pergeseran makna dari
istilah tersebut. Sebagaimana pendapat Hasan Habannakah yang sejalan dengan
Shihab, bahwa baginya, terdapat pergeseran makna dari a/-maghdub dan adh-dhallin
yang mencakup seluruh manusia secara umum, sehingga mendapatkan teguran Ilahi
atas kesesatan mereka, terlepas dari identitas agama atau kelompok tertentu. Golongan
ini meliputi mereka pula yang secara intelektual memahami dasar-dasar agama dan
asal-usulnya, tetapi tidak memiliki keimanan yang tulus, yang sejatinya menjadi inti
keberagamaan.

Dari istilah al-maghdub dan adh-dhallin, jika melihat pergeseran makna nya
dan dikontekstualisasikan pada masa kini, maka dikategorikan sebagai berikut;

Pertama adalah golongan yang mendapatkan murka dari Allah swt (al-
maghdub): Kelompok ini menyimpang dari jalan lurus meskipun memiliki ilmu dan

26 M. Quraish Shihab, Tafsir al-Mishbah (Pesan, Kesan dan Keserasian Al-Qur’an) (Jakarta: Lentera
Hati, 2002), h. 70-74.

27 Muhammad bin Umar Az-Zamakhsyari, Tafsir Al-Kasyaf an Hagaiq at-Tanzil wa Uyun Al- Agowil
fi Wujuh At-Tanzil (Beirut: Dar Al-Ma’refah, 2009), h. 30.

28 At-Thabari, Tafsir at-Thabari, 259-66.

29 Shihab, Tafsir al-Mishbah (Pesan, Kesan dan Keserasian Al-Qur’an), h. 73-74.

Ta’wiluna: Jurnal llmu Al-Qur’an, Tafsir dan Pemikiran Islam, Vol. 5, No. 3, Desember 2024



686 ’ Muchammad Faz Tazakka

kesadaran akan kebenaran. Penyimpangan mereka disebabkan oleh tipu daya,
kesombongan, atau niat buruk yang mendorong mereka untuk mengabaikan dengan
sengaja dan melawan perintah dan petunjuk Allah swt. Akibatnya, mereka pantas
menerima murka-Nya. Golongan ini kerap kali diidentifikasi sebagai manusia secara
umum terlepas itu adalah seorang muslim yang secara sadar mengetahui kebenaran
perintah Allah swt tetapi meninggalkan dan bahkan mengabaikannya, sebagaimana
perintah adanya kewajiban shalat, namun mereka memilih untuk meninggalkan
dengan sengaja karena penolakan akalnya atau ambisi-ambisi duniawi yang sedang
dikejar.

Kedua adalah golongan yang sesat (adh-dhallin): golongan ini adalah orang-
orang yang tersesat dari jalan yang benar karena perilaku maksiat dan tidak mencari
kebenaran pada ulama’. Pertama, mereka adalah mereka tidak memiliki ilmu atau dalil
yang jelas untuk mendasari kehidupan mereka, sehingga terus menyimpang tanpa
petunjuk al-Qur’an dan ilmu dari Nabi saw beserta pewaris keilmuannya (ulama”).
Kesalahan mereka seringkali berasal dari kebodohan spiritual, fanatisme buta terhadap
tradisi, atau ketergantungan pada hawa nafsu. Penyimpangan mereka menjadi semakin
jauh karena tidak adanya upaya untuk mencari kebenaran. Golongan ini biasa
diidentifikasikan mereka yang melakukan taklid buta terhadap ajaran-ajaran yang
mereka lakukan dengan tanpa mempelajari atau mengvalidasi ajaran tersebut dengan
ketetapan agama. Kemudian golongan yang dimaksud juga kepada mereka muslim
yang bermaksiat kepada Allah swt dan belum mendapatkan hidayat dari Allah swt.
Terakhir golongan yang tersesat adalah mereka yang berputus asa dari rahmat Allah
swt, banyaknya putus asa ada pada mereka yang tidak yakin dengan pencapaian nya,
kesuksesannya, ampunan dosa dan melakukan prasangka buruk kepada Allah swt.

Berikut tabel tahapan makna semiotika Roland Barthes, hasil pembahasan

diatas: 1. Penanda (Signified) 2. Petanda (Signifier)
Al-Maghdub Al-Maghdub (kaum
(Mendapatkan Murka) Yahudi)
. Ad-Dhallin (kaum
Ad-Dhallin (Orang -
Nasrani
tersesat)
Language .
3. Tanda (Sign) Il. Petanda
I. Penanda (Signifier) (Signified)
Al-Maghdub menggambarkan kelompok yang sengaja ]
menolak kebenaran yang sudah jelas, seperti Al-Maghdub dan Adh-Dhallin
digambarkan dalam tafsir klasik sebagai Yahudi yang adalah muslim yang
menolak Nabi Muhammad. mendapatkan teguran dari
Allah karena meninggalkan
——| Ad-Dhallin merujuk kepada mereka yang tidak perintah Allah dan tidak mau
memiliki petunjuk dan tersesat, seperti dijelaskan kembali ke jalan Allah swt.
dalam tafsir sebagai Nasrani yang salah memahami
Mitos ] tauhid.
111. Tanda (Sign)
L | Al-Maghdub dan ad-Dhallin, adalah predikat yang umum tidak Yahudi tidak juga Nasrani,
mereka bahkan muslim yang meninggalkan dan mengabaikan perintah Allah, melakukan
maksiat, mengejar dunia adalah orang yang tersesat dan mendapatkan teguran dari Allah swt.

Ta’wiluna: Jurnal llmu Al-Qur’an, Tafsir dan Pemikiran Islam, Vol. 5, No. 3, Desember 2024




Pergeseran Makna Al-Maghdub dan Ad-Dhallin dalam Qs. Al-Fatihah: 7 ‘ 687

Kesimpulan

Artikel ini mengkaji pergeseran makna al-maghdub dan ad-dhallin dalam Qs.
al-Fatihah: 7 melalui semiotika Roland Barthes, mengungkap kompleksitas hubungan
antara bahasa dan makna yang selalu dinamis dari teks al-Qur’an. Pada tataran
denotatif, al-maghdub secara literal merujuk pada mereka yang dimurkai karena
menolak kebenaran dengan sengaja, yaitu kaum Yahudi. Sementara ad-dhallin
merujuk kepada yang tersesat karena ketidaktahuan, yaitu kaum Nasrani. Karenanya
pada analisis konotatif ada pergeseran makna yang menunjukkan bahwa kedua istilah
ini melampaui makna historisnya, istilah tersebut menjadi refleksi universal dari
dinamika moral manusia: al-maghdub mewakili perlawanan sadar terhadap nilai
kebenaran, sedangkan ad-dhallin mencerminkan keterasingan spiritual akibat
pengaruh eksternal atau ketidaktahuan. Pada tingkat mitologi, kedua istilah ini
bertransformasi menjadi simbol global tidak hanya Yahudi dan Nasrani, menjadi
Muslim termasuk merepresentasikan fenomena modern atas dekadensi moral, tirani,
dan kerancuan spiritual, sehingga relevansi Qs. al-Fatihah:7 bergeser dan meluas
melampaui konteks pewahyuan menuju kepada umat manusia masa Kini.

Daftar Pustaka
Al-Ashfahani, Ar-Raghib. Al-Mufradat fi Gharib Al-Qur’an. Diterjemahkan oleh
Ahmad Zaini Dahlan. Depok: Pustaka Khazanah Fawa’id, 2017.

Al-Bagi, Muhammad Fuad. Al-Mu jam Al-Mufahraz li Alfadz Al-Qur’an Al-Karim.
Mesir: Dar Al-Kutub Al-Misriyah, 1364.

Arkoun, Muhammad. Nalar Islam dan Nalar Modern; Berbagai Tantangan dan Jalan
Baru. Diterjemahkan oleh Rahayu S. Hidayata. Jakarta: INIS, 1994.

At-Thabari, Abu Ja’far Muhammad bin Jarir. Tafsir at-Thabari. Diterjemahkan oleh
Ahsan. Jakarta: Pustaka Azzam, 2008.

Az-Zamakhsyari, Muhammad bin Umar. Tafsir Al-Kasyaf an Hagaiq at-Tanzil wa
Uyun Al- Agowil fi Wujuh At-Tanzil. Beirut: Dar Al-Ma’refah, 2009.

Barthes, Roland. Mitologi. Diterjemahkan oleh Nurhadi. Bantul: Kreasi Wacana,
2018.

. Mythologies. Diterjemahkan oleh Annette Lavers. New York: The Noonday
Press, 1972.

. The Semiotic Challenge. New York: Hill & Wang, 1988.

Ta’wiluna: Jurnal llmu Al-Qur’an, Tafsir dan Pemikiran Islam, Vol. 5, No. 3, Desember 2024



688 ’ Muchammad Faz Tazakka

Cobley, Paul, dan Litza Jansz. Introducing Semiotics. Cambridge: Icon Books UK,
1999.

Hidayat, Komaruddin. Memahami Bahasa Agama: Sebuah Kajian Hermeneutik.
Jakarta: Paramadina, 1996.

Ibnu Faris bin Zakariya, Abil Husain Ahmad. Mu jam Maqgayis fi al-Lughah. Beirut:
Dar al Fikr, 1994.

Jamaluddin, Muhammad, N. Aini, dan A. Shahibul Millah. “Mitologi dalam Qs. al-
Kafirun Perspektif Semiotika Roland Barthes.” Jalsah: Jurnal Studi Al-Qur’an
dan As-Sunnah Vol. 1, no. 1 (2021).

Kaelan. Filsafat Bahasa Semiotika dan Hermeneutika. Yogyakarta: Paradigma, 2009.

Katsir Al-Dimasyqi, Ibnu. Tafsir Al-Qur’an Al-’Adzim. Beirut: Dar Kutub al-ilmiyah,
1998.

Manzhur, Ibnu. Lisan Arab. Beirut: Dar Shadr, 2000.
Munthe, Bermawy. “Semiotika Al-Fatihah.” UIN Sunan Kalijaga, 2012.

Mustofa, Faiz Wildan, dan Adib Sofia. “The Active Attitude of the Moderates:
Semiotic Review of the Term Ummatan Wasathan in the Qur’an.” Al-Quds:
Jurnal Studi Alguran dan Hadis Vol. 8, no. 3 (2024).

Ratna, Nyoman Kutha. Teori, Metode dan Teknik Penelitian Sastra. Yogyakarta:
Pustaka Pelajar, 2004.

Razi, Fakhruddin al-. al-Tafsir al-Kabir Mafatih al-Ghaib. Beirut: Dar al-Fikr, 1981.

Shihab, M. Quraish. Tafsir al-Mishbah (Pesan, Kesan dan Keserasian Al-Qur’an).
Jakarta: Lentera Hati, 2002.

Sobur, Alex. Semiotika Komunikasi. Bandung: PT. Remaja Rosda Karya, 2006.

Ulin Nuha. “Surah Al-Fatihah: Sebuah Tafsiran Perspektif Semiotika Bahasa.” An-
Nur: Jurnal Studi Islam Vol. 4, no. 2 (Agustus 2012).

Ta’wiluna: Jurnal llmu Al-Qur’an, Tafsir dan Pemikiran Islam, Vol. 5, No. 3, Desember 2024



