
Ta’wiluna: Jurnal Ilmu Al-Qur’an, Tafsir dan Pemikiran Islam  
Volume 5, Number 3 Desember 2024  

e-ISSN: 2723-0422  
https://ejournal.iaifa.ac.id/index.php/takwiluna 
 

 

Ta’wiluna: Jurnal Ilmu Al-Qur’an, Tafsir dan Pemikiran Islam, Vol. 5, No. 3, Desember 2024 

This work is licensed under a Creative 

Commons Attribution‐ShareAlike 4.0 

International License 

Accepted: 

 November 2024 

Revised: 

Desember 2024 

Published: 

Desember 2024 

 

Reinterpretasi Aborsi: Studi Tafsir Feminis atas Hak Kesehatan 

Reproduksi Perempuan 

 
Laelati Dwina Apriani 

UIN Sunan Gunung Djati Bandung 

Gmail: laelatidwinaa@gmail.com 

 

Muhamad Iqbal Mustofa 

UIN Sunan Gunung Djati Bandung 

Gmail: mustofaiqm@gmail.com 

 

Eni Zulaiha 

UIN Sunan Gunung Djati Bandung 

Gmail: enizulaiha@uinsgd.ac.id 

 

Abstract 

The issue of abortion in Islam has been a long-standing debate among scholars, 
particularly concerning women's reproductive rights. In many classical 
interpretations, abortion is often regarded as a prohibited act of murder, based on 
Qur'anic verses such as QS. Al-An’am [6]: 151 and QS. Al-Isra [17]: 31. These 
interpretations frequently overlook the context of women as legal subjects with 
specific needs and conditions, such as trauma from sexual violence or threats to their 
life. This article explores the reinterpretation of abortion in Islam through the lens of 
feminist exegesis, emphasizing pragmatic approaches and the principles of maqashid 
syariah. Feminist exegesis offers a perspective that recognizes women's reproductive 
rights as integral to the protection of life (hifzh an-nafs) and lineage (hifzh an-nasl). 
Through an analysis of feminist scholars like Faqihuddin Abdul Qodir and Husein 
Muhammad, this article demonstrates that abortion can be permissible under certain 
circumstances for the welfare of women. The findings indicate that this 
reinterpretation not only provides practical solutions but also aligns with the primary 
objectives of Islamic law, namely ensuring justice and safeguarding women's rights 
within a humanistic religious framework. 

Keywords: Abortion, Reproductive Rights, Feminist Exegesis. 

Abstrak 

Isu aborsi dalam Islam telah menjadi perdebatan panjang di antara para ulama, 
terutama ketika menyangkut hak reproduksi perempuan. Dalam banyak tafsir klasik, 
aborsi sering dianggap sebagai bentuk pembunuhan yang dilarang, berlandaskan pada 
ayat-ayat Al-Qur’an seperti QS. Al-An’am [6]: 151 dan QS. Al-Isra [17]: 31. 
Penafsiran ini kerap mengabaikan konteks perempuan sebagai subjek hukum yang 

https://ejournal.iaifa.ac.id/index.php/
mailto:laelatidwinaa@gmail.com
mailto:mustofaiqm@gmail.com
mailto:enizulaiha@uinsgd.ac.id


742 Laelati Dwina Apriani, Muhamad Iqbal Mustofa, Eni Zulaiha 
 

Ta’wiluna: Jurnal Ilmu Al-Qur’an, Tafsir dan Pemikiran Islam, Vol. 5, No. 3, Desember 2024 

memiliki kebutuhan dan kondisi spesifik, seperti trauma akibat pemerkosaan atau 
ancaman terhadap keselamatan jiwa. Artikel ini mengeksplorasi reinterpretasi aborsi 
dalam Islam berdasarkan prinsip tafsir feminis dengan mengedepankan pendekatan 
pragmatis dan maqashid syariah. Tafsir feminis menawarkan perspektif yang 
menempatkan hak reproduksi perempuan sebagai bagian dari perlindungan nyawa 
(hifzh an-nafs), dan keturunan (hifzh an-nasl). Melalui analisis terhadap pandangan 
mufasir feminis seperti Faqihuddin Abdul Qodir dan Husein Muhammad, artikel ini 
menjelaskan bahwa aborsi dapat diperbolehkan dalam kondisi tertentu demi 
kemaslahatan perempuan. Hasil penelitian menunjukkan bahwa reinterpretasi ini 
tidak hanya memberikan solusi yang aplikatif, tetapi juga sesuai dengan tujuan utama 
syariat Islam, yakni menciptakan keadilan dan melindungi hak-hak perempuan dalam 
kerangka agama yang humanis. 

Kata Kunci: Aborsi, Hak Reproduksi, Tafsir Feminis. 

Pendahuluan  

Topik aborsi kerap kali menimbulkan perdebatan karena berkaitan langsung 

dengan masalah moral, hak asasi manusia, dan ketentuan syariat yang diatur dalam 

teks Al-Qur’an dan hadis. Pada umumnya, aborsi dianggap sebagai perbuatan 

terlarang dalam Islam karena dikategorikan sebagai bentuk pembunuhan yang 

dilarang, sebagaimana ditegaskan dalam berbagai ayat Al-Qur’an tentang larangan 

membunuh anak. Namun, pada kondisi tertentu, ulama klasik maupun kontemporer 

memberikan pengecualian dengan memperbolehkan aborsi berdasarkan prinsip-

prinsip maqashid syariah, yang meliputi perlindungan jiwa, akal, keturunan, harta, 

dan agama. Prinsip ini menjadi landasan dalam pengambilan keputusan hukum yang 

lebih adil dan kontekstual, terutama ketika keselamatan nyawa ibu dipertaruhkan 

dalam sebuah kehamilan yang berisiko. 

Secara historis, penafsiran ayat-ayat yang terkait dengan aborsi dalam hukum 

Islam sering kali dipengaruhi oleh konteks sosial dan budaya patriarkal yang 

mendominasi masyarakat. Dalam tafsir klasik, aborsi umumnya dipahami melalui 

larangan-larangan pembunuhan anak yang terdapat dalam ayat-ayat seperti QS. Al-

An’am [6]: 151 dan QS. Al-Isra’ [17]: 31. Kedua ayat tersebut melarang pembunuhan 

anak-anak karena takut miskin atau alasan lainnya, dan ini kemudian diterapkan 

secara umum untuk menentang aborsi.1 Pendekatan ini memperlihatkan bias gender, 

di mana penafsiran tidak memberikan ruang bagi kondisi-kondisi khusus yang 

dihadapi perempuan, seperti kehamilan yang tidak diinginkan, kondisi kesehatan 

yang berbahaya, atau situasi kekerasan seksual. 

Penelitian terdahulu berperan penting dalam penulisan penelitian ini. Seperti 

tulisan Maria Ulfah dalam bukunya “Fikih aborsi: wacana penguatan hak reproduksi 

perempuan”, topik utama dalam buku ini ialah hak-hak perempuan untuk menjaga 

organ reproduksinya, yang di dalamnya adalah hak untuk melakukan aborsi yang legal 

                                                             
1 Faqihuddin Abdul Kodir, Dari Aborsi Sampai Childfree, Bagaimana Mubadalah Bicara? (Bandung: 

Afkaruna, 2024). 



Reinterpretasi Aborsi: Studi Tafsir Feminis atas Hak Kesehatan Reproduksi 
Perempuan 

743 

 

Ta’wiluna: Jurnal Ilmu Al-Qur’an, Tafsir dan Pemikiran Islam, Vol. 5, No. 3, Desember 2024 

menurut negara maupun agama.2 Selanjutnya Husein Muhammad dalam bukunya 

“Islam Agama Ramah Perempuan” dalam sub bahasannya, Husein Muhammad 

membeberkan mengenai aborsi mulai dari definisi, jenis-jenis hingga pendapat-

pendapat ulama terdahulu mengenai aborsi. Selanjutnya, sebagai pembawa fikih 

emansipatoris beliau memberikan kelonggaran terkait hukum aborsi dengan lebih 

memperhatikan kepentingan sang ibu. Yang mana, alasan kebolehan aborsi menurut 

Husein Muhammad tak hanya berkaitan dengan medis, namun dapat dipertimbangkan 

faktor-faktor lain seperti faktor ekonomi, sosial dan psikologis ibu. 3  Dan yang 

terbaru, dari Faqihuddin Abdul Kodir dalam bukunya “Dari Aborsi Sampai Childfree, 

Bagaimana Mubadalah bicara?”, sejalan dengan pemikiran gurunya Husein 

Muhammad, secara lebih lanjut Faqih memberikan keluasan dalam kebolehan aborsi 

untuk korban pemerkosaan. Dengan memperhatikan kepentingan wanita hamil 

korban perkosaan dari segi kesehatan maupun psikologis.4 

Penelitian ini bertujuan untuk mengeksplorasi lebih jauh bagaimana tafsir 

feminis memahami aborsi dalam konteks maqashid syariah, serta bagaimana 

pendekatan ini dapat menjadi jawaban bagi problematika hukum Islam yang sering 

kali meminggirkan hak-hak perempuan. Dalam tafsir feminis, aborsi dilihat tidak 

hanya sebagai isu moral atau legal, tetapi juga sebagai masalah hak asasi yang 

menyangkut keselamatan dan kesejahteraan perempuan. Dalam banyak kasus, tafsir 

klasik yang terlalu literal dan patriarkal kurang memperhitungkan kompleksitas 

kondisi perempuan, terutama dalam situasi-situasi darurat seperti ancaman terhadap 

nyawa atau kesehatan mental akibat kehamilan yang tidak diinginkan. 

Oleh karena itu, penelitian ini memiliki urgensi yang tinggi dalam konteks 

kontemporer, di mana perempuan Muslim sering kali dihadapkan pada dilema antara 

hukum agama dan kondisi medis atau sosial yang mereka alami. Tafsir feminis 

menawarkan pendekatan yang lebih fleksibel dan manusiawi dalam menafsirkan ayat-

ayat Al-Qur’an terkait aborsi, dengan menekankan pentingnya maqashid syariah 

sebagai landasan etis yang berorientasi pada keadilan dan kemaslahatan. Dengan 

mempertimbangkan prinsip-prinsip maqashid, penelitian ini diharapkan dapat 

memberikan wawasan baru yang lebih inklusif bagi perempuan dalam mengambil 

keputusan yang berkaitan dengan kesehatan reproduksi mereka, serta menciptakan 

tafsir yang lebih relevan dengan realitas kehidupan perempuan di era modern. 

Metode Penelitian 

Menurut Abdul Mustaqim apa yang disebut dengan metode adalah the way of 

doing anything, cara untuk mengerjakan sesuatu apapun.5 Adapun metode penelitian 

                                                             
2 Maria Ulfah Anshor, Fikih Aborsi: Wacana Penguatan Hak Reproduksi Perempuan (Jakarta: Kompas, 

2006). 
3 Husein Muhammad, Islam Agama Ramah Perempuan (Yogyakarta: IRCiSoD, 2021). 
4 Kodir, Dari Aborsi Sampai Childfree, Bagaimana Mubadalah Bicara? 
5 Abdul Mustaqim, Metode Penelitian Al-Qur’an Dan Tafsir, Idea Press Yogyakarta (Yogyakarta: Idea 

Press, 2014),17. 



744 Laelati Dwina Apriani, Muhamad Iqbal Mustofa, Eni Zulaiha 
 

Ta’wiluna: Jurnal Ilmu Al-Qur’an, Tafsir dan Pemikiran Islam, Vol. 5, No. 3, Desember 2024 

artikel ini ialah penelitian kualitatif dengan pendekatan tafsir feminis melalui studi 

pustaka. Dalam menguraikan pembahasan dalam penelitian ini, penulis mengikuti 

langkah-langkah penelitian tafsir feminis Eni Zulaiha. Pertama, menentukan 

signifikansi batasan tema serta menginventarisir ayat-ayat yang relevan. Kedua, 

mengkaji dan menjelaskan penafsiran-penafsiran bias gender yang relevan dengan 

tema. Ketiga, mengkaji dan menjelaskan penafsiran-penafsiran adil gender yang 

relevan dengan tema. Keempat, analisis prinsip tafsir feminis terhadap hasil 

reinterpretasi adil gender apakah memenuhi prinsip tafsir feminis yaitu pragmatis 

serta memenuhi maqashid syari’ah.6 Adapun teknik analisis dalam penelitian ini ialah 

analisis isi dari berbagai literatur primer dan sekunder yang relevan dalam menunjang 

penelitian ini.7 

 

Hasil Penelitian dan Pembahasan 

A. Pengertian dan Hukum Aborsi 

Aborsi atau abortus berasal dari bahasa latin yang memiliki arti gugur; 

pengguguran, keguguran kandungan.8  Dalam cabang ilmu kedokteran ginekologi, 

aborsi merupakan penghentian masa kehamilan sebelum berusia 20 minggu.9 Lebih 

lanjut, menurut Budiono Wibowo sebagaimana dikutip oleh Istibsyaroh, abortus 

terjadi ketika penghentian kehamilan terhadap janin yang beratnya belum mencapai 

1000 gram.10 

Sedangkan dalam bahasan fikih Islam, aborsi disebut dengan al-ijhad atau 

isqothul haml. Aborsi dalam kajian fikih didefinisikan sebagai membuang janin dalam 

kandungan sebelum terbentuk menjadi manusia yang sempurna baik secara disengaja 

maupun secara spontan atau tidak disengaja.11 Dengan demikian dapat disimpulkan 

bahwa aborsi atau abortus secara umum diartikan sebagai penghentian kehamilan 

terhadap janin yang belum mencapai usia 20 minggu dan memiliki berat 1000 gram. 

Dari definisi secara umum maupun perspektif Islam, aborsi atau abortus dapat terjadi 

secara disengaja maupun tidak disengaja. 

Berangkat dari definisi di atas, aborsi diklasifikasikan menjadi dua macam yaitu 

pertama aborsi spontan atau dalam istilah kedokteran disebut dengan spontaneus 

abortus. Aborsi spontan yang dimaksud disini ialah ketika janin keluar dengan 

sendirinya karena beberapa faktor seperti kecelakaan atau kondisi tubuh ibu yang 

lemah. Kedua, Aborsi yang disengaja atau provocatus abortus. Dalam aborsi yang 

                                                             
6 Eni Zulaiha, “Tafsir Feminis: Sejarah, Paradigma Dan Standar Validitas Tafsir Feminis,” Al-Bayan: 

Jurnal Studi Ilmu Al- Qur’an Dan Tafsir 1, no. 1 (2016): 17–26, https://doi.org/10.15575/al-

bayan.v1i1.1671; Eni Zulaiha, Diskursus Tafsir Feminis Dalam Islam (Bandung: Values Institute, 

2024). 
7 Abdul Karim, “Feminisme: Sebuah Model Penelitian Kualitatif,” Sawwa 10, no. 1 (2014): 83–98. 
8 M Ali Hasan, Masail Fiqhiyah Al-Haditsah (Jakarta: Raja Grafindo, 1997). 
9 Latifah et al., “Aborsi Dalam Pandangan Agama Islam” 1, no. 1 (2023): 102–10. 
10 Istibsyaroh, Aborsi Dan Hak-Hak Reproduksi Dalam Islam (Yogyakarta: Lkis, 2012). 
11 Muhammad, Islam Agama Ramah Perempuan. 



Reinterpretasi Aborsi: Studi Tafsir Feminis atas Hak Kesehatan Reproduksi 
Perempuan 

745 

 

Ta’wiluna: Jurnal Ilmu Al-Qur’an, Tafsir dan Pemikiran Islam, Vol. 5, No. 3, Desember 2024 

disengaja, dibedakan menjadi dua, yaitu Abortus artificialis therapicus dan abortus 

provocatus criminalis. Abortus artificialis therapicus, merupakan aborsi yang 

dilakukan oleh dokter atas indikasi medis. Aborsi dapat menjadi opsi penanganan 

dokter jika kondisi kehamilan membahayakan ibu. Seperti apabila sang ibu terkena 

penyakit berat seperti TBC, autoimun, gagal ginjal atau penyakit berat lainnya. 

Sedangkan abortus provocatus criminalis yaitu aborsi yang dilakukan tanpa adanya 

indikasi medis dan tanpa dilakukan oleh tenaga medis yang berwenang. Aborsi ini 

biasanya dilakukan untuk mengakhiri kehamilan yang tidak diinginkan seperti 

kehamilan hasil hubungan di luar nikah dan tentunya aborsi jenis ini merupakan 

tindakan ilegal secara agama maupun negara.12 

Aborsi yang disengaja dapat terjadi karena beberapa indikasi, yaitu indikasi 

medis dan indikasi sosial-ekonomi. Dalam indikasi medis, hal yang menjadi prioritas 

utama dokter ialah keselamatan sang ibu, sehingga apabila kehamilan mengancam 

jiwa ibu dapat dilakukan tindakan aborsi. Selain itu, dalam beberapa kasus kondisi 

janin dengan penyakit atau cacat bawaan yang berat dapat menjadi pertimbangan 

dilakukan aborsi. Dengan alasan jika janin dipertahankan dan dilahirkan akan 

menurunkan kualitas hidupnya.13 Selanjutnya dalam indikasi sosial-ekonomi dapat 

menjadi sebab dilakukannya aborsi. Meskipun tidak dapat dibenarkan, aborsi atas 

kehamilan yang terjadi di luar pernikahan tidak dapat dielakkan. Kehamilan yang 

terjadi dari hubungan di luar nikah atau perkosaan jika dipertahankan akan 

menghadirkan sanksi sosial bagi ibu dan bayi, sehingga tidak sedikit yang memilih 

untuk melakukan aborsi. Adapun hal lain disamping indikasi sosial ialah faktor 

ekonomi. Hal ini biasanya terjadi di masyarakat yang tingkat ekonominya menengah 

ke bawah. Dimana masyarakat merasa tidak mampu untuk membiayai anaknya yang 

sudah banyak. Hal ini juga dapat disebabkan karena gagalnya penggunaan alat 

kontrasepsi.14 

Adanya pengklasifikasian aborsi berdasarkan sebab dan tujuannya, berimplikasi 

terhadap penetapan hukum aborsi itu sendiri. Hukum aborsi di Indonesia secara 

umum melarang praktik ini, namun memberikan pengecualian dalam situasi-situasi 

tertentu yang dianggap darurat atau mendesak. Larangan ini bertujuan melindungi 

nyawa, baik ibu maupun janin, sesuai dengan prinsip hukum dan moral yang berlaku 

di masyarakat. Namun, untuk memastikan keadilan, hukum juga mempertimbangkan 

kondisi khusus seperti ancaman terhadap kesehatan ibu atau kehamilan akibat 

pemerkosaan. 

Undang-Undang Nomor 36 Tahun 2009 tentang Kesehatan menyatakan bahwa 

aborsi dilarang, kecuali dalam dua kondisi utama: pertama, jika kehamilan 

membahayakan nyawa atau kesehatan ibu (indikasi medis); dan kedua, jika kehamilan 

terjadi akibat pemerkosaan yang menyebabkan trauma berat bagi perempuan. Dalam 

                                                             
12 Kutbuddin, Fiqh Kontemporer (Yogyakarta: Teras, 2009). 
13 Asra Sakira, “Aborsi Dan Hak Kesehatan , Reproduksi Perempuan Dalam Hukum Islam Dan Hukum 

Negara,” 2021. 
14 Hasan, Masail Fiqhiyah Al-Haditsah. 



746 Laelati Dwina Apriani, Muhamad Iqbal Mustofa, Eni Zulaiha 
 

Ta’wiluna: Jurnal Ilmu Al-Qur’an, Tafsir dan Pemikiran Islam, Vol. 5, No. 3, Desember 2024 

kasus seperti ini, aborsi hanya boleh dilakukan sebelum usia kehamilan mencapai 40 

hari. Prosesnya juga harus melalui persetujuan perempuan yang bersangkutan dan, 

jika memungkinkan, persetujuan dari suami atau keluarga. Selain itu, aborsi harus 

dilakukan oleh tenaga kesehatan yang berkompeten di fasilitas kesehatan resmi. 

Peraturan Pemerintah Nomor 61 Tahun 2014 tentang Kesehatan Reproduksi 

memperjelas prosedur ini. Perempuan yang ingin melakukan aborsi harus terlebih 

dahulu menjalani konseling untuk memastikan keputusan tersebut didasarkan pada 

pertimbangan yang matang. Aborsi hanya dapat dilakukan oleh dokter dengan 

keahlian tertentu di fasilitas kesehatan yang memenuhi standar.15 

Kitab Undang-Undang Hukum Pidana (KUHP) juga memuat ancaman pidana 

bagi perempuan yang melakukan aborsi di luar ketentuan hukum. Perempuan yang 

sengaja menggugurkan kandungannya dapat dikenakan hukuman hingga empat tahun 

penjara. Sementara itu, jika tindakan aborsi dilakukan oleh orang lain tanpa 

persetujuan perempuan, hukumannya lebih berat, yaitu hingga 12 tahun penjara.16 

Dalam konteks agama, Majelis Ulama Indonesia (MUI) juga telah 

mengeluarkan fatwa yang menyatakan bahwa aborsi pada dasarnya haram. Namun, 

hukum Islam memberikan kelonggaran dalam kasus darurat medis atau kehamilan 

akibat pemerkosaan. Fatwa ini menekankan bahwa aborsi hanya dapat dilakukan 

dengan mengikuti syarat-syarat tertentu yang sesuai dengan syariat dan hukum 

negara.17 

Lebih lanjut mengenai hukum Aborsi dalam Islam dibahas berdasarkan usia 

kehamilan, yang terbagi menjadi dua fase utama: sebelum dan sesudah peniupan ruh. 

Menurut hadis Nabi Muhammad SAW, peniupan ruh terjadi pada usia kehamilan 

sekitar 120 hari.18 Sebelum fase ini, sebagian ulama memperbolehkan aborsi dalam 

keadaan darurat, seperti jika kehamilan membahayakan nyawa ibu, atau jika janin 

mengalami cacat berat yang tidak dapat disembuhkan19. Pendapat ini didasarkan pada 

prinsip maqashid syariah, yaitu menjaga nyawa (hifzh an-nafs), yang diutamakan 

dalam situasi darurat. 

Setelah peniupan ruh, mayoritas ulama sepakat bahwa aborsi menjadi haram 

kecuali jika nyawa ibu berada dalam bahaya. Hal ini karena setelah 120 hari, janin 

telah dianggap sebagai manusia dengan jiwa yang independen. Larangan ini 

didasarkan pada firman Allah dalam Al-Qur'an, seperti dalam Surah Al-Isra’ [17]: 31, 

yang melarang pembunuhan anak-anak karena alasan apa pun, termasuk ketakutan 

akan kemiskinan. 

                                                             
15 Sakira, “Aborsi Dan Hak Kesehatan , Reproduksi Perempuan Dalam Hukum Islam Dan Hukum 

Negara.” 
16 Istibsyaroh, Aborsi Dan Hak-Hak Reproduksi Dalam Islam. 
17 Anshor, Fikih Aborsi: Wacana Penguatan Hak Reproduksi Perempuan. 
18 Muhammad, Islam Agama Ramah Perempuan. 
19 Sakira, “Aborsi Dan Hak Kesehatan , Reproduksi Perempuan Dalam Hukum Islam Dan Hukum 

Negara.” 



Reinterpretasi Aborsi: Studi Tafsir Feminis atas Hak Kesehatan Reproduksi 
Perempuan 

747 

 

Ta’wiluna: Jurnal Ilmu Al-Qur’an, Tafsir dan Pemikiran Islam, Vol. 5, No. 3, Desember 2024 

Namun, Islam juga memahami kompleksitas situasi yang dihadapi perempuan. 

Dalam kasus kehamilan akibat pemerkosaan, beberapa ulama kontemporer, seperti 

Yusuf al-Qaradawi, memperbolehkan aborsi sebelum 120 hari. Pandangan ini 

berlandaskan pada upaya untuk melindungi perempuan dari dampak psikologis yang 

berat dan memberikan keadilan dalam situasi yang sulit. Dalam konteks ini, maqashid 

syariah sekali lagi menjadi landasan hukum, terutama prinsip menjaga martabat 

manusia (hifzh al-‘irdh). 

Mazhab-mazhab fiqh memiliki pandangan yang bervariasi tentang aborsi. 

Mazhab Hanafi, misalnya, cenderung lebih longgar dengan membolehkan aborsi 

hingga usia kehamilan 40 hari jika ada alasan yang jelas. Sebaliknya, mazhab Maliki 

sangat ketat dan melarang aborsi sejak awal kehamilan karena sperma dianggap 

sebagai potensi kehidupan. Mazhab Syafi’i dan Hanbali berada di tengah-tengah, 

membolehkan aborsi sebelum peniupan ruh dengan alasan tertentu, tetapi tetap 

melarang tanpa adanya kebutuhan mendesak.20 

B. Penafsiran Bias Gender Tentang Isyarat Aborsi  

Aborsi dalam Al-Qur’an maupun hadis tidak pernah disebutkan secara eksplisit. 

Adapun dalil yang sering dijadikan rujukan pelarangan aborsi ialah QS Al-An’am ayat 

151 dan QS Al-Isra ayat 31 sebagai berikut:  

ُُ لُوْ ا اَلََّّ تُشْركُِوْا بهِ شَيْ  ًٔا وَّباِلْ قُلْ تَ عَالَوْا اتَْلُ مَا حَرَّمَ ربَُّكُمْ عَلَيْكُمْ  ْْ  وَلََّ تَ 
أًا  ََ ِِ اِحْ ْْ ََ وَالِ

ْْربَوُا الْفَوَاحِشَ مَا ظَهَرَ مِنْ هَا وَمَا ًَ رْزقُُكُمْ وَاَِّاهُمْ  وَلََّ تَ   ُِ  ًَحْ
ِْ اِمْلََق ٍۗ َِ  وَلََّ  اوَْلََّدكَُمْ مِ  بَطَ

ُُ لُوا الن َّفْسَ الَُِّيْ حَرَّمَ ا ْْ ىكُمْ بهِ لَعَلَّ تَ  لِكُمْ وَص ّٰ ِْلُوْ َ لل ّٰهُ اِلََّّ باِلْحَق ٍِۗ ذّٰ  كُمْ تَ عْ
“Katakanlah (Nabi Muhammad), “Kemarilah! Aku akan membacakan apa yang 

diharamkan Tuhan kepadamu, (yaitu) janganlah mempersekutukan-Nya dengan 

apa pun, berbuat baiklah kepada kedua orang tua, dan janganlah membunuh 

anak-anakmu karena kemiskinan. (Tuhanmu berfirman,) ‘Kamilah yang 

memberi rezeki kepadamu dan kepada mereka.’ Janganlah pula kamu mendekati 

perbuatan keji, baik yang terlihat maupun yang tersembunyi. Janganlah kamu 

membunuh orang yang diharamkan Allah, kecuali dengan alasan yang 

benar.”21 

لَهُمْ كَاَ  خِطْ  ًٔا كَ  ُِ ًَ رْزقُُ هُمْ وَاَِّاكُمٍْۗ اِ َّ قَ ُ ْ  ًَحْ
ُُ لُوْ ا اوَْلََّدكَُمْ خَشْيَةَ اِمْلََق ٍۗ ْْ  بِِي ْرًٔاوَلََّ تَ 

“Janganlah kamu membunuh anak-anakmu karena takut miskin. Kamilah yang 

memberi rezeki kepada mereka dan (juga) kepadamu. Sesungguhnya membunuh 

mereka itu adalah suatu dosa yang besar.”22 

Kedua ayat ini berbicara mengenai larangan membunuh anak karena takut 

miskin dengan melihat sisi historis turunnya ayat ini berkenaan dengan tradisi Arab 

jahiliyah. Pandangan mufasir klasik seperti Ibnu Katsir dan Ath-Thabari mengenai 

                                                             
20 Muhammad, Islam Agama Ramah Perempuan; Kodir, Dari Aborsi Sampai Childfree, Bagaimana 

Mubadalah Bicara? 
21 Qur’an Kemenag, Al-An’am: 151 
22 Qur’an Kemenag, Al-Isra: 31 



748 Laelati Dwina Apriani, Muhamad Iqbal Mustofa, Eni Zulaiha 
 

Ta’wiluna: Jurnal Ilmu Al-Qur’an, Tafsir dan Pemikiran Islam, Vol. 5, No. 3, Desember 2024 

penafsiran kedua ayat ini ialah larangan membunuh anak perempuan hidup-hidup 

karena takut miskin.23 Ath-Thabari dan Ibnu Katsir dalam menafsirkan ayat ini sesuai 

dengan pemaknaan lafadz aulaad yaitu anak yang sudah lahir. Larangan membunuh 

anak yang belum lahir (aborsi) belum disinggung dalam penafsiran era klasik, hal ini 

dapat disebabkan karena praktek aborsi belum banyak dilakukan pada masa klasik. 

Selanjutnya menurut grand Syaikh Al-Azhar yaitu Syekh Muhammad Sayyid 

Thantawi, QS Al-An’am ayat 151 berbicara tentang larangan membunuh jiwa tanpa 

alasan yang dibenarkan syariat. Setiap yang bernyawa memiliki hak untuk dilindungi 

hidupnya, termasuk janin yang sudah bernyawa tidak boleh digugurkan atau 

dilakukan aborsi karena janin yang belum lahir pun memiliki hak untuk dilindungi.24 

Dalam tafsirnya, Syekh Thantawi melarang dengan tegas aborsi dengan alasan 

perlindungan nyawa. Akan tetapi, jika alasannya karena melindungi ruh atau nyawa 

beliau tidak mengklasifikasikan usia kandungan yang dilarang dilakukan aborsi. 

Sehingga, pengharaman aborsi ini seolah berlaku untuk usia kandungan berapapun. 

Di sisi lain, penafsiran bias gender mengenai ayat-ayat isyarat aborsi ini datang 

dari Quraish Shihab. Dalam tafsirnya, Quraish Shihab memperluas lafadz  la taqtulu 

aulaad tidak hanya larangan membunuh anak yang sudah lahir, melainkan termasuk 

di dalamnya larangan aborsi. Hal ini diperkuat ketika beliau menafsirkan surat Al-

An’am ayat 137, bahwa terdapat persamaan antara aborsi dengan pembunuhan yakni 

sama-sama penghilangan nyawa yang sudah memiliki potensi kekhalifahan. Beliau 

menjelaskan bahwa motivasi pembunuhan yang dibicarakan dalam QS Al-An’am 

ayat 151 ini ialah kekhawatiran sang ayah tidak dapat membiayai jika anaknya hidup. 

Begitupun dengan ayat serupa yaitu QS Al-Isra ayat 31. Karenanya, setelah redaksi 

larangan membunuh anak ini, Shihab mengutip redaksi selanjutnya “Kami-lah yang 

akan memberi rezeki kepada mereka” untuk menghilangkan kekhawatiran sang ayah 

akan jatuh miskin apabila membiayai anaknya.25 

Meskipun dalam tulisannya yang lain Quraish Shihab memperbolehkan aborsi 

dengan syarat-syarat tertentu, penafsiran Quraish Shihab mengenai ayat di atas 

dinilai bias gender. Karena alasan kekhawatiran yang menjadi sebab pembunuhan 

anak hanya disentralkan pada kondisi ayah. Sebagai mufasir kontemporer, beliau 

kurang menempatkan posisi perempuan dalam permasalahan khasyata imlaq. 

Padahal, perempuan juga berperan dalam kehamilan yang beresiko terhadap 

kesehatannya baik secara fisik maupun mental. 

 

                                                             
23 Imad ad-Din Abu al-Fida Islail ibn Amar Ibn katsir, Terjemah Tafsir Ibnu Katsir (Jakarta: Pustaka 

Imam Syafi’i, 2003); Abu Ja’far Muhammad ibn Jarir ibn Yazid ibn Katsir ibn Ghalib At-Thabari, 

Jaami’ Al-Bayan Fi Tafsiir Al-Qur’an (Beirut: Dar al-Fikr, 1995). 
24 Mukhlas Aklaf Setyabudi, Imam., “Antropologi Feminisme Dan Polemik Seputar Tubuh Penari 

Perempuan Jaipongan Menurut Perspektif Foucault,” Humaniora, 2011, 

file:///C:/Users/Dea/Documents/RESEARCH PROPOSAL/REFERENCES/SETYOBUDI, KAFI-

ANTROPOLOGI FEMINISME.pdf. 
25 Quraish Shihab, Tafsir Al-Misbah Pesan, Kesan Dan Keserasian Al-Qur’an Jilid 4 (Jakarta: Lentera 

Hati, 2002), 339–343. 



Reinterpretasi Aborsi: Studi Tafsir Feminis atas Hak Kesehatan Reproduksi 
Perempuan 

749 

 

Ta’wiluna: Jurnal Ilmu Al-Qur’an, Tafsir dan Pemikiran Islam, Vol. 5, No. 3, Desember 2024 

C. Penafsiran Adil Gender Tentang Isyarat Aborsi  

Di antara mufasir feminis yang populer dalam membahas isu aborsi ialah Husein 

Muhammad dan muridnya Faqihuddin Abdul Kodir. Dalam bukunya, Faqihuddin 

menegaskan bahwa aborsi sama sekali berbeda dengan membunuh anak. Sedangkan 

dalam QS Al-An’am 151 dan Al-Isra 31 ayat yang berisi larangan membunuh anak 

yang telah lahir. Lebih lanjut, Faqihuddin menjelaskan bahwa tidak ada ayat Al-

Qur’an dan redaksi hadis yang secara eksplisit melarang atau memperbolehkan aborsi. 

Nash yang sering dijadikan dalil pelarangan aborsi bukan sedang membicarakan 

aborsi, melainkan tentang tindakan pidana terhadap pelaku pembunuhan dengan bayi 

yang dikandungnya dengan ghurrah memerdekakan budak laki-laki atau perempuan. 

Teks hadis dari Abu Hurairah ini mengarah kepada pembelaan terhadap perempuan 

hamil yang mendapat tindak kekerasan sehingga ia meninggal, bukan tentang 

perempuan yang menggugurkan kandungannya baik secara disengaja maupun tidak.26 

Selanjutnya Husein Muhammad dalam bukunya “Islam Agama ramah 

Perempuan” menyebutkan bahwa aborsi dalam istilah fiqh disebut dengan al ijhad 

atau isqathul haml yaitu penghentian kehamilan. Sehingga berbeda dengan redaksi 

taqtulu aulaad yaitu membunuh anak. Husein Muhammad mengakui bahwa secara 

umum, aborsi dilarang dalam Islam karena melibatkan penghentian kehidupan yang 

dihormati oleh syariat. Namun, ia juga menekankan bahwa larangan ini bukanlah 

hukum absolut. Dalam situasi tertentu, aborsi dapat dibolehkan berdasarkan prinsip 

maqashid syariah, khususnya hifzh an-nafs (melindungi nyawa). Ia menekankan 

bahwa nyawa ibu yang telah eksis memiliki prioritas yang lebih tinggi dibandingkan 

janin yang belum sempurna penciptaannya.27 

Adapun yang menjadi inti kontroversi aborsi di kalangan fuqoha menurut 

Husein Muhammad ialah berkenaan usia kandungan yang berkaitan dengan masa 

penciptaan manusia. Husein Muhammad menegaskan bahwa patokan mayoritas 

ulama yang menyebutkan masa pertumbuhan janin sebelum ditiupkan ruh ialah 120 

hari didasarkan kepada hadis Nabi Saw. Sehingga, dengan memprioritaskan 

kepentingan sang ibu secara fisik dan mental, Husein Muhammad mengambil 

pendapat yang lebih longgar kebolehannya yakni dengan alasan medis dan non medis 

sebelum usia kandungan 120 hari.28 

Lebih lanjut, Faqihuddin Abdul Qodir membahas mengenai aborsi untuk korban 

pemerkosaan. Ulama besar Al-Azhar membolehkan aborsi untuk korban pemerkosaan 

dengan merujuk pada kewajiban menolong kesulitan orang dengan meringankan 

kesusahannya. Dalam konteks ini kaidah fikih yang berlaku ialah menghilangkan 

kerusakan al-dharrar yuzal, bahwa jiwa ibu sudah pasti lebih utama dari janin yang 

belum lahir, sehingga bahwa bahaya dan kerusakan itu dapat membolehkan yang 

dilarang (al-dharurat tubih al-mahzhurat). Mengenai usia kandungan yang 

                                                             
26 Kodir, Dari Aborsi Sampai Childfree, Bagaimana Mubadalah Bicara?, 81–82. 
27 Muhammad, Islam Agama Ramah Perempuan, 330–34. 
28 Muhammad, 335–45. 



750 Laelati Dwina Apriani, Muhamad Iqbal Mustofa, Eni Zulaiha 
 

Ta’wiluna: Jurnal Ilmu Al-Qur’an, Tafsir dan Pemikiran Islam, Vol. 5, No. 3, Desember 2024 

diperbolehkan aborsi untuk korban pemerkosaan ada yang menyebutkan boleh pada 

usia berapapun, dan ada juga yang mengacu pada kebolehan aborsi dalam rentang usia 

40 hari atau 120 hari. Sehingga pertimbangan utama untuk aborsi korban 

pemerkosaan bukanlah usia janin melainkan kondisi perempuan. Sehingga aborsi 

korban pemerkosaan dapat dijalankan kapan saja selagi jiwa perempuan aman.29 

Dengan demikian pandangan Faqihuddin Abdul Kodir dan Husein Muhammad 

merepresentasikan tafsir feminis yang berupaya menjawab tantangan kontemporer 

dengan tetap berlandaskan pada nilai-nilai Islam. Keduanya berfokus pada keadilan 

dan empati terhadap perempuan, khususnya dalam situasi sulit seperti pemerkosaan. 

Pendekatan mereka menegaskan bahwa Islam adalah agama yang memberikan solusi 

manusiawi dan kontekstual, terutama dalam isu-isu yang melibatkan kesehatan 

reproduksi perempuan. 

D. Analisis Prinsip Tafsir Feminis  

Prinsip tafsir feminis adalah pendekatan penafsiran yang menekankan pada 

keadilan gender, penghormatan terhadap hak-hak perempuan, dan upaya untuk 

menghilangkan bias patriarkal dalam pemahaman agama. Analisis terhadap prinsip 

ini menunjukkan bahwa tafsir feminis tidak hanya menawarkan kritik terhadap tafsir 

tradisional, tetapi juga bersifat pragmatis dengan memberikan solusi konkret serta 

berorientasi pada pemenuhan maqashid syariah.30 

Secara pragmatis, reinterpretasi aborsi menjembatani peran dan pengalaman 

perempuan dalam penetapan suatu hukum atau kebijakan. Tidak hanya berhenti pada 

tafsir, pendekatan feminis juga mendorong advokasi kebijakan yang lebih adil dan 

ramah perempuan. Tafsir feminis memengaruhi hukum dan regulasi agar lebih sensitif 

terhadap kebutuhan perempuan, misalnya dengan memperbolehkan aborsi dalam 

kondisi darurat.31 Hal ini dilakukan sebagai upaya untuk melindungi hak kesehatan 

reproduksi perempuan dan menciptakan keadilan sosial yang lebih luas. Kontribusi 

kebijakan ini dapat dilihat dalam jantung pembahasan Kongres Ulama Perempuan 

Indonesia tahun 2022 yang menekankan keselamatan dan perlindungan terhadap 

perempuan korban pemerkosaan. 

Selanjutnya reinterpretasi aborsi yang lebih adil gender ini dapat memenuhi 

maqashid syari’ah ang mencakup perlindungan terhadap agama (hifzh ad-din), 

perlindungan jiwa (hifzh an-nafs), perlindungan akal (hifzh al-aql), serta perlindungan 

keturunan (hifzh an-nasl). Dengan diperbolehkannya aborsi dengan ketentuan yang 

lebih mementingkan perempuan, maka perempuan akan merasa semakin terjaga oleh 

agamanya, terlindungi keselamatan jiwanya, terjaga kesehatan mentalnya, dan tidak 

rancu keturunannya. Lebih lanjut, selain aborsi dalam konteks korban pemerkosaan, 

                                                             
29 Kodir, Dari Aborsi Sampai Childfree, Bagaimana Mubadalah Bicara?, 90–91. 
30 Zulaiha, Diskursus Tafsir Feminis Dalam Islam. 
31 Laelati Dwina Apriani, Otoritas Perempuan Dalam Relasi Suami Istri: Studi Atas Tafsir Feminis 

Husein Muhammad (Bandung: Skripsi Ilmu Al-Qur’an dan Tafsir UIN Sunan Gunung Djati Bandung, 

2023). 



Reinterpretasi Aborsi: Studi Tafsir Feminis atas Hak Kesehatan Reproduksi 
Perempuan 

751 

 

Ta’wiluna: Jurnal Ilmu Al-Qur’an, Tafsir dan Pemikiran Islam, Vol. 5, No. 3, Desember 2024 

aborsi dengan indikasi kecacatan janin dan keselamatan ibu juga akan memenuhi 

terjaganya jiwa dan harta. Sebab cacat berat pada janin tentunya akan berimplikasi 

terhadap pemenuhan penunjang kehidupannya yang tidak murah. 

Kesimpulan 

Upaya penafsiran ulang terhadap isu aborsi, khususnya dalam konteks 

melindungi hak reproduksi perempuan, menawarkan solusi yang relevan dengan 

realitas kehidupan modern, tanpa melepaskan nilai-nilai fundamental agama. 

Pendekatan ini tidak hanya memberikan ruang bagi perempuan untuk mengambil 

keputusan yang melindungi kesehatan fisik dan mental mereka, tetapi juga 

memastikan bahwa hukum Islam tetap adaptif terhadap situasi darurat, seperti 

kehamilan akibat pemerkosaan atau ancaman serius terhadap nyawa ibu. 

Dalam kerangka maqashid syariah, reinterpretasi ini mengutamakan 

perlindungan terhadap agama (hifzh ad-din), perlindungan jiwa (hifzh an-nafs), 

perlindungan akal (hifzh al-aql), serta perlindungan keturunan (hifzh an-nasl). Dengan 

mengedepankan kemaslahatan dan mengurangi madharat, pendekatan ini 

menunjukkan bahwa Islam adalah agama yang responsif dan berkeadilan. Prinsip 

pragmatisme tercermin dalam kemampuan tafsir feminis untuk memberikan solusi 

aplikatif yang memberdayakan perempuan, sekaligus menciptakan keseimbangan 

antara kebutuhan manusia dan ajaran syariat. Interpretasi semacam ini menjadi bukti 

bahwa Islam dapat menjadi panduan yang inklusif dan solutif dalam menjawab 

tantangan zaman, khususnya dalam isu kesehatan reproduksi perempuan. 

 

Daftar Pustaka 

Anshor, Maria Ulfah. Fikih Aborsi: Wacana Penguatan Hak Reproduksi Perempuan. 

Jakarta: Kompas, 2006. 

Apriani, Laelati Dwina. Otoritas Perempuan Dalam Relasi Suami Istri: Studi Atas 
Tafsir Feminis Husein Muhammad. Bandung: Skripsi Ilmu Al-Qur’an dan 

Tafsir UIN Sunan Gunung Djati Bandung, 2023. 

At-Thabari, Abu Ja’far Muhammad ibn Jarir ibn Yazid ibn Katsir ibn Ghalib. Jaami’ 
Al-Bayan Fi Tafsiir Al-Qur’an. Beirut: Dar al-Fikr, 1995. 

Hasan, M Ali. Masail Fiqhiyah Al-Haditsah. Jakarta: Raja Grafindo, 1997. 

Ibn katsir, Imad ad-Din Abu al-Fida Islail ibn Amar. Terjemah Tafsir Ibnu Katsir. 
Jakarta: Pustaka Imam Syafi’i, 2003. 

Istibsyaroh. Aborsi Dan Hak-Hak Reproduksi Dalam Islam. Yogyakarta: Lkis, 2012. 

Karim, Abdul. “Feminisme: Sebuah Model Penelitian Kualitatif.” Sawwa 10, no. 1 

(2014): 83–98. 

Kodir, Faqihuddin Abdul. Dari Aborsi Sampai Childfree, Bagaimana Mubadalah 
Bicara? Bandung: Afkaruna, 2024. 



752 Laelati Dwina Apriani, Muhamad Iqbal Mustofa, Eni Zulaiha 
 

Ta’wiluna: Jurnal Ilmu Al-Qur’an, Tafsir dan Pemikiran Islam, Vol. 5, No. 3, Desember 2024 

Kutbuddin. Fiqh Kontemporer. Yogyakarta: Teras, 2009. 

Latifah, Rizky Vaira, Merlin Karinda, Tri Tunggal, and Isrowiyatun Daiyah. 

“Aborsi Dalam Pandangan Agama Islam” 1, no. 1 (2023): 102–10. 

Muhammad, Husein. Islam Agama Ramah Perempuan. Yogyakarta: IRCiSoD, 2021. 

Sakira, Asra. “Aborsi Dan Hak Kesehatan , Reproduksi Perempuan Dalam Hukum 

Islam Dan Hukum Negara,” 2021. 

Setyabudi, Imam., Mukhlas Aklaf. “Antropologi Feminisme Dan Polemik Seputar 

Tubuh Penari Perempuan Jaipongan Menurut Perspektif Foucault.” Humaniora, 

2011. file:///C:/Users/Dea/Documents/RESEARCH 

PROPOSAL/REFERENCES/SETYOBUDI, KAFI-ANTROPOLOGI 

FEMINISME.pdf. 

Shihab, Quraish. Tafsir Al-Misbah Pesan, Kesan Dan Keserasian Al-Qur’an Jilid 4. 

Jakarta: Lentera Hati, 2002. 

Zulaiha, Eni. Diskursus Tafsir Feminis Dalam Islam. Bandung: Values Institute, 

2024. 

———. “Tafsir Feminis: Sejarah, Paradigma Dan Standar Validitas Tafsir 

Feminis.” Al-Bayan: Jurnal Studi Ilmu Al- Qur’an Dan Tafsir 1, no. 1 (2016): 

17–26. https://doi.org/10.15575/al-bayan.v1i1.1671. 

 


