Ta’wiluna: Jurnal Ilmu Al-Qur’an, Tafsir dan Pemikiran Islam @ @@@
Volume 5, Number 3 Desember 2024

e-1SSN: 2723-0422 This work is licensed under a Creative

https://ejournal.iaifa.ac.id/index.php/takwiluna Commons Attribution-ShareAlike 4.0
International License

Accepted: Revised: Published:
November 2024 Desember 2024 Desember 2024

Reinterpretasi Aborsi: Studi Tafsir Feminis atas Hak Kesehatan
Reproduksi Perempuan

Laelati Dwina Apriani
UIN Sunan Gunung Djati Bandung
Gmail: laelatidwinaa@gmail.com

Muhamad Igbal Mustofa
UIN Sunan Gunung Djati Bandung
Gmail: mustofaigm@gmail.com

Eni Zulaiha
UIN Sunan Gunung Djati Bandung
Gmail: enizulaiha@uinsgd.ac.id

Abstract

The issue of abortion in Islam has been a long-standing debate among scholars,

particularly concerning women's reproductive rights. In many classical
interpretations, abortion is often regarded as a prohibited act of murder, based on

Qur'anic verses such as QS. Al-An’am [6]: 151 and QS. Al-Isra [17]: 31. These
interpretations frequently overlook the context of women as legal subjects with

specific needs and conditions, such as trauma from sexual violence or threats to their
life. This article explores the reinterpretation of abortion in Islam through the lens of
feminist exegesis, emphasizing pragmatic approaches and the principles of maqashid
syariah. Feminist exegesis offers a perspective that recognizes women's reproductive
rights as integral to the protection of life (hifzh an-nats) and lineage (hifzh an-nasi).

Through an analysis of feminist scholars like Fagihuddin Abdul Qodir and Husein
Muhammad, this article demonstrates that abortion can be permissible under certain
circumstances for the welfare of women. The findings indicate that this
reinterpretation not only provides practical solutions but also aligns with the primary
objectives of Islamic law, namely ensuring justice and safeguarding women's rights
within a humanistic religious framework.

Keywords: Abortion, Reproductive Rights, Feminist Exegesis.

Abstrak

Isu aborsi dalam Islam telah menjadi perdebatan panjang di antara para ulama,
terutama ketika menyangkut hak reproduksi perempuan. Dalam banyak tafsir klasik,
aborsi sering dianggap sebagai bentuk pembunuhan yang dilarang, berlandaskan pada
ayat-ayat Al-Qur’an seperti QS. Al-An’am [6]: 151 dan QS. Al-Isra [17]: 31.
Penafsiran ini kerap mengabaikan konteks perempuan sebagai subjek hukum yang

Ta’wiluna: Jurnal llmu Al-Qur’an, Tafsir dan Pemikiran Islam, Vol. 5, No. 3, Desember 2024


https://ejournal.iaifa.ac.id/index.php/
mailto:laelatidwinaa@gmail.com
mailto:mustofaiqm@gmail.com
mailto:enizulaiha@uinsgd.ac.id

742 ‘ Laelati Dwina Apriani, Muhamad Igbal Mustofa, Eni Zulaiha

memiliki kebutuhan dan kondisi spesifik, seperti trauma akibat pemerkosaan atau
ancaman terhadap keselamatan jiwa. Artikel ini mengeksplorasi reinterpretasi aborsi
dalam Islam berdasarkan prinsip tafsir feminis dengan mengedepankan pendekatan
pragmatis dan maqashid syariah. TafSir feminis menawarkan perspektit yang
menempatkan hak reproduksi perempuan sebagai bagian dari perlindungan nyawa
(hifzh an-nafs), dan keturunan (hifzh an-nasl). Melalui analisis terhadap pandangan
mufasir feminis seperti Fagihuddin Abdul Qodir dan Husein Muhammad, artikel ini
menjelaskan bahwa aborsi dapat diperbolehkan dalam kondisi tertentu demi
kemaslahatan perempuan. Hasil penelitian menunjukkan bahwa reinterpretasi ini
tidak hanya memberikan solusi yang aplikatif, tetapi juga sesuai dengan tujuan utama
syariat Islam, yakni menciptakan keadilan dan melindungi hak-hak perempuan dalam
kerangka agama yang humanis.

Kata Kunci: Aborsi, Hak Reproduksi, Tafsir Feminis.

Pendahuluan

Topik aborsi kerap kali menimbulkan perdebatan karena berkaitan langsung
dengan masalah moral, hak asasi manusia, dan ketentuan syariat yang diatur dalam
teks Al-Qur’an dan hadis. Pada umumnya, aborsi dianggap sebagai perbuatan
terlarang dalam Islam karena dikategorikan sebagai bentuk pembunuhan yang
dilarang, sebagaimana ditegaskan dalam berbagai ayat Al-Qur’an tentang larangan
membunuh anak. Namun, pada kondisi tertentu, ulama klasik maupun kontemporer
memberikan pengecualian dengan memperbolehkan aborsi berdasarkan prinsip-
prinsip maqashid syariah, yang meliputi perlindungan jiwa, akal, keturunan, harta,
dan agama. Prinsip ini menjadi landasan dalam pengambilan keputusan hukum yang
lebih adil dan kontekstual, terutama ketika keselamatan nyawa ibu dipertaruhkan
dalam sebuah kehamilan yang berisiko.

Secara historis, penafsiran ayat-ayat yang terkait dengan aborsi dalam hukum
Islam sering kali dipengaruhi oleh konteks sosial dan budaya patriarkal yang
mendominasi masyarakat. Dalam tafsir klasik, aborsi umumnya dipahami melalui
larangan-larangan pembunuhan anak yang terdapat dalam ayat-ayat seperti QS. Al-
An’am [6]: 151 dan QS. Al-Isra’ [17]: 31. Kedua ayat tersebut melarang pembunuhan
anak-anak karena takut miskin atau alasan lainnya, dan ini kemudian diterapkan
secara umum untuk menentang aborsi.! Pendekatan ini memperlihatkan bias gender,
di mana penafsiran tidak memberikan ruang bagi kondisi-kondisi khusus yang
dihadapi perempuan, seperti kehamilan yang tidak diinginkan, kondisi kesehatan
yang berbahaya, atau situasi kekerasan seksual.

Penelitian terdahulu berperan penting dalam penulisan penelitian ini. Seperti
tulisan Maria Ulfah dalam bukunya “Fikih aborsi: wacana penguatan hak reproduksi
perempuan’, topik utama dalam buku ini ialah hak-hak perempuan untuk menjaga
organ reproduksinya, yang di dalamnya adalah hak untuk melakukan aborsi yang legal

! Fagihuddin Abdul Kodir, Dari Aborsi Sampai Childfree, Bagaimana Mubadalah Bicara? (Bandung:
Afkaruna, 2024).

Ta’wiluna: Jurnal llmu Al-Qur’an, Tafsir dan Pemikiran Islam, Vol. 5, No. 3, Desember 2024



Reinterpretasi Aborsi: Studi Tafsir Feminis atas Hak Kesehatan Reproduksi | 743
Perempuan

menurut negara maupun agama.’ Selanjutnya Husein Muhammad dalam bukunya
“Islam Agama Ramah Perempuan” dalam sub bahasannya, Husein Muhammad
membeberkan mengenai aborsi mulai dari definisi, jenis-jenis hingga pendapat-
pendapat ulama terdahulu mengenai aborsi. Selanjutnya, sebagai pembawa fikih
emansipatoris beliau memberikan kelonggaran terkait hukum aborsi dengan lebih
memperhatikan kepentingan sang ibu. Yang mana, alasan kebolehan aborsi menurut
Husein Muhammad tak hanya berkaitan dengan medis, namun dapat dipertimbangkan
faktor-faktor lain seperti faktor ekonomi, sosial dan psikologis ibu.? Dan yang
terbaru, dari Fagihuddin Abdul Kodir dalam bukunya “Dari Aborsi Sampai Childfree,
Bagaimana Mubadalah bicara?”, sejalan dengan pemikiran gurunya Husein
Muhammad, secara lebih lanjut Fagih memberikan keluasan dalam kebolehan aborsi
untuk korban pemerkosaan. Dengan memperhatikan kepentingan wanita hamil
korban perkosaan dari segi kesehatan maupun psikologis.*

Penelitian ini bertujuan untuk mengeksplorasi lebih jauh bagaimana tafsir
feminis memahami aborsi dalam konteks maqashid syariah, serta bagaimana
pendekatan ini dapat menjadi jawaban bagi problematika hukum Islam yang sering
kali meminggirkan hak-hak perempuan. Dalam tafsir feminis, aborsi dilihat tidak
hanya sebagai isu moral atau legal, tetapi juga sebagai masalah hak asasi yang
menyangkut keselamatan dan kesejahteraan perempuan. Dalam banyak kasus, tafsir
klasik yang terlalu literal dan patriarkal kurang memperhitungkan kompleksitas
kondisi perempuan, terutama dalam situasi-situasi darurat seperti ancaman terhadap
nyawa atau kesehatan mental akibat kehamilan yang tidak diinginkan.

Oleh karena itu, penelitian ini memiliki urgensi yang tinggi dalam konteks
kontemporer, di mana perempuan Muslim sering kali dihadapkan pada dilema antara
hukum agama dan kondisi medis atau sosial yang mereka alami. Tafsir feminis
menawarkan pendekatan yang lebih fleksibel dan manusiawi dalam menafsirkan ayat-
ayat Al-Qur’an terkait aborsi, dengan menekankan pentingnya maqashid syariah
sebagai landasan etis yang berorientasi pada keadilan dan kemaslahatan. Dengan
mempertimbangkan prinsip-prinsip maqashid, penelitian ini diharapkan dapat
memberikan wawasan baru yang lebih inklusif bagi perempuan dalam mengambil
keputusan yang berkaitan dengan kesehatan reproduksi mereka, serta menciptakan
tafsir yang lebih relevan dengan realitas kehidupan perempuan di era modern.

Metode Penelitian
Menurut Abdul Mustaqim apa yang disebut dengan metode adalah the way of
doing anything, cara untuk mengerjakan sesuatu apapun.’ Adapun metode penelitian

2 Maria Ulfah Anshor, Fikih Aborsi: Wacana Penguatan Hak Reproduksi Perempuan (Jakarta: Kompas,
2006).

% Husein Muhammad, Islam Agama Ramah Perempuan (Yogyakarta: IRCiSoD, 2021).

4 Kodir, Dari Aborsi Sampai Childfree, Bagaimana Mubadalah Bicara?

> Abdul Mustaqim, Metode Penelitian Al-Qur’an Dan Tafsir, Idea Press Yogyakarta (Yogyakarta: Idea
Press, 2014),17.

Ta’wiluna: Jurnal llmu Al-Qur’an, Tafsir dan Pemikiran Islam, Vol. 5, No. 3, Desember 2024



744 ‘ Laelati Dwina Apriani, Muhamad Igbal Mustofa, Eni Zulaiha

artikel ini ialah penelitian kualitatif dengan pendekatan tafsir feminis melalui studi
pustaka. Dalam menguraikan pembahasan dalam penelitian ini, penulis mengikuti
langkah-langkah penelitian tafsir feminis Eni Zulaiha. Pertama, menentukan
signifikansi batasan tema serta menginventarisir ayat-ayat yang relevan. Kedua,
mengkaji dan menjelaskan penafsiran-penafsiran bias gender yang relevan dengan
tema. Ketiga, mengkaji dan menjelaskan penafsiran-penafsiran adil gender yang
relevan dengan tema. Keempat, analisis prinsip tafsir feminis terhadap hasil
reinterpretasi adil gender apakah memenuhi prinsip tafsir feminis yaitu pragmatis
serta memenuhi maqashid syari’ah.® Adapun teknik analisis dalam penelitian ini ialah
analisis isi dari berbagai literatur primer dan sekunder yang relevan dalam menunjang
penelitian ini.”

Hasil Penelitian dan Pembahasan
A. Pengertian dan Hukum Aborsi

Aborsi atau abortus berasal dari bahasa latin yang memiliki arti gugur;
pengguguran, keguguran kandungan.® Dalam cabang ilmu kedokteran ginekologi,
aborsi merupakan penghentian masa kehamilan sebelum berusia 20 minggu.® Lebih
lanjut, menurut Budiono Wibowo sebagaimana dikutip oleh Istibsyaroh, abortus
terjadi ketika penghentian kehamilan terhadap janin yang beratnya belum mencapai
1000 gram.!0

Sedangkan dalam bahasan fikih Islam, aborsi disebut dengan a/-ijhad atau
isqothul haml. Aborsi dalam kajian fikih didefinisikan sebagai membuang janin dalam
kandungan sebelum terbentuk menjadi manusia yang sempurna baik secara disengaja
maupun secara spontan atau tidak disengaja.!' Dengan demikian dapat disimpulkan
bahwa aborsi atau abortus secara umum diartikan sebagai penghentian kehamilan
terhadap janin yang belum mencapai usia 20 minggu dan memiliki berat 1000 gram.
Dari definisi secara umum maupun perspektif Islam, aborsi atau abortus dapat terjadi
secara disengaja maupun tidak disengaja.

Berangkat dari definisi di atas, aborsi diklasifikasikan menjadi dua macam yaitu
pertama aborsi spontan atau dalam istilah kedokteran disebut dengan spontaneus
abortus. Aborsi spontan yang dimaksud disini ialah ketika janin keluar dengan
sendirinya karena beberapa faktor seperti kecelakaan atau kondisi tubuh ibu yang
lemah. Kedua, Aborsi yang disengaja atau provocatus abortus. Dalam aborsi yang

6 Eni Zulaiha, “Tafsir Feminis: Sejarah, Paradigma Dan Standar Validitas Tafsir Feminis,” Al-Bayan:
Jurnal Studi llmu Al- Qur’an Dan Tafsir 1, no. 1 (2016): 17-26, https://doi.org/10.15575/al-
bayan.v1il.1671; Eni Zulaiha, Diskursus Tafsir Feminis Dalam Islam (Bandung: Values Institute,
2024).

" Abdul Karim, “Feminisme: Sebuah Model Penelitian Kualitatif,” Sawwa 10, no. 1 (2014): 83-98.

8 M Ali Hasan, Masail Fighiyah Al-Haditsah (Jakarta: Raja Grafindo, 1997).

® Latifah et al., “Aborsi Dalam Pandangan Agama Islam” 1, no. 1 (2023): 102-10.

10 Istibsyaroh, Aborsi Dan Hak-Hak Reproduksi Dalam Islam (Yogyakarta: Lkis, 2012).

11 Muhammad, Islam Agama Ramah Perempuan.

Ta’wiluna: Jurnal llmu Al-Qur’an, Tafsir dan Pemikiran Islam, Vol. 5, No. 3, Desember 2024



Reinterpretasi Aborsi: Studi Tafsir Feminis atas Hak Kesehatan Reproduksi | 745
Perempuan

disengaja, dibedakan menjadi dua, yaitu Abortus artificialis therapicus dan abortus
provocatus criminalis. Abortus artificialis therapicus, merupakan aborsi yang
dilakukan oleh dokter atas indikasi medis. Aborsi dapat menjadi opsi penanganan
dokter jika kondisi kehamilan membahayakan ibu. Seperti apabila sang ibu terkena
penyakit berat seperti TBC, autoimun, gagal ginjal atau penyakit berat lainnya.
Sedangkan abortus provocatus criminalis yaitu aborsi yang dilakukan tanpa adanya
indikasi medis dan tanpa dilakukan oleh tenaga medis yang berwenang. Aborsi ini
biasanya dilakukan untuk mengakhiri kehamilan yang tidak diinginkan seperti
kehamilan hasil hubungan di luar nikah dan tentunya aborsi jenis ini merupakan
tindakan ilegal secara agama maupun negara.'?

Aborsi yang disengaja dapat terjadi karena beberapa indikasi, yaitu indikasi
medis dan indikasi sosial-ekonomi. Dalam indikasi medis, hal yang menjadi prioritas
utama dokter ialah keselamatan sang ibu, sehingga apabila kehamilan mengancam
jiwa ibu dapat dilakukan tindakan aborsi. Selain itu, dalam beberapa kasus kondisi
janin dengan penyakit atau cacat bawaan yang berat dapat menjadi pertimbangan
dilakukan aborsi. Dengan alasan jika janin dipertahankan dan dilahirkan akan
menurunkan kualitas hidupnya.'? Selanjutnya dalam indikasi sosial-ekonomi dapat
menjadi sebab dilakukannya aborsi. Meskipun tidak dapat dibenarkan, aborsi atas
kehamilan yang terjadi di luar pernikahan tidak dapat dielakkan. Kehamilan yang
terjadi dari hubungan di luar nikah atau perkosaan jika dipertahankan akan
menghadirkan sanksi sosial bagi ibu dan bayi, sehingga tidak sedikit yang memilih
untuk melakukan aborsi. Adapun hal lain disamping indikasi sosial ialah faktor
ekonomi. Hal ini biasanya terjadi di masyarakat yang tingkat ekonominya menengah
ke bawah. Dimana masyarakat merasa tidak mampu untuk membiayai anaknya yang
sudah banyak. Hal ini juga dapat disebabkan karena gagalnya penggunaan alat
kontrasepsi.!'4

Adanya pengklasifikasian aborsi berdasarkan sebab dan tujuannya, berimplikasi
terhadap penetapan hukum aborsi itu sendiri. Hukum aborsi di Indonesia secara
umum melarang praktik ini, namun memberikan pengecualian dalam situasi-situasi
tertentu yang dianggap darurat atau mendesak. Larangan ini bertujuan melindungi
nyawa, baik ibu maupun janin, sesuai dengan prinsip hukum dan moral yang berlaku
di masyarakat. Namun, untuk memastikan keadilan, hukum juga mempertimbangkan
kondisi khusus seperti ancaman terhadap kesehatan ibu atau kehamilan akibat
pemerkosaan.

Undang-Undang Nomor 36 Tahun 2009 tentang Kesehatan menyatakan bahwa
aborsi dilarang, kecuali dalam dua kondisi utama: pertama, jika kehamilan
membahayakan nyawa atau kesehatan ibu (indikasi medis); dan kedua, jika kehamilan
terjadi akibat pemerkosaan yang menyebabkan trauma berat bagi perempuan. Dalam

12 Kutbuddin, Figh Kontemporer (Yogyakarta: Teras, 2009).

13 Asra Sakira, “Aborsi Dan Hak Kesehatan , Reproduksi Perempuan Dalam Hukum Islam Dan Hukum
Negara,” 2021.

14 Hasan, Masail Fighiyah Al-Haditsah.

Ta’wiluna: Jurnal llmu Al-Qur’an, Tafsir dan Pemikiran Islam, Vol. 5, No. 3, Desember 2024



746 ‘ Laelati Dwina Apriani, Muhamad Igbal Mustofa, Eni Zulaiha

kasus seperti ini, aborsi hanya boleh dilakukan sebelum usia kehamilan mencapai 40
hari. Prosesnya juga harus melalui persetujuan perempuan yang bersangkutan dan,
jika memungkinkan, persetujuan dari suami atau keluarga. Selain itu, aborsi harus
dilakukan oleh tenaga kesehatan yang berkompeten di fasilitas kesehatan resmi.

Peraturan Pemerintah Nomor 61 Tahun 2014 tentang Kesehatan Reproduksi
memperjelas prosedur ini. Perempuan yang ingin melakukan aborsi harus terlebih
dahulu menjalani konseling untuk memastikan keputusan tersebut didasarkan pada
pertimbangan yang matang. Aborsi hanya dapat dilakukan oleh dokter dengan
keahlian tertentu di fasilitas kesehatan yang memenuhi standar.!?

Kitab Undang-Undang Hukum Pidana (KUHP) juga memuat ancaman pidana
bagi perempuan yang melakukan aborsi di luar ketentuan hukum. Perempuan yang
sengaja menggugurkan kandungannya dapat dikenakan hukuman hingga empat tahun
penjara. Sementara itu, jika tindakan aborsi dilakukan oleh orang lain tanpa
persetujuan perempuan, hukumannya lebih berat, yaitu hingga 12 tahun penjara.'¢

Dalam konteks agama, Majelis Ulama Indonesia (MUI) juga telah
mengeluarkan fatwa yang menyatakan bahwa aborsi pada dasarnya haram. Namun,
hukum Islam memberikan kelonggaran dalam kasus darurat medis atau kehamilan
akibat pemerkosaan. Fatwa ini menekankan bahwa aborsi hanya dapat dilakukan
dengan mengikuti syarat-syarat tertentu yang sesuai dengan syariat dan hukum
negara.!’

Lebih lanjut mengenai hukum Aborsi dalam Islam dibahas berdasarkan usia
kehamilan, yang terbagi menjadi dua fase utama: sebelum dan sesudah peniupan ruh.
Menurut hadis Nabi Muhammad SAW, peniupan ruh terjadi pada usia kehamilan
sekitar 120 hari.!® Sebelum fase ini, sebagian ulama memperbolehkan aborsi dalam
keadaan darurat, seperti jika kehamilan membahayakan nyawa ibu, atau jika janin
mengalami cacat berat yang tidak dapat disembuhkan'®. Pendapat ini didasarkan pada
prinsip magqashid syariah, yaitu menjaga nyawa (hifzh an-nafs), yang diutamakan
dalam situasi darurat.

Setelah peniupan ruh, mayoritas ulama sepakat bahwa aborsi menjadi haram
kecuali jika nyawa ibu berada dalam bahaya. Hal ini karena setelah 120 hari, janin
telah dianggap sebagai manusia dengan jiwa yang independen. Larangan ini
didasarkan pada firman Allah dalam Al-Qur'an, seperti dalam Surah A/-Isra’[17]: 31,
yang melarang pembunuhan anak-anak karena alasan apa pun, termasuk ketakutan
akan kemiskinan.

15 Sakira, “Aborsi Dan Hak Kesehatan , Reproduksi Perempuan Dalam Hukum Islam Dan Hukum
Negara.”

16 Istibsyaroh, Aborsi Dan Hak-Hak Reproduksi Dalam Islam.

17 Anshor, Fikih Aborsi: Wacana Penguatan Hak Reproduksi Perempuan.

18 Muhammad, Islam Agama Ramah Perempuan.

19 Sakira, “Aborsi Dan Hak Kesehatan , Reproduksi Perempuan Dalam Hukum Islam Dan Hukum
Negara.”

Ta’wiluna: Jurnal llmu Al-Qur’an, Tafsir dan Pemikiran Islam, Vol. 5, No. 3, Desember 2024



Reinterpretasi Aborsi: Studi Tafsir Feminis atas Hak Kesehatan Reproduksi | 747
Perempuan

Namun, Islam juga memahami kompleksitas situasi yang dihadapi perempuan.
Dalam kasus kehamilan akibat pemerkosaan, beberapa ulama kontemporer, seperti
Yusuf al-Qaradawi, memperbolehkan aborsi sebelum 120 hari. Pandangan ini
berlandaskan pada upaya untuk melindungi perempuan dari dampak psikologis yang
berat dan memberikan keadilan dalam situasi yang sulit. Dalam konteks ini, maqgashid
syariah sekali lagi menjadi landasan hukum, terutama prinsip menjaga martabat
manusia (hifzh al- ‘irdh).

Mazhab-mazhab figh memiliki pandangan yang bervariasi tentang aborsi.
Mazhab Hanafi, misalnya, cenderung lebih longgar dengan membolehkan aborsi
hingga usia kehamilan 40 hari jika ada alasan yang jelas. Sebaliknya, mazhab Maliki
sangat ketat dan melarang aborsi sejak awal kehamilan karena sperma dianggap
sebagai potensi kehidupan. Mazhab Syafi’i dan Hanbali berada di tengah-tengah,
membolehkan aborsi sebelum peniupan ruh dengan alasan tertentu, tetapi tetap
melarang tanpa adanya kebutuhan mendesak.?°

B. Penafsiran Bias Gender Tentang Isyarat Aborsi

Aborsi dalam Al-Qur’an maupun hadis tidak pernah disebutkan secara eksplisit.
Adapun dalil yang sering dijadikan rujukan pelarangan aborsi ialah QS Al-An’am ayat
151 dan QS Al-Isra ayat 31 sebagai berikut:

HECRN RIS wuyu Ea o s;f.g N rQ& 5 oais LB las o
Vg &l Ug ke 3B U G S Vs 2AG cgw SR ERE LA

03 j°‘5§\wa¢;.<:a§5.<;sés¢\émm SRR N ES

“Katakanlah (Nabi Muhammad), “Kemarilah! Aku akan membacakan apa yang
diharamkan Tuhan kepadamu, (yaitu) janganlah mempersekutukan-Nya dengan
apa pun, berbuat baiklah kepada kedua orang tua, dan janganlah membunuh
anak-anakmu karena kemiskinan. (Tuhanmu berfirman,) ‘Kamilah yang
memberi rezeki kepadamu dan kepada mereka.’ Janganlah pula kamu mendekati
perbuatan keji, baik yang terlihat maupun yang tersembunyi. Janganlah kamu
membunuh orang yang diharamkan Allah, kecuali dengan alasan yang
benar. "t

pa8 s O 241 &) 25 248 220 GY ke S il s

“Janganlah kamu membunuh anak-anakmu karena takut miskin. Kamilah yang

memberi rezeki kepada mereka dan (juga) kepadamu. Sesungguhnya membunuh
mereka itu adalah suatu dosa yang besar. %

Kedua ayat ini berbicara mengenai larangan membunuh anak karena takut

miskin dengan melihat sisi historis turunnya ayat ini berkenaan dengan tradisi Arab

jahiliyah. Pandangan mufasir klasik seperti Ibnu Katsir dan Ath-Thabari mengenai

20 Muhammad, Islam Agama Ramah Perempuan; Kodir, Dari Aborsi Sampai Childfree, Bagaimana
Mubadalah Bicara?

21 Qur’an Kemenag, Al-An’am: 151

22 Qur’an Kemenag, Al-lsra: 31

Ta’wiluna: Jurnal llmu Al-Qur’an, Tafsir dan Pemikiran Islam, Vol. 5, No. 3, Desember 2024



748 ‘ Laelati Dwina Apriani, Muhamad Igbal Mustofa, Eni Zulaiha

penafsiran kedua ayat ini ialah larangan membunuh anak perempuan hidup-hidup
karena takut miskin.?? Ath-Thabari dan Ibnu Katsir dalam menafsirkan ayat ini sesuai
dengan pemaknaan lafadz aulaad yaitu anak yang sudah lahir. Larangan membunuh
anak yang belum lahir (aborsi) belum disinggung dalam penafsiran era klasik, hal ini
dapat disebabkan karena praktek aborsi belum banyak dilakukan pada masa klasik.

Selanjutnya menurut grand Syaikh Al-Azhar yaitu Syekh Muhammad Sayyid
Thantawi, QS Al-An’am ayat 151 berbicara tentang larangan membunuh jiwa tanpa
alasan yang dibenarkan syariat. Setiap yang bernyawa memiliki hak untuk dilindungi
hidupnya, termasuk janin yang sudah bernyawa tidak boleh digugurkan atau
dilakukan aborsi karena janin yang belum lahir pun memiliki hak untuk dilindungi.?*
Dalam tafsirnya, Syekh Thantawi melarang dengan tegas aborsi dengan alasan
perlindungan nyawa. Akan tetapi, jika alasannya karena melindungi ruh atau nyawa
beliau tidak mengklasifikasikan usia kandungan yang dilarang dilakukan aborsi.
Sehingga, pengharaman aborsi ini seolah berlaku untuk usia kandungan berapapun.

Di sisi lain, penafsiran bias gender mengenai ayat-ayat isyarat aborsi ini datang
dari Quraish Shihab. Dalam tafsirnya, Quraish Shihab memperluas lafadz /a taqtulu
aulaad tidak hanya larangan membunuh anak yang sudah lahir, melainkan termasuk
di dalamnya larangan aborsi. Hal ini diperkuat ketika beliau menafsirkan surat Al-
An’am ayat 137, bahwa terdapat persamaan antara aborsi dengan pembunuhan yakni
sama-sama penghilangan nyawa yang sudah memiliki potensi kekhalifahan. Beliau
menjelaskan bahwa motivasi pembunuhan yang dibicarakan dalam QS Al-An’am
ayat 151 ini ialah kekhawatiran sang ayah tidak dapat membiayai jika anaknya hidup.
Begitupun dengan ayat serupa yaitu QS Al-Isra ayat 31. Karenanya, setelah redaksi
larangan membunuh anak ini, Shihab mengutip redaksi selanjutnya “Kami-lah yang
akan memberi rezeki kepada mereka” untuk menghilangkan kekhawatiran sang ayah
akan jatuh miskin apabila membiayai anaknya.>

Meskipun dalam tulisannya yang lain Quraish Shihab memperbolehkan aborsi
dengan syarat-syarat tertentu, penafsiran Quraish Shihab mengenai ayat di atas
dinilai bias gender. Karena alasan kekhawatiran yang menjadi sebab pembunuhan
anak hanya disentralkan pada kondisi ayah. Sebagai mufasir kontemporer, beliau
kurang menempatkan posisi perempuan dalam permasalahan khasyata imlaq.
Padahal, perempuan juga berperan dalam kehamilan yang beresiko terhadap
kesehatannya baik secara fisik maupun mental.

23 Imad ad-Din Abu al-Fida Islail ibn Amar lbn katsir, Terjemah Tafsir lbnu Katsir (Jakarta: Pustaka
Imam Syafi’i, 2003); Abu Ja’far Muhammad ibn Jarir ibn Yazid ibn Katsir ibn Ghalib At-Thabari,
Jaami’ Al-Bayan Fi Tafsiir Al-Qur’an (Beirut: Dar al-Fikr, 1995).

24 Mukhlas Aklaf Setyabudi, Imam., “Antropologi Feminisme Dan Polemik Seputar Tubuh Penari
Perempuan Jaipongan Menurut Perspektif Foucault,” Humaniora, 2011,
file://IC:/Users/Dea/Documents/RESEARCH PROPOSAL/REFERENCES/SETYOBUDI, KAFI-
ANTROPOLOGI FEMINISME.pdf.

25 Quraish Shihab, Tafsir Al-Misbah Pesan, Kesan Dan Keserasian Al-Qur’an Jilid 4 (Jakarta: Lentera
Hati, 2002), 339-343.

Ta’wiluna: Jurnal llmu Al-Qur’an, Tafsir dan Pemikiran Islam, Vol. 5, No. 3, Desember 2024



Reinterpretasi Aborsi: Studi Tafsir Feminis atas Hak Kesehatan Reproduksi | 749
Perempuan

C. Penafsiran Adil Gender Tentang Isyarat Aborsi

Di antara mufasir feminis yang populer dalam membahas isu aborsi ialah Husein
Muhammad dan muridnya Fagihuddin Abdul Kodir. Dalam bukunya, Faqihuddin
menegaskan bahwa aborsi sama sekali berbeda dengan membunuh anak. Sedangkan
dalam QS Al-An’am 151 dan Al-Isra 31 ayat yang berisi larangan membunuh anak
yang telah lahir. Lebih lanjut, Fagihuddin menjelaskan bahwa tidak ada ayat Al-
Qur’an dan redaksi hadis yang secara eksplisit melarang atau memperbolehkan aborsi.
Nash yang sering dijadikan dalil pelarangan aborsi bukan sedang membicarakan
aborsi, melainkan tentang tindakan pidana terhadap pelaku pembunuhan dengan bayi
yang dikandungnya dengan ghurrah memerdekakan budak laki-laki atau perempuan.
Teks hadis dari Abu Hurairah ini mengarah kepada pembelaan terhadap perempuan
hamil yang mendapat tindak kekerasan sehingga ia meninggal, bukan tentang
perempuan yang menggugurkan kandungannya baik secara disengaja maupun tidak.?¢

Selanjutnya Husein Muhammad dalam bukunya “Islam Agama ramah
Perempuan” menyebutkan bahwa aborsi dalam istilah figh disebut dengan a/ ijhad
atau isqgathul ham/ yaitu penghentian kehamilan. Sehingga berbeda dengan redaksi
tagtulu aulaad yaitu membunuh anak. Husein Muhammad mengakui bahwa secara
umum, aborsi dilarang dalam Islam karena melibatkan penghentian kehidupan yang
dihormati oleh syariat. Namun, ia juga menekankan bahwa larangan ini bukanlah
hukum absolut. Dalam situasi tertentu, aborsi dapat dibolehkan berdasarkan prinsip
maqashid syariah, khususnya #hifzh an-nafs (melindungi nyawa). la menekankan
bahwa nyawa ibu yang telah eksis memiliki prioritas yang lebih tinggi dibandingkan
janin yang belum sempurna penciptaannya.?’

Adapun yang menjadi inti kontroversi aborsi di kalangan fuqoha menurut
Husein Muhammad ialah berkenaan usia kandungan yang berkaitan dengan masa
penciptaan manusia. Husein Muhammad menegaskan bahwa patokan mayoritas
ulama yang menyebutkan masa pertumbuhan janin sebelum ditiupkan ruh ialah 120
hari didasarkan kepada hadis Nabi Saw. Sehingga, dengan memprioritaskan
kepentingan sang ibu secara fisik dan mental, Husein Muhammad mengambil
pendapat yang lebih longgar kebolehannya yakni dengan alasan medis dan non medis
sebelum usia kandungan 120 hari.?®

Lebih lanjut, Fagihuddin Abdul Qodir membahas mengenai aborsi untuk korban
pemerkosaan. Ulama besar Al-Azhar membolehkan aborsi untuk korban pemerkosaan
dengan merujuk pada kewajiban menolong kesulitan orang dengan meringankan
kesusahannya. Dalam konteks ini kaidah fikih yang berlaku ialah menghilangkan
kerusakan a/-dharrar yuzal, bahwa jiwa ibu sudah pasti lebih utama dari janin yang
belum lahir, sehingga bahwa bahaya dan kerusakan itu dapat membolehkan yang
dilarang (al-dharurat tubih al-mahzhurat). Mengenai usia kandungan yang

26 Kodir, Dari Aborsi Sampai Childfree, Bagaimana Mubadalah Bicara?, 81-82.
27 Muhammad, Islam Agama Ramah Perempuan, 330-34.
28 Muhammad, 335-45.

Ta’wiluna: Jurnal llmu Al-Qur’an, Tafsir dan Pemikiran Islam, Vol. 5, No. 3, Desember 2024



750 ‘ Laelati Dwina Apriani, Muhamad Igbal Mustofa, Eni Zulaiha

diperbolehkan aborsi untuk korban pemerkosaan ada yang menyebutkan boleh pada
usia berapapun, dan ada juga yang mengacu pada kebolehan aborsi dalam rentang usia
40 hari atau 120 hari. Sehingga pertimbangan utama untuk aborsi korban
pemerkosaan bukanlah usia janin melainkan kondisi perempuan. Sehingga aborsi
korban pemerkosaan dapat dijalankan kapan saja selagi jiwa perempuan aman.?®

Dengan demikian pandangan Faqihuddin Abdul Kodir dan Husein Muhammad
merepresentasikan tafsir feminis yang berupaya menjawab tantangan kontemporer
dengan tetap berlandaskan pada nilai-nilai Islam. Keduanya berfokus pada keadilan
dan empati terhadap perempuan, khususnya dalam situasi sulit seperti pemerkosaan.
Pendekatan mereka menegaskan bahwa Islam adalah agama yang memberikan solusi
manusiawi dan kontekstual, terutama dalam isu-isu yang melibatkan kesehatan
reproduksi perempuan.

D. Analisis Prinsip Tafsir Feminis

Prinsip tafsir feminis adalah pendekatan penafsiran yang menekankan pada
keadilan gender, penghormatan terhadap hak-hak perempuan, dan upaya untuk
menghilangkan bias patriarkal dalam pemahaman agama. Analisis terhadap prinsip
ini menunjukkan bahwa tafsir feminis tidak hanya menawarkan kritik terhadap tafsir
tradisional, tetapi juga bersifat pragmatis dengan memberikan solusi konkret serta
berorientasi pada pemenuhan maqashid syariah.>°

Secara pragmatis, reinterpretasi aborsi menjembatani peran dan pengalaman
perempuan dalam penetapan suatu hukum atau kebijakan. Tidak hanya berhenti pada
tafsir, pendekatan feminis juga mendorong advokasi kebijakan yang lebih adil dan
ramah perempuan. Tafsir feminis memengaruhi hukum dan regulasi agar lebih sensitif
terhadap kebutuhan perempuan, misalnya dengan memperbolehkan aborsi dalam
kondisi darurat.’! Hal ini dilakukan sebagai upaya untuk melindungi hak kesehatan
reproduksi perempuan dan menciptakan keadilan sosial yang lebih luas. Kontribusi
kebijakan ini dapat dilihat dalam jantung pembahasan Kongres Ulama Perempuan
Indonesia tahun 2022 yang menekankan keselamatan dan perlindungan terhadap
perempuan korban pemerkosaan.

Selanjutnya reinterpretasi aborsi yang lebih adil gender ini dapat memenuhi
magqashid syari’ah ang mencakup perlindungan terhadap agama (Aifzh ad-din),
perlindungan jiwa (hifzh an-nafs), perlindungan akal (hifzh al-aql), serta perlindungan
keturunan (Aifzh an-nasl). Dengan diperbolehkannya aborsi dengan ketentuan yang
lebih mementingkan perempuan, maka perempuan akan merasa semakin terjaga oleh
agamanya, terlindungi keselamatan jiwanya, terjaga kesehatan mentalnya, dan tidak
rancu keturunannya. Lebih lanjut, selain aborsi dalam konteks korban pemerkosaan,

29 Kodir, Dari Aborsi Sampai Childfree, Bagaimana Mubadalah Bicara?, 90-91.

30 Zulaiha, Diskursus Tafsir Feminis Dalam Islam.

81 aelati Dwina Apriani, Otoritas Perempuan Dalam Relasi Suami Istri: Studi Atas Tafsir Feminis
Husein Muhammad (Bandung: Skripsi llmu Al-Qur’an dan Tafsir UIN Sunan Gunung Djati Bandung,
2023).

Ta’wiluna: Jurnal llmu Al-Qur’an, Tafsir dan Pemikiran Islam, Vol. 5, No. 3, Desember 2024



Reinterpretasi Aborsi: Studi Tafsir Feminis atas Hak Kesehatan Reproduksi | 751
Perempuan

aborsi dengan indikasi kecacatan janin dan keselamatan ibu juga akan memenuhi
terjaganya jiwa dan harta. Sebab cacat berat pada janin tentunya akan berimplikasi
terhadap pemenuhan penunjang kehidupannya yang tidak murah.

Kesimpulan

Upaya penafsiran ulang terhadap isu aborsi, khususnya dalam konteks
melindungi hak reproduksi perempuan, menawarkan solusi yang relevan dengan
realitas kehidupan modern, tanpa melepaskan nilai-nilai fundamental agama.
Pendekatan ini tidak hanya memberikan ruang bagi perempuan untuk mengambil
keputusan yang melindungi kesehatan fisik dan mental mereka, tetapi juga
memastikan bahwa hukum Islam tetap adaptif terhadap situasi darurat, seperti
kehamilan akibat pemerkosaan atau ancaman serius terhadap nyawa ibu.

Dalam kerangka maqgashid syariah, reinterpretasi ini mengutamakan
perlindungan terhadap agama (hifzh ad-din), perlindungan jiwa (hifzh an-nafs),
perlindungan akal (4ifzh al-aql), serta perlindungan keturunan (hifzh an-nasl). Dengan
mengedepankan kemaslahatan dan mengurangi madharat, pendekatan ini
menunjukkan bahwa Islam adalah agama yang responsif dan berkeadilan. Prinsip
pragmatisme tercermin dalam kemampuan tafsir feminis untuk memberikan solusi
aplikatif yang memberdayakan perempuan, sekaligus menciptakan keseimbangan
antara kebutuhan manusia dan ajaran syariat. Interpretasi semacam ini menjadi bukti
bahwa Islam dapat menjadi panduan yang inklusif dan solutif dalam menjawab
tantangan zaman, khususnya dalam isu kesehatan reproduksi perempuan.

Daftar Pustaka

Anshor, Maria Ulfah. Fikih Aborsi: Wacana Penguatan Hak Reproduksi Perempuan.
Jakarta: Kompas, 2006.

Apriani, Laelati Dwina. Otoritas Perempuan Dalam Relasi Suami Istri: Studi Atas
Tafsir Feminis Husein Muhammad. Bandung: Skripsi [lmu Al-Qur’an dan
Tafsir UIN Sunan Gunung Djati Bandung, 2023.

At-Thabari, Abu Ja’far Muhammad ibn Jarir ibn Yazid ibn Katsir ibn Ghalib. Jaami’
Al-Bayan Fi Tafsiir AI-Qur’an. Beirut: Dar al-Fikr, 1995.

Hasan, M Ali. Masail Fighiyah Al-Haditsah. Jakarta: Raja Grafindo, 1997.

Ibn katsir, Imad ad-Din Abu al-Fida Islail ibn Amar. Terjemah Tafsir Ibnu Katsir.
Jakarta: Pustaka Imam Syafi’i, 2003.

Istibsyaroh. Aborsi Dan Hak-Hak Reproduksi Dalam Islam. Y ogyakarta: Lkis, 2012.

Karim, Abdul. “Feminisme: Sebuah Model Penelitian Kualitatif.” Sawwa 10, no. 1
(2014): 83-98.

Kodir, Faqihuddin Abdul. Dari Aborsi Sampai Childfree, Bagaimana Mubadalah
Bicara? Bandung: Afkaruna, 2024.

Ta’wiluna: Jurnal llmu Al-Qur’an, Tafsir dan Pemikiran Islam, Vol. 5, No. 3, Desember 2024



752 ‘ Laelati Dwina Apriani, Muhamad Igbal Mustofa, Eni Zulaiha

Kutbuddin. Figh Kontemporer. Yogyakarta: Teras, 2009.

Latifah, Rizky Vaira, Merlin Karinda, Tri Tunggal, and Isrowiyatun Daiyah.
“Aborsi Dalam Pandangan Agama Islam” 1, no. 1 (2023): 102-10.

Muhammad, Husein. Is/lam Agama Ramah Perempuan. Yogyakarta: IRCiSoD, 2021.

Sakira, Asra. “Aborsi Dan Hak Kesehatan , Reproduksi Perempuan Dalam Hukum
Islam Dan Hukum Negara,” 2021.

Setyabudi, Imam., Mukhlas Aklaf. “Antropologi Feminisme Dan Polemik Seputar
Tubuh Penari Perempuan Jaipongan Menurut Perspektif Foucault.” Humaniora,
2011. file:///C:/Users/Dea/Documents/RESEARCH
PROPOSAL/REFERENCES/SETYOBUDI, KAFI-ANTROPOLOGI
FEMINISME.pdf.

Shihab, Quraish. 7afsir AI-Misbah Pesan, Kesan Dan Keserasian Al-Qur’an Jilid 4.
Jakarta: Lentera Hati, 2002.

Zulaiha, Eni. Diskursus Tafsir Feminis Dalam Islam. Bandung: Values Institute,
2024.

. “Tafsir Feminis: Sejarah, Paradigma Dan Standar Validitas Tafsir
Feminis.” A/-Bayan: Jurnal Studi Ilmu Al- Qur’an Dan Tafsir 1, no. 1 (2016):
17-26. https://doi.org/10.15575/al-bayan.v1il.1671.

Ta’wiluna: Jurnal llmu Al-Qur’an, Tafsir dan Pemikiran Islam, Vol. 5, No. 3, Desember 2024



