
Ta’wiluna: Jurnal Ilmu Al-Qur’an, Tafsir dan Pemikiran Islam  
Volume 5, Number 3 Desember 2024  

e-ISSN: 2723-0422  
https://ejournal.iaifa.ac.id/index.php/takwiluna 
 

 

Ta’wiluna: Jurnal Ilmu Al-Qur’an, Tafsir dan Pemikiran Islam, Vol. 5, No. 3, Desember 2024 

This work is licensed under a Creative 

Commons Attribution‐ShareAlike 4.0 

International License 

Accepted: 

 November 2024 

Revised: 

Desember 2024 

Published: 

Desember 2024 

 

Surah Al-Insan Ayat 1-2 dalam Lensa Tafsir Klasik dan Kotemporer 

 
Udi Yuliarto 

Institut Agama Islam Negeri (IAIN) Pontianak 

Email: udyjuliarto@gmail.com 

 

Hepni Putra 

Institut Agama Islam Negeri (IAIN) Pontianak 

Email: hepniputra89@gmail.com 

 

Ica Fauziah Husnaini 

Institut Agama Islam Negeri (IAIN) Pontianak 

Email: ichafauziah1@gmail.com 

 

Muhafizah 

Universitas Islam Negeri (UIN) Sunan Kalijaga Yogyakarta 
Email: muhafizahvije@gmail.com 

 

 

Abstract 

The holy Qur'an, as the main source of teachings in Islam, has a central role in guiding 
humanity in every aspect of life. One of its suras, Al-Insan, offers an in-depth look at 
the nature of human existence and its relationship with the Creator. This article 
explores the meaning of the verses of surah Al-Insan by taking the perspectives of 
classical and contemporary commentaries, namely tafsir Ibn Katsir and tafsir Al-
Misbah. Through a qualitative approach, this research presents analyses that are rich 
in nuances and reveal new dimensions in understanding the meaning of the Qur'anic 
verses. The results of this study present an in-depth description of the meaning of the 
verses of surah Al-Insan with the aim of making it easier to understand the essence 
of the Qur'anic message in the present context. The findings show that each tafsir, 
both classical and contemporary, provides unique insights that are relevant to the 
times and strengthen the understanding of the values contained in the Qur'an. 

Keywords: Al-Insan, Tafsir, Classical, Contemporary. 

Abstrak 

Al-Qur'an sebagai sumber ajaran utama dalam Islam, memiliki peran sentral dalam 
membimbing umat manusia dalam setiap aspek kehidupan. Salah satu surah di 
dalamnya, Al-Insan, menawarkan pandangan mendalam tentang hakikat eksistensi 
manusia dan hubungannya dengan Sang Pencipta. Artikel ini mengeksplorasi makna 
ayat-ayat surah Al-Insan  dengan mengambil perspektif tafsir klasik dan kontemporer, 
yaitu tafsir Ibnu Katsir dan tafsir Al-Misbah. Melalui pendekatan kualitatif, 

https://ejournal.iaifa.ac.id/index.php/
mailto:udyjuliarto@gmail.com
mailto:hepniputra89@gmail.com
mailto:ichafauziah1@gmail.com
mailto:muhafizahvije@gmail.com


Surah Al-Insan dalam Lensa Tafsir Klasik dan Kotemporer 843 
 

Ta’wiluna: Jurnal Ilmu Al-Qur’an, Tafsir dan Pemikiran Islam, Vol. 5, No. 3, Desember 2024 

penelitian ini menyajikan analisis yang kaya akan nuansa dan mengungkap dimensi 
baru dalam pemahaman atas makna ayat-ayat Al-Qur’an. Hasil penelitian ini 
menyajikan deskripsi yang mendalam mengenai makna ayat-ayat surah Al-Insan 
dengan tujuan lebih memudahkan dalam memahami esensi pesan Al-Qur’an dalam 
konteks masa kini. Temuan ini menunjukkan bahwa setiap tafsir, baik klasik maupun 
kontemporer memberikan wawasan unik yang relevan dengan perkembangan zaman, 
serta memperkuat pemahaman atas nilai-nilai yang terkandung di dalam Al-Qur’an. 

Kata Kunci: Al-Insan, Tafsir, Klasik, Kontemporer. 

Pendahuluan  

Al-Qur’an surah Al-Insan menjadi salah satu surah dalam Al-Qur'an yang 

menyoroti hubungan esensial antara manusia dan Sang Pencipta, serta bagaimana 

manusia menjalani kehidupan di dunia sebagai makhluk yang diberikan berbagai ujian 

oleh Allah Swt.1 Dalam konteks kehidupan sosial modern, tema seperti ini menjadi 

semakin relevan di tengah perkembangan dan perubahan zaman yang menghadirkan 

tantangan-tantangan baru bagi umat Islam. Oleh karena itu, pemahaman yang 

mendalam terhadap makna ayat-ayat di dalam surah ini dapat memberikan inspirasi 

dan solusi untuk menjawab persoalan kehidupan sehari-hari.  

Kajian mengenai pemahaman dan penafsiran surah Al-Insan, telah banyak 

mendapatkan perhatian para cendikiawan Islam. Namun, paling tidak kajian ini 

memperlihatkan dua kecenderungan. Pertama, fokus pada hubungan manusia dengan 

Allah Swt. dalam hal keimanan dan ibadah seperti yang dikaji Adriantoni dan Izzi 

Fekrat.2 Kedua, tentang bagaimana manusia menjalani hidup dengan perbagai 

persoalan sosial atau nilai-nilai sosialnya sebagaimana yang dikaji oleh Anggi 

Reswari Laila3. Keduanya hanya fokus pada bagian-bagian universal atas surah Al-

Insan dan hanya mengambil pandangan mufasir kontemporer. Sejauh penelusuran 

yang telah dilakukan, penggalian makna secara mendalam terhadap surah Al-Insan 

dengan membandingkan perspektif tafsir klasik dan kontemporer, khususnya Ibnu 

Katsir dan Al-Misbah belum pernah disentuh. Kajian ini hadir untuk mendeskripsikan 

lebih dalam terkait surah Al-Insan dengan pendekatan dan perspektif keduanya.   

Tafsir klasik seperti yang disusun oleh Ibnu Katsir menawarkan penjelasan yang 

mendalam mengenai konteks sejarah, budaya, dan bahasa pada masanya. Sementara 

tafsir kontemporer, contohnya Tafsir Al-Misbah karya M. Quraish Shihab 

memberikan pandangan yang lebih modern dan relevan dengan problem sosial-budaya 

saat ini. Meskipun tafsir klasik dan modern berbeda dalam metode atau lainnya, 

namun keduanya memiliki tujuan untuk menggali makna sebenarnya yang terkandung 

                                                             
1 Ahmad Farid, Nina Ludiana, and Putri Balahaqis Eliqa, “Manusia Dalam Alqur’an : Al-

Basyar, Al-Ins, Al-Insan,” Jurnal Ilmiah Research Student 1, no. 2 (2023): 82–86. 
2 A Adriantoni and I Fekrat, “Nilai-Nilai Pendidikan Yang Terdapat Dalam Surat Al-Insan 

Ayat 23-26,” Murabby: Jurnal Pendidikan Islam 2, no. 2 (2019): 113–21, 

https://doi.org/10.15548/mrb.v2i2.335. 
3 Anggi Reswari Laila, “Nilai-Nilai Sosial Dalam Al-Qur’an Surat Al-Insan (Kajian Tafsir Al-

Misbah)” (UIN Raden Intan Lampung., 2024). 



844 Udi Yuliarto, Hepni Putra, Ica Fauziah Husnaini, Muhafizah 
 

Ta’wiluna: Jurnal Ilmu Al-Qur’an, Tafsir dan Pemikiran Islam, Vol. 5, No. 3, Desember 2024 

di dalam Al-Qur’an, termasuk surah Al-Insan. Analisis mendalam terhadap tafsir Ibnu 

Katsir dan Tafsir Al-Misbah akan membuka wawasan yang lebih luas mengenai 

bagaimana ayat-ayat suci ini dapat memberikan inspirasi dan petunjuk yang relevan 

dalam kehidupan sehari- hari umat Islam pada zaman ini. 

Tafsir klasik akan selalu berperan sebagai landasan kokoh dalam memahami 

konteks historis dan linguistik,4 sedangkan tafsir kontemporer akan menawarkan 

fleksibilitas dalam menjawab berbagai problem dan tantangan modern.5 Kombinasi 

antara kedua pendekatan tafsir ini memungkinkan pemahaman yang lebih holistik 

terhadap pesan-pesan Al-Qur’an. Dalam konteks surah Al-Insan, analisis terhadap 

kedua perspektif klasik dan kontemporer dapat mendeskripsikan bahwa pesan-pesan 

Al-Qur’an tetap relevan dalam memberikan solusi atas berbagai tantangan moral dan 

sosial manusia sebagaimana yang diketahui bahwa Al-Qur’an itu shalih li kulli zaman 

wa makan.  

Dengan demikian, penafsiran Qur'an Surah Al-Insan dalam studi tafsir klasik 

dan kontemporer tidak hanya menawarkan pemahaman yang lebih mendalam 

terhadap ajaran suci Al-Qur'an, tetapi juga menggarisbawahi relevansi ajaran Al-

Qur’an dalam menghadapi masalah modern. 

 

Metode Penelitian 

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif yang bertujuan untuk 

menghasilkan sebuah deskripsi mendalam berdasarkan data-data yang telah 

dikumpulkan dengan tanpa melibatkan uji statistik.6 Pendekatan ini relevan dengan 

tujuan penelitian, yaitu memberikan penjelasan yang rinci dan mendalam mengenai 

makna ayat-ayat dalam surah Al-Insan berdasarkan perspektif tafsir klasik dan 

kontemporer serta memungkinkan untuk mengeksplorasi makna yang lebih luas. 

Data-data yang diperoleh dikumpulkan dengan menggunkan library reseach dengan 

berbagai sumber yang dibagi ke dalam dua kategori, yaitu sumber primer (tafsir Ibnu 

Katsir dan Tafsir Al-Misbah) dan sumber sekunder atau sumber-sumber yang 

digunakan sebagai pendukung sumber primer. 

Teknik analisis data yang digunakan adalah teknik komparatif atau muqaran. 

Muqaran adalah metode penelitian yang mengumpulkan berbagai informasi yang 

berkaitan dengan penafsiran suatu ayat Al-Qur'an dalam konteks pembahasan 

tunggal. Metode ini mencakup korelasi antara ayat Al-Qur'an dengan ayat Al-Qur'an 

lainnya, hadis, pandangan sahabat, tabiin, mufassir, serta kitab-kitab agama samawi 

seperti Taurat dan Injil. Setelah data terkumpul, peneliti melakukan perbandingan 

                                                             
4 A Fahrur Rozi, “Tafsir Klasik: Analisis Terhadap Kitab Tafsir Era Klasik,” Kaca (Karunia 

Cahaya Allah): Jurnal Dialogis Ilmu Ushuluddin 9, no. 2 (2019): 33–58, 

https://doi.org/10.36781/kaca.v9i2.3036. 
5 Maolidya Asri Siwi Fangesty, Nurwadjah Ahmad, and R. Edi Komarudin, “Karakteristik Dan 

Model Tafsir Kontemporer,” Mashadiruna Jurnal Ilmu Al-Qur’an Dan Tafsir 3, no. 1 (March 25, 

2024): 53–60, https://doi.org/10.15575/mjiat.v3i1.34048. 
6 Basofi Febriani, “Penafsiran Gunung Bergerak Dalam Qs. Al- Naml Ayat 88 Perspektif 

Tafsir Muqā Ran” (Universitas Islam Negeri Syarif Hidayatullah Jakarta, 2022), 14. 



Surah Al-Insan dalam Lensa Tafsir Klasik dan Kotemporer 845 
 

Ta’wiluna: Jurnal Ilmu Al-Qur’an, Tafsir dan Pemikiran Islam, Vol. 5, No. 3, Desember 2024 

dan koreksi dengan dalil-dalil lainnya untuk memperoleh pemahaman yang lebih 

komprehensif dan terperinci.7 

 

Hasil Penelitian dan Pembahasan 

A. Profil Singkat Ibnu Kasir dan Quraishi Shihab 

1. Ibnu kasir  

Ibnu Katsir adalah seorang ulama terkemuka pada abad ke-8 Masehi yang 

memiliki keahlian dalam bidang fiqih, tafsir, dan sejarah. Salah satu karya beliau 

yang paling terkenal dan masih banyak dijadikan rujukan oleh umat Islam hingga 

saat ini  adalah Tafsir al-Qur’an al-Adzim, yang lebih dikenal dengan sebutan 

Tafsir Ibnu Katsir. Nama lengkap beliau adalah al-Hafiz ‘Imad ad-Din Abi al-

Fida’ Isma’il bin ‘Umar bin Kathir bin Daui bin Kathir bin Daui bin Dar’i al-

Qurashi al-Basri al-Dimashqi.8 Namun, beliau lebih sering dikenal dengan nama 

Ibnu Katsir. Ayahnya, yang bernama al-Khatib Shihab ad-Din Abu Hafs ‘Umar 

bin Kathir bin Daui bin Kathir bin Daui bin Dar’i al-Qurashi, merupakan seorang 

ulama yang memiliki keahlian di bidang hukum dan dikenal dengan ceramah-

ceramahnya yang mendalam. Sepanjang hidupnya, ayah Ibnu Katsir sangat tekun 

dalam mempelajari berbagai ilmu, terutama dalam bidang nahwu (tata bahasa 

Arab) dan puisi, serta sering melantunkan syair-syair yang indah. 

Ibnu Katsir lahir pada tahun 640 Hijriyah di daerah al-Sharkun, yang 

terletak di sebelah barat kota Bashrah. Sejak kecil, beliau tumbuh dalam 

lingkungan yang  mendukung pendidikan agama, terutama karena pengaruh 

ayahnya yang merupakan seorang sarjana hukum. Namun, ayahnya meninggal 

ketika Ibnu Katsir masih sangat  muda, yakni saat beliau berusia tiga tahun, pada 

tahun 703 Hijriyah 

Ibnu Katsir, yang tumbuh dalam lingkungan penuh keilmuan, mengikuti 

jejak  ayahnya dengan mempelajari berbagai cabang ilmu pengetahuan. Ia 

menimba ilmu dari banyak ulama terkemuka, di antaranya adalah Ibnu Taimiyah, 

Abu Al-Hajjaj Al-Mizzi, adh-Dhahabi, serta Ibn Shihnah (Shihab ad-Din Abu al-

‘Abbas Ahmad bin Abi Talib), dan masih banyak lagi. Berkat bimbingan dari 

para guru ini, Ibnu Katsir berkembang menjadi seorang ulama yang disegani 

dalam berbagai bidang keilmuan. Ibnu Katsir meninggal dunia pada usia 74 

tahun, tepatnya pada bulan Sya’ban tahun 774 Hijriyah. Beliau dimakamkan di 

pemakaman Sufi, berdampingan dengan makam gurunya yang sangat dihormati, 

Ibnu Taimiyah. Lokasi pemakaman ini mencerminkan penghormatan besar beliau 

kepada gurunya yang memiliki pengaruh kuat dalam perjalanan intelektualnya 

 

 

                                                             
7 A. Hafsin, Al-Qur’an Kita Studi Ilmu, Sejarah, Dan Tafsir Kalamullah (Kediri: Lirboyo 

Press, 2013), 229. 
8 Maliki Maliki, “Tafsir Ibn Katsir: Metode Dan Bentuk Penafsirannya,” El-’Umdah 1, no. 1 

(2018): 74–86, https://doi.org/10.20414/el-umdah.v1i1.410. 



846 Udi Yuliarto, Hepni Putra, Ica Fauziah Husnaini, Muhafizah 
 

Ta’wiluna: Jurnal Ilmu Al-Qur’an, Tafsir dan Pemikiran Islam, Vol. 5, No. 3, Desember 2024 

2. Quraish Shihab 

Nama lengkapnya adalah Muhammad Quraish Shihab. Ia lahir di Rappang, 

Sulawesi Selatan, pada 16 Februari 1944. Ayahnya adalah Prof. KH. 

Abdurrahman Shihab keluarga keturunan Arab yang terpelajar. Abdurrahman 

Shihab adalah seorang ulama dan guru besar dalam bidang tafsir dan dipandang 

sebagai salah seorang tokoh pendidik yang memiliki reputasi baik di kalangan 

masyarakat Sulawesi Selatan. Beliau berasal dari keluarga sederhana dan sangat 

kuat berpegang kepada agama, meskipun beliau dilahirkan di luar Pulau Jawa, 

namun tradisi Quraish Shihab sekeluarga adalah Nahdiyyin. Ayahnya Habib 

Abdurrahman Shihab (1905-1986), mantan Rektor Institut Agama Islam Negeri 

(IAIN)  Alaudin Ujung Pandang Provinsi Sulawesi Selatan (1972-1977), dan ikut 

serta dalam mendirikan UMI (Universitas Muslimin Indonesia) di Ujung 

Pandang dan menjadi ketua (1959-1965). M. Quraish Shihab didampingi seorang 

istri yang bernama Fatmawati, dan dikaruniai lima orang anak, masing-masing 

bernama Najeela Shihab, Najwa Shihab, Nasyawa Shihab, Nahla Sihab dan 

Ahmad Shihab. 

Tafsir al-Misbah karya Quraish Shihab ditulis dalam bahasa Indonesia yang 

berisi 30 juz ayat-ayat al-Qur’an yang terbagi menjadi 15 jilid berukuran besar. 

Penafsirannya dengan menggunakan penulisan bahasa Indonesia, dan diterbitkan 

oleh “Lentera Hati”. Adapun perihal penamaan Al-Misbah pada kitab Tafsir 

karya M. Quraish Shihab ini, menurut keterangan dalam “sekapur sirih” Quraish 

Shihab dituliskan bahwa penulisan Tafsir Al-Misbah dimulai pada hari Jumat, 04 

Rabiul Awwal 1420 H, atau bertepatan dengan tanggal 18 Juni 1999 M, 

bertempat di Kairo, Mesir. Tafsir Al-Misbah diselesaikan kurang lebih selama 

empat tahun, yaitu pada hari Jumat, 08 Rajab 1423 H atau bertepatan pada 

tanggal 05 September 2003. tujuan dari penulisan al-Misbahtafsir Al-Misbah 

karya M.Quraish Shihab diantaranya: Pertama, Memudahkan umat Islam dalam 

memahami isi dan kandungan ayat-ayat Al-Qur’an dengan cara menjelaskan 

secara rinci pesan-pesan dalam Al-Qur’an yang berkaitan dengan perkembangan 

kehidupan manusia. Kedua, Terdapat kekeliruan pada umat Islam dalam 

memahami makna fungsi Al-Qur’an, seperti dalam mengulangulangnya baca Al-

Qur’an tetapi tidak memahami kandungan yang terdapat dalam bacaannya. 

Karna itu perlunya menyediakan bacaan baru yang memeberi penjelasan tentang 

pesan-pesan Al-Qur’an yang mereka baca. Ketiga, Selain dari pada kurangnya 

pemahaman terhadap makna pesan-pesan yang terkandung dalam Al-Qur’an, 

kekeliruan dalam hal ini juga didapati pada masyarakat terpelajar yang tidak 

mengetahui bahwa sistematik penulisan Al-Qur’an mempunyai asapek 

pendidikan yang sangat menyentuh. Keempat, Adanya dukungan atau dorongan 

umat Islam Indonesia sehinggga dapat menggugah hati Quraish Shihab untuk 

menulis karya tafsir Al-Misbah. 

 



Surah Al-Insan dalam Lensa Tafsir Klasik dan Kotemporer 847 
 

Ta’wiluna: Jurnal Ilmu Al-Qur’an, Tafsir dan Pemikiran Islam, Vol. 5, No. 3, Desember 2024 

B. Tentang Penciptaan Manusia  

Manusia adalah makhluk yang dianggap paling sempurna di antara semua 

makhluk lainnya di bumi. Ada berbagai pandangan tentang asal-usul manusia. 

Para ilmuwan Barat berpendapat bahwa manusia berasal dari kera dan melalui 

proses seleksi alam. Pandangan ini menimbulkan perdebatan di kalangan peneliti. 

Namun, penjelasan yang lebih rasional menurut kitab suci umat Islam, yaitu Al-

Qur’an, menyebutkan bahwa manusia diciptakan dari setetes air mani yang 

berada di dalam rahim wanita, kemudian berubah menjadi segumpal darah dan 

daging. Selanjutnya, tulang-tulang terbentuk dan dilapisi oleh daging, sebelum 

akhirnya ruh ditiupkan ke dalam tubuh.9 Penciptaan manusia ini kemudian 

terdapat penjelasannya di dalam Al-Qur’an surah al-insan ayat 1-2, dimana dalam 

penciptaan nya ini Allah telah memberikan penjelasan yang luas sehingga 

manusia bisa memahaminya sebagai pegangan hidup. 

Surah Al-Insan ayat 1: 

 ـًٔا مَّذْكُوْرًٔا  هْرِ لَمْ يَكُنْ شَيْ نْسَانِ حِيْنٌ مِ نَ الدَّ  هَلْ اتَٰى عَلَى الِْْ
“Bukankah telah datang kepada manusia suatu waktu dari masa yang ia 
belum merupakan sesuatu yang dapat disebut?” 
Dalam tafsiran Quraish Shihab, surah Al-Insan ayat 1 ini merupakan 

peringatan bagi semua manusia tentang bagaimana kehadiran awal manusia di 

muka bumi agar manusia-manusia tidak menjadi angkuh. Ayat ini mengingatkan 

manusia untuk tidak angkuh dan berpaling dari Allah Swt. Karena sebelumnya 

manusia tidak memiliki wujud sama sekali. Jika manusia tidak memiliki wujud 

dan tidak bisa mewujudkanya secara mandiri, maka tentu dia memerlukan tuhan 

untuk mewujudkannya. Hal ini memberikan gambaran kepada kita bahwa tidak 

ada satu pun nikmat yang dapat dirasakan kecuali jika diizinkan oleh Allah Swt.10 

Sebelumnya Quraish Shihab menjelaskan beberapa kata dalam ayat ini 

seperti kata (  diterjemahkan dengan kata apakah dengan tujuan mendapatkan ( هَلْ 

informasi. Akan tetapi jumhur ulama memaknainya sebagai bentuk penegasan 

tentang ayat ini. Kemudian kata ن سَانِْْ ِ الْ  ) beberapa ulama memaknai kata al-insan 

sebagai Nabi Adam as. Akan tetapi Quraish Shihab memilih memaknai kata 

tersebut sebagai semua manusia. Kata (  diterjemahkan dalam arti waktu (حِي نْ 

secara harfiah, baik pendek maupun panjang. Sedangkan kata ( ِْالدَّه ر) adalah 

waktu yang berkepanjangan yang telah dan akan dilalui alam dunia. Alam dunia 

sudah ada sebelum adanya manusia.11 

Selain itu, menurut Ibn Katsir di dalam Kitabnya dijelaskan bahwa ayat ini 

mengabarkan kepada manusia bahwa meraka telah diciptakan yang pada 

                                                             
9 Rita Oktaviani, Penciptaan Manusia Dalam Perspektif Al-Qur’an Dan Sains, 2020, 2, 

https://osf.io/95d7y/download. 
10 M. Quraish Shihab, Tafsir Al-Msibah : Pesan, Kesan, Dan Keserasian AL-Qur’an (Jakarta: 

Lentera Hati, 2002), 652–53. 
11 Shihab, 652. 



848 Udi Yuliarto, Hepni Putra, Ica Fauziah Husnaini, Muhafizah 
 

Ta’wiluna: Jurnal Ilmu Al-Qur’an, Tafsir dan Pemikiran Islam, Vol. 5, No. 3, Desember 2024 

sebelumnya mereka tidak pernah menjadi sesuatu yang disebut karena 

kerendahan dan kelemahanya.12 

Surah Al-Insan ayat 2: 

تَلِيْهِ فَجَعَلْنٰهُ سَمِيـْعًٔاۢ بَصِيـْرًٔا  نْسَانَ مِنْ نُّطْفَةٍ امَْشَاجٍٍۖ نّـَبـْ  انَِّا خَلَقْنَا الِْْ
 “Sesungguhnya Kami telah menciptakan manusia dari setetes mani yang 
bercampur. Kami hendak mengujinya (dengan perintah dan larangan) 
sehingga menjadikannya dapat mendengar dan melihat.” 
Dalam kitab Al-Misbah disebutkan bahwa ayat ini merupakan penjelasan 

bagaiamana manusia diciptakan dan untuk apa mereka diciptakan. Sesungguhnya 

Kami telah menciptakan manusia yakni anak cucu Adam dan Hawa dari setetes 

mani yang bercampur yaitu sperma laki-laki dan sel telur wanita , Kami hendak 

mengujinya yaitu menguji manusia dengan perintah dan larangan yang telah 

ditetapkan, sehingga menjadikannya dapat mendengar dan melihat maksudnya 

agar manusia dapat mendengar dan melihat tuntunan dari Allah Swt serta 

memikirkan ayat-ayat Allah. Dalam  ayat  ini  kata   ( شَاج ْ   ,berarti bercampur (امَ 

dan kata ( فةَْ   artinya sperma. Kedua kata tersebut memiliki makna bahwa (نُّط 

sperma yang telah bercampur dengan sel telur wanita. Proses ini terjadi untuk 

pembentukan benih di dalam Rahim wanita. Jika dilihat secara sekilas, kedua 

kata tersebut tidaklah selaras karena kata  ْ شَاج  merupakan kata jamak dari  امَ 

masyaja sedangkan kata  َْفة  kata berbentuk kata tunggal. Akan tetapi jika dikaji  نُّط 

lebih menurut pakar bahasa apabila kata sifat yang berbentuk kata tunggal dan 

diikuti kata jamak maka sifat tersebut merupakan bagian dari keseluruhanya. 

dalam hal ini kata nuthfah maka sifat amsyaj bukan hanya bercampurnya dua hal 

dan kemudian menyatu tetapi percampuran yang demikian mantap sehingga 

mencakup seluruh bagian dari nuthfah.13 

Sepintas ayat di atas terlihat tidak sejalan dengan kaidah kebahasaan. 

Karena nuthfah berbentuk tunggal sedang amsyaj menurut banyak ulama 

berbentuk jamak, sedang dalam kaidah bahasa, adjektif (sifat) harus disesuaikan 

dengan objek yang disifatinya, jadi mestinya bukan amsyaj tetapi masyaj. Dalam 

buku Mukjizat al-Qur’an persoalan ini penulis uraikan sebagai berikut: “Pakar-

pakar bahasa menyatakan bahwa jika sifat dari satu hal yang berbentuk tunggal 

mengambil bentuk jamak (seperti pada kasus ayat ini) maka itu mengisyaratkan 

bahwa sifat tersebut mencakup seluruh bagian-bagian kecil dari yang disifatinya. 

Dalam hal nuthfah maka sifat amsyaj (bercampur) bukan sekadar bercampurnya 

dua hal sehingga menyatu atau terlihat menyatu, tetapi percampuran itu 

demikian mantap sehingga mencakup seluruh bagian-bagian dari nuthfah. 

Nuthfah amsyaj itu sendiri adalah hasil percampuran sperma dan ovum yang 

masing-masing memiliki empat puluh enam kromosom. Jika demikian, wajar jika 

                                                             
12 Abdullah bin Muhammad, Tafsir Ibnu Katsir, terj. M Abdul Ghoffar, Jilid 8 (Bogor: Pustaka 

Imam Syafi’i, 2004), 358. 
13 Shihab, Tafsir Al-Msibah : Pesan, Kesan, Dan Keserasian AL-Qur’an, 653–54. 



Surah Al-Insan dalam Lensa Tafsir Klasik dan Kotemporer 849 
 

Ta’wiluna: Jurnal Ilmu Al-Qur’an, Tafsir dan Pemikiran Islam, Vol. 5, No. 3, Desember 2024 

ayat di atas menyifati nuthfah dengan amsyaj yang berbentuk jamak, karena 

memang jumlah kromosom yang dikandungnya banyak.” 

Sedangkan menurut Imam Ibnu Katsir dalam kitabnya disebutkan bahwa 

bahwa ayat ini proses penciptaan manusia (anak cucu Adam) karena bercampur 

baurnya sperma laki-laki dan sel telur wanita. Al-masyju dan al-masyij artinya 

sesuatu bercampur dengan sebagian yang lainnya. Berkaitan dengan ayat ini ْ مِن 

ْ شَاج   ْامَ  فةَ 
 Ibnu Abbas mengatakan bahwa sperma laki-laki dan vum perempuan نُّط 

jika bersatu dan bercampur, lalu beralih ke fase satu dengan fase lainnya dari satu 

keadaan ke keadaan selanjutnya dan dari suatu bentuk ke bentuk yang lain. Lalu 

firman lanjutnya ِْنَّب تلَِي ه “Kami hendak mengujinya” yakni memberikan cobaan. Hal 

ini sejalan dengan firman lainnya di QS. al-Mulk: 2, ……ْ ۗ سَنُْعَمَلًا ْاحَ  ْايَُّكُم   ْ.…لِيَب لوَُكُم 

 “Siapakah diantara kamu yang paling baik amalnya”. Kemudian firman 

lanjutannya ا ْبَصِي را ْسَمِي عااۢ  karena itu kami jadikan dia mendengar dan“ فَجَعلَ نٰهُ

melihat” maknanya adalah Allah memberikan pendengaran dan penglihatan 

sehingga dia (manusia) mampu berbuat ketaatan dan kemaksiatan.14 

 

C. Perintah Beramal Memberi Makan Anak Yatim dan Orang Miskin 

Terdapat dalam ayat 7-9  Allah Swt. berfirman: 

 يُـوْفُـوْنَ باِلنَّذْرِ وَيَخَافُـوْنَ يَـوْمًٔا كَانَ شَرُّه مُسْتَطِيـْرًٔا 
“Mereka memenuhi nazar dan takut akan suatu hari yang azabnya merata 
di mana-mana.” (QS. Al-Insan : 7) 
Menurut Quraish Shihab, ayat ini menggambarkan sifat orang-orang yang 

bertakwa, yaitu mereka yang menepati janji-janji (nazr) mereka kepada Allah. 

Mereka juga takut akan hari kiamat yang penuh dengan kesulitan dan 

penderitaan. Menepati nazr di sini mencakup semua jenis janji atau komitmen 

yang telah mereka buat kepada Allah, baik itu berupa ibadah maupun perbuatan 

baik lainnya.  

Dalam tafsir Ibnu Katsir, ayat ini berbicara tentang orang-orang yang 

menunaikan nazar mereka. Nazar adalah janji atau ikrar yang dibuat kepada Allah 

untuk melakukan suatu tindakan atau ibadah tertentu. Mereka menunaikan janji 

ini dengan penuh keikhlasan dan kesungguhan. Selain itu, mereka juga takut akan 

hari kiamat, yaitu hari yang sangat dahsyat dan penuh dengan kesulitan. Hari 

kiamat digambarkan sebagai hari yang “keburukannya meluas” karena betapa 

besar dan menakutkannya kejadian pada hari itu.15 Allah Swt. berfirman: 

نًٔا وَّيتَِيْمًٔا وَّاسَِيـْرًٔا وَيطُْعِمُوْنَ الطَّعَامَ عَلٰى حُبِ ه مِسْكِ   يـْ
“Dan mereka memberikan makanan yang disukainya kepada orang miskin, 
anak yatim, dan orang yang ditawan,”(QS. Al-Insan [76]: 8) 

 

                                                             
14 Muhammad, Tafsir Ibnu Katsir, 358. 
15 Muhammad, 285. Asy-Syaukani, Tafsir Fathul Qadir, 5th ed. (Beirut: Darul Fikr, n.d.), 414. 



850 Udi Yuliarto, Hepni Putra, Ica Fauziah Husnaini, Muhafizah 
 

Ta’wiluna: Jurnal Ilmu Al-Qur’an, Tafsir dan Pemikiran Islam, Vol. 5, No. 3, Desember 2024 

Dalam tafsir al-Misbah, ayat ini menyoroti tindakan mulia orang-orang 

beriman yang memberi makan orang miskin, anak yatim, dan tawanan. “Atas 

kecintaan kepada-Nya” di sini menandakan bahwa mereka melakukan tindakan 

memberi tersebut dengan ikhlas dan penuh cinta kepada Allah, tanpa 

mengharapkan balasan dari manusia. Menurut Quraish Shihab, tindakan ini 

mencerminkan kesadaran sosial dan kepedulian yang tinggi dari orang-orang 

yang beriman.16 

Dalam tafsir Ibnu Katsir, ayat ini menjelaskan bahwa orang-orang beriman 

memberi makan kepada orang miskin, anak yatim, dan tawanan, meskipun 

mereka sendiri menyukai makanan tersebut. Tindakan memberi makan ini 

dilakukan atas dasar kecintaan kepada Allah, bukan karena ingin pamer atau 

mencari popularitas. Dalam konteks ini, memberi makan kepada tawanan 

menunjukkan ketinggian moral dan kemanusiaan, karena tawanan dalam 

masyarakat Arab saat itu biasanya diperlakukan dengan buruk.17 Allah Swt. 

berfirman: 

 انَِّمَا نُطْعِمُكُمْ لِوَجْهِ اللٰ هِ لَْ نرُيِْدُ مِنْكُمْ جَزاَۤءًٔ وَّلَْ شُكُوْرًٔا 
“Sesungguhnya kami memberi makanan kepadamu hanyalah karena 
mengharapkan keridaan Allah, kami tidak mengharap balasan dan terima 
kasih dari kamu.” 
Dalam ayat ini, dijelaskan bahwa motivasi utama mereka dalam memberi 

adalah mencari keridhaan Allah semata. Mereka tidak mengharapkan imbalan 

atau ucapan terima kasih dari orang yang mereka bantu. Quraish Shihab 

menekankan bahwa ini adalah bentuk keikhlasan yang murni, dimana mereka 

hanya mengharap balasan dari Allah saja, bukan dari makhluk. Penjelasan dari 

Quraish Shihab dalam Tafsir Al-Misbah menekankan pentingnya ikhlas dalam 

beramal dan menepati janji kepada Allah, serta menunjukkan kepedulian sosial 

yang tulus tanpa pamrih.18 

Di dalam tafsir Ibnu Katsir mengenai ayat ini, ditegaskan bahwa orang-

orang beriman memberikan bantuan semata-mata untuk mencari keridhaan 

Allah. Mereka tidak mengharapkan balasan atau ucapan terima kasih dari orang 

yang mereka bantu. Ibnu Katsir menekankan bahwa keikhlasan dalam beramal 

sangat penting. Mereka melakukan kebaikan hanya karena Allah, bukan untuk 

mendapatkan keuntungan duniawi. Secara keseluruhan, penjelasan Ibnu Katsir 

untuk ayat-ayat ini menyoroti pentingnya menunaikan janji kepada Allah, 

memberi dengan ikhlas tanpa mengharapkan imbalan, dan menunjukkan 

kepedulian sosial yang tulus kepada orang-orang yang membutuhkan. 

 

 

                                                             
16 M. Quraish Shihab, Tafsir Al-Misbah, Vol. 14: Surah Al-Insan (Jakarta: Lentera Hati, 2002). 
17 Muhammad, Tafsir Ibnu Katsir, 285; Asy-Syaukani, Tafsir Fathul Qadir, 414. 
18 Shihab, Tafsir Al-Misbah. 



Surah Al-Insan dalam Lensa Tafsir Klasik dan Kotemporer 851 
 

Ta’wiluna: Jurnal Ilmu Al-Qur’an, Tafsir dan Pemikiran Islam, Vol. 5, No. 3, Desember 2024 

D. Petunjuk Kehidupan yang Sempurna 

 

ۚ وَمِنَ الَّيْلِ فاَسْجُدْ لهَ وَسَبِ حْهُ ليَْلًًٔ طَوِيْ  ءِ وَاذكُْرِ اسْمَ ربَِ كَ بُكْرةًَٔ وَّاَصِيْلًًٔ ُُلَْۤ لًًٔ اِنَّ هٰ 
هُمْ وَشَدَدْناَ  اَسْرَ  نَا يُحِبـُّوْنَ الْعَاجِلَةَ وَيذََرُوْنَ وَراَۤءَهُمْ يَـوْمًٔا ثقَِيْلًًٔ نَحْنُ خَلَقْنـٰ هُمْۚ وَاذَِا شِْـْ

لْنَا  امَْثاَلَهُمْ تَـبْدِيْلًًٔ اِنَّ هٰذِه تَذْكِرةٌَ ۚ فَمَنْ شَاۤءَ اتَّخَذَ الِٰى ربَِ ه سَبِيْ  لًًٔ وَمَا تَشَاۤءُوْنَ اِلَّْ  بَدَّ
اٍۖ يُّدْخِلُ مَنْ يَّشَاۤءُ فِيْ رَحْمَتِه وَالظ ٰ  اعََدَّ  لِمِيْنَ انَْ يَّشَاۤءَ اللٰ هُ اِۗنَّ اللٰ هَ كَانَ عَلِيْمًٔا حَكِيْمًٔ

 لَهُمْ عَذَابًٔا الَيِْمًٔا 
“Sebutlah nama Tuhanmu pada (waktu) pagi dan petang. Pada sebagian 
malam bersujudlah kepada-Nya dan bertasbihlah kepada-Nya pada malam 
yang Panjang. Sesungguhnya mereka (orang-orang kafir) itu mencintai 
kehidupan dunia dan meninggalkan di belakang mereka hari yang berat 
(akhirat). Kami telah menciptakan mereka dan menguatkan persendian 
tubuh mereka. Jika berkehendak, Kami dapat mengganti (mereka) dengan 
orang-orang yang serupa mereka. Sesungguhnya ini adalah peringatan. 
Maka, siapa yang menghendaki (kebaikan bagi dirinya) tentu mengambil 
jalan menuju Tuhannya. Kamu tidak menghendaki (sesuatu) kecuali 
apabila dikehendaki Allah. Sesungguhnya Allah Maha Mengetahui lagi 
Maha Bijaksana. Dia memasukkan siapa pun yang Dia kehendaki ke dalam 
rahmat-Nya (surga). Bagi orang-orang zalim Dia sediakan azab yang 
pedih.” (QS. Al-Insan: 25-31) 
Dan sebutlah nama Rabb-mu pada (waktu) pagi dan petang.” Yakni, 

permulaan dan akhir siang.  ْْطَوِي ْلَي لًا هُ ْوَسَب ِح  ْلَهٗ جُد  ْفَاس  ْالَّي لِ ْوَمِنَ لًا  “Dan pada sebagaian 

dari malam, maka sujud-lah kepada-Nya dan bertasbihlah pada bagian yang 

Panjang di malam hari.” Yang demikian itu sama seperti firman-Nya yang lain 

QS. Al-Israa’ [17]: 79  َْْعَسٰٰٓىْان ْلَّكَ  ْنَافلِةَا ْبهِ د  دااْْوَمِنَْالَّي لِْفَتهََجَّ مُو  ح  اْمَّ ْرَبُّكَْمَقاَما يَّب عثَكََ  (“Pada 

sebagian malam lakukanlah salat tahajud sebagai (suatu ibadah) tambahan 

bagimu, mudah-mudahan Tuhanmu mengangkatmu ke tempat yang terpuji”).  

Kemudian Allah Swt. Berfirman seraya memberikan penolakan terhadap orang-

orang kafir dan yang serupa dengan mereka dalam mencintai serta mengejar 

dunia dan meninggalakan kehidupan akhirat jauh di belakang mereka ِْء ْهٰٰٓؤُلَْۤ اِنَّ

ْ ْثقَِي لًا ا ما ْيَو  ْوَرَاۤءَهمُ  نَ ْوَيذَرَُو  ْال عَاجِلَةَ نَ  Sesungguhnya merka menyukai kehidupan“ يحُِبُّو 

dunia dan mereka tidak memperdulikan kesudahan mereka pada hari berat” 

yakni, hari Kiamat. Selanjutnya, Allah berfirman:   ْ رَهُم ْوَشَددَ نَآْٰاسَ  نُْخَلَق نٰهُم   Kami“ نَح 

telah menciptakan mereka dan menguatkan persendian tubuh mereka,” ْْشِئ نَا وَاذِاَ

ْ ْتبَ دِي لًا ثاَلَهُم  ْامَ   Apabila Kami menghedaki, Kami sungguh-sungguh mengganti“ بدََّل نَآٰ

(mereka) dengan orang-orang yang seruoa dengan mereka,” Ibnu Zaid dan Ibnu 

Jarir mengatakan: “Yakni jika kami mau, maka akan kami datangkan kaum lain 

selain mereka.” Yang demikian itu seperti firman Allah yang lain: ْْايَُّهَا يذُ هِب كُم  ْيَّشَأْ  اِن 

ْ ا ْقدَِي را ْذٰلِكَ ْعَلٰى ْاللّٰهُ ْوَكَانَ ْبِاٰخَرِي نَۗ تِ
ْوَيَأ   Jika Dia menghendaki, niscaya Dia“  النَّاسُ

musnahkan kamu semua wahai manusia, dan Dia datangkan (umat) yang lain 



852 Udi Yuliarto, Hepni Putra, Ica Fauziah Husnaini, Muhafizah 
 

Ta’wiluna: Jurnal Ilmu Al-Qur’an, Tafsir dan Pemikiran Islam, Vol. 5, No. 3, Desember 2024 

(sebagai penggantimu). Allah Maha Kuasa berbuat demikian.” QS. An-Nisa [5]: 

133.  

Selanjutnya, Allah Swt. Berfirman, ْ  ْْهٰذِهْٖتذَ كِرَة  Sesungguhnya ini adalah“ اِنَّ

suatu peringatan,” yaitu bahwa surat ini menjadi peringatan.  ْْٖشَاۤءَْاتَّخَذَْالِٰىْرَب ِه فَمَن 

ْ  Karenanya, barangsiapa menghendaki (kebaikan bagi dirinya), niscaya dia“سَبِي لًا

mengambil jalan kepada Rabb-Nya.” Yakni jalan. Dengan kata lain, barangsiapa 

mau maka dia bisa memperoleh petunjuk dari al-Qur’an. Kemudian Allah Swt. 

Berfirman ُْْۗاللّٰه ْيَّشَاۤءَ ْانَ  ٰٓ ْاِلَّْ نَ ْتشََاۤءُو   Dan kamu tidak mampu kecuali bila“ وَمَا

dikehendaki Allah Swt.” Maksudnya, tidak ada seorang pun yang mampu 

memberi petunjuk kepada dirinya sendiri dan tidak juga masuk ke dalam imam 

serta tidak juga mengambil manfaat untuk dirinya sendiri, َْْاللّٰهَْكَان ْيَّشَاۤءَْاللّٰهُْاِۗنَّ ْٰٓانَ  اِلَّْ

ْ ا  ْحَكِي ما ا  Kecuali bila dikehendaki Allah Swt. Sesungguhnya Allah adalah“ عَلِي ما

Maha Mengetahui lagi Maha Bijaksana.” Maksudnya, Mahamengetahui siapa 

yang berhak mendapatkan petunjuk sehingga dia akan memberi kemudahan 

kepadanya serta membentangkan sarana untuk menggapainya. Dan mengetahui 

pula siapa yang berhak untuk disimpangkan sehingga dia akan jauhkan dari 

petunjuk. Dan dia memiliki hikmah yang sangat besar dan hujjah yang pasti.  

Kamudian Allah Swt. Berfirman: ْْعَذاَباا ْلَهُم  ْاعََدَّ ْوَالظّٰلِمِي نَ مَتِهٖۗ ْرَح  ْفيِ  ْيَّشَاۤءُ ْمَن  يُّد خِلُ

اْْ  Dia memasukkan siapa yang dikehendaki-Nya ke dalam Rahmat-Nya. Dan“ الَِي ما

bagi orang-orang zalim disediakan-Nya azab yang pedih,” Yakni, Dia akan 

memberi petunjuk kepada siapa yang Dia kehendaki dan menyesatkan siapa yang 

Allah kehendaki pula. Oleh karena itu, barangsiapa yang Dia beri petunjuk, maka 

tidak ada seorang pun yang mampu menyesatkannya. Dan barang siapa yagn Dia 

sesatkan, maka tidak ada seorang pun yang mampu memberinya petunjuk. 

Kesimpulan 

Surah Al-Insan dalam Al-Qur'an menawarkan pandangan mendalam mengenai 

eksistensi manusia dan hubungannya dengan Sang Pencipta. Dalam penafsiran klasik 

oleh Ibnu Katsir, dijelaskan bahwa manusia diciptakan dari setetes air mani yang 

bercampur, dan Allah menguji manusia dengan perintah dan larangan agar dapat 

mendengar dan melihat petunjuk-Nya. Di sisi lain, tafsir kontemporer oleh Quraish 

Shihab menawarkan perspektif modern yang relevan dengan tantangan zaman, di 

mana Al-Qur'an menjadi sumber inspirasi dalam menghadapi permasalahan 

kompleks. 

Penafsiran tentang memenuhi nazar, memberi makan anak yatim, dan orang 

miskin menunjukkan pentingnya kesadaran sosial dan kepedulian tulus dari orang-

orang beriman. Mereka memberi dengan ikhlas karena mencari keridhaan Allah, tanpa 

mengharapkan balasan dari manusia. Selain itu, penafsiran tentang balasan surga dan 

neraka menggambarkan kebijaksanaan Allah dalam memberikan ganjaran bagi orang-

orang beriman dan azab bagi orang-orang zalim. Allah memerintahkan untuk selalu 

menyebut Nama-Nya pada pagi dan petang, bersujud dan bertasbih pada malam hari, 



Surah Al-Insan dalam Lensa Tafsir Klasik dan Kotemporer 853 
 

Ta’wiluna: Jurnal Ilmu Al-Qur’an, Tafsir dan Pemikiran Islam, Vol. 5, No. 3, Desember 2024 

serta mengambil jalan menuju kepada-Nya. Ayat-ayat ini mengingatkan pentingnya 

iman, takwa, dan kepatuhan kepada Allah sebagai kunci mendapatkan rahmat-Nya. 

Penafsiran surah Al-Insan dalam tafsir klasik dan kontemporer memberikan 

wawasan mendalam tentang makna ayat-ayat suci Al-Qur'an dan mengajak umat 

Islam untuk menelusuri petunjuk Allah dalam kehidupan sehari-hari dengan penuh 

keikhlasan dan kesadaran akan tanggung jawab sosial. 

 

Daftar Pustaka 

 Adriantoni, A, and I Fekrat. “Nilai-Nilai Pendidikan Yang Terdapat Dalam Surat Al-

Insan Ayat 23-26.” Murabby: Jurnal Pendidikan Islam 2, no. 2 (2019): 113–21. 

https://doi.org/10.15548/mrb.v2i2.335. 

Asy-Syaukani. Tafsir Fathul Qadir. 5th ed. Beirut: Darul Fikr, n.d. 

Fangesty, Maolidya Asri Siwi, Nurwadjah Ahmad, and R. Edi Komarudin. 

“Karakteristik Dan Model Tafsir Kontemporer.” Mashadiruna Jurnal Ilmu Al-
Qur’an Dan Tafsir 3, no. 1 (March 25, 2024): 53–60. 

https://doi.org/10.15575/mjiat.v3i1.34048. 

Farid, Ahmad, Nina Ludiana, and Putri Balahaqis Eliqa. “Manusia Dalam Alqur’an : 

Al-Basyar, Al-Ins, Al-Insan.” Jurnal Ilmiah Research Student 1, no. 2 (2023): 

82–86. 

Febriani, Basofi. “Penafsiran Gunung Bergerak Dalam Qs. Al- Naml Ayat 88 

Perspektif Tafsir Muqā Ran.” Universitas Islam Negeri Syarif Hidayatullah 

Jakarta, 2022. 

Hafsin, A. Al-Qur’an Kita Studi Ilmu, Sejarah, Dan Tafsir Kalamullah. Kediri: 

Lirboyo Press, 2013. 

Laila, Anggi Reswari. “Nilai-Nilai Sosial Dalam Al-Qur’an Surat Al-Insan (Kajian 

Tafsir Al-Misbah).” UIN Raden Intan Lampung., 2024. 

Maliki, Maliki. “Tafsir Ibn Katsir: Metode Dan Bentuk Penafsirannya.” El-’Umdah 

1, no. 1 (2018): 74–86. https://doi.org/10.20414/el-umdah.v1i1.410. 

Muhammad, Abdullah bin. Tafsir Ibnu Katsir. Edited by Penerjemah: M Abdul 

Ghoffar. Jilid 8. Bogor: Pustaka Imam Syafi’i, 2004. 

Oktaviani, Rita. Penciptaan Manusia Dalam Perspektif Al-Qur’an Dan Sains, 2020. 

https://osf.io/95d7y/download. 

Rozi, A Fahrur. “Tafsir Klasik: Analisis Terhadap Kitab Tafsir Era Klasik.” Kaca 
(Karunia Cahaya Allah): Jurnal Dialogis Ilmu Ushuluddin 9, no. 2 (2019): 33–

58. https://doi.org/10.36781/kaca.v9i2.3036. 

Shihab, M. Quraish. Tafsir Al-Misbah. Vol. 14 Su. Jakarta: Lentera Hati, 2002. 

———. Tafsir Al-Msibah : Pesan, Kesan, Dan Keserasian AL-Qur’an. Jakarta: 

Lentera Hati, 2002. 

 

 


