Ta’wiluna: Jurnal Ilmu Al-Qur’an, Tafsir dan Pemikiran Islam @ ®@@
Volume 5, Number 2 Oktober 2024

e-ISSN: 2723-0422 This work is licensed under a Creative
https://ejournal.iaifa.ac.id/index.php/takwiluna Commons Attribution-ShareAlike 4.0
International License
Accepted: Revised: Published:
September 2024 Oktober 2024 Oktober 2024

Metode Hadis Shahih dalam Perspektif Muhammadiyah

Abd Wahid
UIN Ar-Raniry

Masbur
UIN Ar-Raniry

Jamalul Mukminin
UIN Ar-Raniry
gmail: abdul.wahid@ar-raniry.ac.id

Abstract

This study is categorized as library research, focusing on the methodologies employed
by Muhammadiyah in determining the authenticity of hadiths. The research adopts a
descriptive-analytic method, which involves identifying, analyzing, and clarifying
issues to systematically and accurately depict the characteristics of the problem at
hand. The findings reveal that Muhammadiyah utilizes the tarjih method. Tarjih refers
to the process of preferring one of two conflicting hadiths that cannot be reconciled
and designating the other as marjuh, based on specific reasons for tarjih. In the
application of tarjih, Muhammadiyah has established 11 fundamental concepts for
determining the authenticity of a hadith. This method involves a meticulous
examination of both the matan (content) and the sanad (chain of narration).
Furthermore, to address conflicts between hadiths, Muhammadiyah has developed
resolution principles using the ta'arud al-adillah method. This methodological
framework ensures a comprehensive and systematic approach to validating hadiths,
emphasizing the importance of contextual and textual integrity. Through these
rigorous processes, Muhammadiyah aims to provide a balanced and credible
interpretation of Islamic teachings.

Keyword: Muhammadiyah, Tarjih, Sahih Hadith.

Abstrak

Penelitian ini merupakan penelitian kepustakaan (library research). Karena yang
diteliti adalah metode yang diterapkan oleh Muhammadiyah dalam menetapkan
keshahihan hadis. Penelitian ini menggunakan metode deskriptif-analitik, yaitu
penelitian dengan cara menentukan, menganalisa dan mengklarifikasi permasalahan
dengan maksud untuk menggambarkan secara sistematis dan akurat tentang
karakteristik mengenai masalah tersebut. Dari hasil kajian yang diperoleh bahwa
Muhammadiyah menggunakan metode tarjih. Tarjih adalah menjadikan rajih salah

Ta’wiluna: Jurnal llmu Al-Qur’an, Tafsir dan Pemikiran Islam, Vol. 5, No. 2, Oktober 2024


https://ejournal.iaifa.ac.id/index.php/

336| Abd Wahid, Masbur, Jamalul Mukminin

satu dari dua hadits yang berlawanan yang tidak dapat dikumpulkan dan menjadikan
hadis lainnya sebagai marjuh, karena adanya suatu sebab dari sebab-sebab tarjih.
Dalam mentarjih hadis, Muhammadiyah menetapkan 11 konsep dasar dalam
menentukan suatu hadis. Metode tarjih terhadap nash yang dilakukan oleh
Muhammadiyah dengan memperhatikan segi matan dan sanad. Selain itu, untuk
mengantisipasi pertentangan hadis, Muhammadiyah membuat kaidah-kaidah
penyelesaian menggunakan metode fa ‘arud al-adillah.

Kata Kunci: Muhammadiyah, Tarjih, Hadis Shahih.

Pendahuluan
Secara etimologi, hadis adalah kata benda (isim) dari kata al-Tahdis yang

berarti pembicaraan. Sedangkan, pengertian hadis secara terminologi sebagaimana
yang diberikan oleh Mahmud Tahan adalah sesuatu yang disandarkan kepada Nabi
baik berupa perkataan atau perbuatan atau persetujuan atau sifat.! Hadis sebagai
sumber hukum kedua dalam Islam setelah Al Quran yang bertujuan menjelaskan
tentang segala sesuatu yang terdapat dalam Al Quran. Dengan demikian, Al Quran dan
hadis menjadi satu kesatuan pedoman bagi hamba Allah dalam perjalanan menuju
Allah. Hal ini dijelaskan dalam QS. An-Nisa’: 80. |

Usiia aele LS Gl 55 (s al el 588 5050 odad (a
Barangsiapa menaati Rasul (Muhammad), maka sesungguhnya dia telah menaati
Allah. Dan barangsiapa berpaling (dari ketaatan itu), maka (ketahuilah) Kami tidak
mengutusmu (Muhammad) untuk menjadi pemelihara mereka.?

Sebagai sumber ajaran Islam, hadis berbeda dengan Al Quran. Al Quran
periwayatannya tidak pernah dipermasalahkan oleh umat Islam sebab dalam sejarah
pengumpulannya, seluruh ayat yang terhimpun dalam mushaf tidak pernah mengalami
perubahan, baik pada zaman Nabi maupun sesudahnya. Karenanya, penelitian
terhadap Al Quran hanya focus pada kandungan dan aplikasinya. Sedangkan untuk
hadis Nabi yang dikaji tidak hanya kandungan dan aplikasinya, tetapi juga
periwayatannya, yang lafzhi dan yang maknawi.

Dilihat dari segi periwayatannya, seluruh ayat al-Qur‘an tidak perlu dilakukan
penelitian tentang orisinalitasnya, sedang hadis Nabi, dalam hal ini berkategori ahad?,
diperlukan penelitian. Dengan penelitian itu akan diketahui, apakah hadis
bersangkutan dapat dipertanggungjawabkan periwayatannya berasal dari nabi atau
tidak.* Dalam hal ini, Ulama ahli kritik hadis telah menyusun berbagai kaidah
berkenaan dengan penelitian matn dan penelitian sanad. Terdapat banyak persamaan,
disamping sejumlah perbedaan, antara kaidah yang berlaku dalam ilmu hadis dan ilmu
sejarah. Untuk meningkatkan hasil penelitian yang lebih akurat (cermat), kedua ilmu
dapat memberikan sumbangan yang paling bermanfaat.

1 Mahmud al Tahhan, Taysir Musthalah al Hadis, (Beirut: Dar al Tsaqgafah al-Islamiyah, tth), him. 15
2 Departemen Agama Replubik Indonesia, Al Quran dan Terjemahnya (Jakarta: Toha Putra, 2007), him.
118

% Hadis Ahad adalah hadis yang tidak mencapai derajat mutawattir.

4 M. Syuhudi Ismail, Metodologi Penelitian Hadis Nabi, (Jakarta: Bulan Bintang, 1992), him. 4

Ta’wiluna: Jurnal llmu Al-Qur’an, Tafsir dan Pemikiran Islam, Vol. 5, No. 2, Oktober 2024



Metode Hadis Shahih dalam Perspektif Muhammadiyah 337

Karena pentingnya hadis tersebut dalam ajaran Islam, penelitian hadis pun
semakin lama semakin meningkat. Apabila ditelusuri dalam sejarah sebetulnya upaya
penjagaan atas hadis sudah dimulai sejak masa sahabat di mana setiap sahabat yang
menerima hadis dilakukan dengan sangat hati-hati. Hal ini untuk menjaga keautentikan
hadis itu sendiri. Bersamaan dengan penyalinan dan pengkodifikasian hadis timbullah
upaya untuk mengkajinya dalam ilmu khusus yang ke depan dikenal dengan ulumul
hadis. Kajian-kajian terhadap hadis pun tidak pernah surut dilakukan bahkan
cenderung semakin meningkat seiring perkembangan zaman.®

Di Indonesia, penelitian hadis sudah dimulai pada abad ke 17 dengan
ditemukannya kitab-kitab hadis karangan Nur al-Din al-Raniry dan Abd Rauf al-
Sinkily. Sesuai dengan pernyataan Dede Rudliyana yang menyebutkan bahwa
perhatian ulama Indonesia pada pelajaran hadis dan ulumul hadis sama sekali baru.
Wajar bila sedikit sekali karya ulumul hadis yang dihasilkan dari ulama Indonesia,
sampai pada awal abad ke-20 hanya ada karya syekh Mahfuzd yaitu: Manhaj Dzawl
al-Nazhar, yang merupakan kitab syarah terhadap karya al-Suyuti, Manzdumah ‘Ilm
al-Atsar.® Pada awal ke 20 ini, ilmu hadis dan penelitian-penelitian hadis sudah masuk
ke perguruan tinggi, mulai dari sarjana hingga doktoral.

Di Indonesia kajian terhadap hadis dilakukan oleh beberapa organisasi
keislaman di antaranya adalah Muhammadiyah. Muhammadiyah sebagai salah satu
organisasi Islam besar yang ada di Indonesia yang melakukan suatu pembaharuan
tidak dapat dipisahkan dari semboyan al-Ruju’ ila al-Qur’an wa al-Sunnah al-
Magbulah (Kembali kepada al-Qur’an dan al-Sunnah yang dapat diterima). Maka
menjadi suatu hal yang wajar apabila muncul dinamika umum yang berkembang di
kalangan anggota Muhammadiyah yang diwakili salam satu ungkapan misalnya “kita
melakukan amalan ini dalilnya apa? Hadisnya sahih atau tidak?”” kalau melakukan hal
ini dan tidak ada dalilnya bagaimana? Dan lain sebagainya. Semangat di atas
menandakan bahwasanya budaya Islam di lingkungan Muhammadiyah dapat
dikatakan berpendidikan, akan tetapi keputusan tertinggi dalam hal ini adalah apa yang
diputuskan oleh Majlis Tarjih dan Tajdid.” Maka dalam hal ini, penulis ingin
memaparkan tentang bagaimana metode penetapan kesahihan hadis menurut
pandangan Muhammadiyah.

5 M. AlfatihSuryadilaga dkk, Ulumul Hadis, (Yogyakarta: Teras, 2010), him. 1
6 Muhammad Dede Rudliyana, Perkembangan Pemikiran Ulum al Hadis dari Klasik sampai Modern,
(Bandung: Pustaka Setia, 2004), hIm. 135

! Majlis ini didirikan atas keputusan kongres di Pekalongan pada tahun 1927 atas gagasan besar K.H
Mas Mansur. Majlis ini memiliki otoritas dalam pengeluaran fatwa khususnya yang berkaitan dengan
permasalahan puasa dan penetapan awal bulan Qamariyah. Fungsi inti dari Majlis ini adalah untuk
menetapkan keputusan atau memastikan hukum tentang masalah yang menjadi topik perbedaan dalam
masyarakat Muslim di Indonesia. Dalam menarjihkan masalah-masalah yang baru, majlis ini
melibatkan orang-orang di luar ulama’ seperti dokter, ahli ekonomi, dan lain sebagainya. Lihat Anik
Zakariyah, “Studi Analisis Terhadap Pandangan Muhammadiyah tentang Ulul Amri dalam Konteks
Penentuan Awal Bulan Qamariah

Ta’wiluna: Jurnal llmu Al-Qur’an, Tafsir dan Pemikiran Islam, Vol. 5, No. 2, Oktober 2024



338| Abd Wahid, Masbur, Jamalul Mukminin

Metode Penelitian

Penelitian ini menggunakan metode penelitian kepustakaan (library research),
yaitu penelitian yang mendapatkan dan mengolah data melalui sumber kepustakaan,
seperti buku, artikel, jurnal, majalah, ensiklopedia dan sumber lainnya. Adapun
Langkah-langkah yang ditempuh dalam kajian ini adalah :

1.

Pengumpulan Data. Pengumpulan data dalam penelitian ini menggunakan
metode dokumentasi, yaitu Teknik pengumpulan data dengan cara
mengumpulkan sumber-sumber tertulis dokumen yang terkait dengan topik
pembahasan. Data yang dimaksud dalam penelitian ini yaitu metode
pengkajian kesahihan hadis yang dilakukan oleh Muhammadiyah.
Pengolahan Data. Setelah data-data terkumpul, kemudian diolah sehingga
menjadi sistematis dengan menuliskan data-data yang berkaitan dengan tema
pembahasan, mengedit, mengklarifikasi, mereduksi dan menyajikan.

Analisis Data. Penulis menganalisasi data-data tersebut dengan menggunakan
metode deskriptif-analitik, yaitu penelitian dengan cara menentukan,
menganalisis dan mengklarifikasi permasalahan dengan maksud untuk
menggambarkan secara sistematis dan akurat tentang karakteristik mengenai
masalah tersebut.® Dengan dikumpulnya data-data terkait topik yang akan
dibahas, kemudian di Analisa serta dijabarkan maka diharapkan dapat
menemukan hasil yang akan dibahas.

Landasan Teori

A. Definisi Hadis Shahih

Secara bahasa, istilah "hadis shahih” berasal dari dua kata dalam bahasa Arab:
"hadis" dan "shahih".

1. Hadis (<4a): Secara harfiah, kata "hadis" berarti "percakapan”, "ucapan", atau

"laporan”. Dalam konteks Islam, hadis merujuk pada segala sesuatu yang
disandarkan kepada Nabi Muhammad SAW, baik berupa ucapan, perbuatan,
persetujuan (taqrir), atau karakteristik fisik dan moral beliau.

Shahih (zaa): Kata "shahih™ secara bahasa berarti "benar", "sehat", "valid",
atau "otentik”. Dalam konteks hadis, istilah shahih digunakan untuk
menunjukkan bahwa suatu hadis memiliki keaslian dan keabsahan yang tinggi
berdasarkan kriteria ilmiah tertentu.

Jadi, secara bahasa, "hadis shahih™ berarti laporan atau ucapan yang benar atau
otentik. Dalam istilah teknis ilmu hadis, hadis shahih adalah hadis yang memenuhi
syarat-syarat tertentu yang memastikan keasliannya, seperti sanad yang bersambung,
perawi yang adil dan dhabit (kuat hafalannya), serta bebas dari kejanggalan (syadz)
dan cacat (illat). Hadis shahih dianggap dapat dijadikan sebagai sumber hukum dan
rujukan yang kuat dalam Islam.

8 Saifuddin Azwar, Metode Penelitian, (Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 1998), him. 7

Ta’wiluna: Jurnal llmu Al-Qur’an, Tafsir dan Pemikiran Islam, Vol. 5, No. 2, Oktober 2024



Metode Hadis Shahih dalam Perspektif Muhammadiyah 339

Secara istilah, para ulama mendefinisikan hadis shahih dengan: hadis yang
memenuhi syarat-syarat berupa bersambung sanadnya, perawinya adil, perawinya
dhabit, tidak terdapat syazd dan tidak terdapat ‘illat. Para ulama menjelaskan secara
lebih detil unsur-unsur yang disebutkan dalam definisi hadis shahih tersebut dalam
kaedah-kaedah yang telah menjadi rumusan baku, sehingga tidak dapat diubah baik
dalam bentuk penambahan maupun pengurangan. Secara lebih rinci, berikut ini
beberapa definisi hadis shahih yang dikemukakan oleh para ulama terkemuka dalam
bidang hadis.®

Berikut adalah definisi hadis shahih dari beberapa ulama terkemuka:

1. Imam Bukhari: Imam Bukhari mendefinisikan hadis shahih sebagai hadis yang
diriwayatkan oleh perawi yang adil dan sempurna ingatan, dengan sanad yang
bersambung hingga kepada Rasulullah SAW, tanpa ada kejanggalan (syadz)
atau cacat (illat).

2. Imam Muslim: Imam Muslim menyebutkan bahwa hadis shahih adalah hadis
yang diriwayatkan oleh perawi yang adil dan sempurna ingatan, dengan sanad
yang bersambung tanpa ada kejanggalan atau cacat.

3. Imam Ibn al-Shalah: Dalam kitabnya 'Ulum al-Hadits, Imam Ibn al-Shalah
mendefinisikan hadis shahih sebagai hadis yang diriwayatkan oleh perawi yang
adil dan sempurna ingatan, dengan sanad yang bersambung hingga akhirnya,
tanpa ada kejanggalan atau cacat.

4. lbn Hajar al-Asgalani: Dalam Nuzhah al-Nazhér, lbn Hajar al-Asgalani
mendefinisikan hadis shahih sebagai hadis yang diriwayatkan oleh perawi yang
adil, sempurna ingatan, dengan sanad yang bersambung, tanpa ada kejanggalan
atau cacat.

Berbagai definisi di atas, pada intinya yang dimaksud dengan hadis tidaklah
terbatas pada perkataan Nabi saja, tetapi juga dalam bentuk-bentuk lainnya seperti
perbuatan, sifat atau profil nabi itu sendiri. Dengan kata lain, sekalipun pada dasarnya
kata hadis condong kepada ungkapan yang berarti berita, atau riwayat, tetapi secara
lebih luas meliputi segala hal yang mengitari tokoh sentral hadis itu sendiri yaitu Nabi
Muhammad Sallahu alaihi wasallam.

Otoritas Hadis Shahih
Hadis shahih memiliki kedudukan yang sangat penting dalam Islam, terutama
dalam memahami dan menjalankan ajaran Nabi Muhammad SAW. Otoritas hadis
shahih telah diakui oleh berbagai ulama dengan standar dan metode yang ketat untuk
memastikan keaslian dan keabsahannya. Berikut uraian tentang otoritas hadis shahih
dari berbagai ulama terkemuka®®:
1. Imam Bukhari: Imam Bukhari adalah salah satu ulama yang paling dihormati
dalam ilmu hadis. Kitabnya, Sahih Bukhari, diakui sebagai salah satu koleksi

% https://www.ahdabina.com
10 Shubhi al-Shalih, ‘Ulam al-Hadits wa Musthalahuh, (Beirut: Dar al-‘Ilm li al-Malayin, 1988), hal.
145

Ta’wiluna: Jurnal llmu Al-Qur’an, Tafsir dan Pemikiran Islam, Vol. 5, No. 2, Oktober 2024



340| Abd Wahid, Masbur, Jamalul Mukminin

hadis yang paling otoritatif. Beliau menerapkan metode yang sangat ketat
dalam menyeleksi hadis, hanya menerima hadis yang sanadnya bersambung,
perawinya adil dan dhabit (kuat hafalannya), serta bebas dari syadz
(kejanggalan) dan 'illat (cacat). Kriteria ketat ini menjadikan hadis-hadis dalam
Sahih Bukhari memiliki otoritas yang tinggi.

2. Imam Muslim: Seperti Imam Bukhari, Imam Muslim juga dikenal dengan
kitab Sahih Muslim, yang merupakan salah satu koleksi hadis paling sahih.
Imam Muslim menggunakan metode yang mirip dengan Imam Bukhari dalam
menyeleksi hadis. Beliau memastikan bahwa setiap perawi dalam sanad adalah
adil dan dhabit, serta hadis tersebut bebas dari syadz dan ‘illat. Sahih Muslim
dianggap sebagai koleksi hadis terpenting kedua setelah Sahih Bukhari.

3. Imam Ahmad bin Hanbal: Imam Ahmad bin Hanbal, pendiri mazhab
Hanbali, juga memiliki kontribusi besar dalam ilmu hadis melalui karyanya,
Musnad Ahmad. Meskipun Musnad Ahmad tidak hanya berisi hadis-hadis
shahih, Imam Ahmad dikenal sangat selektif dalam menerima hadis dan
menetapkan kriteria ketat untuk menentukan keabsahan hadis. Hadis-hadis
yang diklasifikasikan sebagai shahih dalam karyanya memiliki otoritas yang
tinggi di kalangan ulama.

4. 1bn Hajar al-Asqgalani: Dalam kitabnya, Nuzhat al-Nazhar, Ibn Hajar al-
Asgalani memberikan definisi dan kriteria yang jelas untuk hadis shahih.
Beliau menekankan pentingnya sanad yang bersambung, perawi yang adil dan
dhabit, serta ketiadaan syadz dan ‘illat. Ibn Hajar juga memberikan analisis
mendalam tentang berbagai metode verifikasi hadis yang digunakan oleh
ulama sebelumnya, menegaskan otoritas hadis shahih dalam tradisi Islam.

5. Imam al-Tirmidzi: Imam al-Tirmidzi, penulis Sunan al-Tirmidzi, juga
memberikan perhatian besar pada klasifikasi hadis. Beliau mengembangkan
metode yang komprehensif untuk menguji keabsahan hadis, termasuk analisis
sanad dan matan. Imam al-Tirmidzi sering memberikan penjelasan rinci
tentang status hadis dalam kitabnya, membantu ulama lain dalam memahami
otoritas hadis tersebut.!

Secara keseluruhan, otoritas hadis shahih didasarkan pada kriteria ilmiah yang
ketat yang telah ditetapkan oleh ulama-ulama terkemuka. Standar yang tinggi ini
memastikan bahwa hadis-hadis yang diakui sebagai shahih adalah benar-benar berasal
dari Nabi Muhammad SAW dan bebas dari segala bentuk kejanggalan atau cacat.
Pengakuan ini memberikan dasar yang kokoh bagi umat Islam dalam menjalankan
ajaran agama sesuai dengan sunnah Rasulullah SAW.

B. Syarat-Syarat Hadis Shahih

11 Ahmad ibn ‘Ali ibn Hajar al-‘Asqalani, Nuzhah al-Nazhar Syarh Nukhbah al-Fikar, (Semarang:
Maktabah al Munawwar, tth.), hal. 51.

Ta’wiluna: Jurnal llmu Al-Qur’an, Tafsir dan Pemikiran Islam, Vol. 5, No. 2, Oktober 2024



Metode Hadis Shahih dalam Perspektif Muhammadiyah 341

Secara jumhur ulama telah menetapkan lima syarat untuk dikatakan sebuah hadis
sudah memenuhi syarat untuk dikatakan hadis shahih, kelima syarat tersebut adalah:

1. Sanadnya bersambung

2. Perawinya adil

3. Perawinya Dhabit

4. Tidak ada syadz

5. Tidak ada illat.

Secara lebih detil dapat dijelaskan kelima syarat dimaksud, yaitu:

1. Sanadnya Bersambung («.) Juxil): Sanad adalah rangkaian perawi yang
menyampaikan hadis dari Nabi Muhammad £, Suatu hadis dianggap sahih jika
sanadnya tidak terputus, artinya setiap perawi mendengar langsung dari perawi
sebelumnya sampai kepada Nabi 2.

2. Diriwayatkan oleh Perawi yang Adil (315,41 dlla=): Adil berarti perawi adalah
seorang Muslim yang berakhlak mulia, tidak fasik (tidak melakukan dosa besar
atau terus-menerus melakukan dosa kecil), dan tidak dikenal sebagai pelaku
bid’ah yang ekstrem.

3. Diriwayatkan oleh Perawi yang Dhabit (3/5,) kwx): Dhabit berarti perawi
memiliki ingatan yang kuat (dhabit hafalan) atau memiliki catatan yang akurat
(dhabit tulisan). la harus mampu meriwayatkan hadis dengan konsisten tanpa
kesalahan dalam periwayatan.

4. Bebas dari Syadz (252%): Syadz berarti tidak ada pertentangan antara hadis ini
dengan hadis lain yang lebih kuat (baik dari segi sanad maupun matan). Jika
ada pertentangan, hadis tersebut dianggap tidak sahih.

5. Bebas dari ‘Illah (4le): Illah adalah cacat tersembunyi dalam hadis yang hanya
dapat diketahui oleh ahli hadis yang mendalam ilmunya. Misalnya, kesalahan
dalam menyebut nama perawi, kesalahan dalam sanad, atau cacat lainnya yang
tidak tampak secara langsung.?

Berdasarkan uraian di atas, dapat dipahami bahwa para ulama secara jumhur
telah menetapkan kriteria keshahihan hadis dalam lima point. Namun demikian, ada
juga ulama yang menetapkan tiga atau tempat saja, tetapi secara umum mencakup ke
lima aspek tersebut, karena ada kalanya ulama tertentu menggabungkan antara point-
point tersebut, dari lima menjadi empat atau tiga saja.

Para ulama hadis telah menetapkan sekurang-kurang-nya ada lima syarat yang
harus dipenuhi suatu hadis untuk dapat dikategorikan sebagai hadis shahih, antara lain:
a. Sanadnya Bersambung; b. Perawinya adil; c. Perawinya dhabith, Tidak ada Syadz,
d. Tidak ada ‘ilal.3

Syarat-syarat keshahihan hadis tersebut, merupakan kesepakatan para ulama
muhadditsin. Sedangkan bilapun terjadi perubahan, baik pelonggaran maupun
penyempitan, hanya pendapat ulama-ulama hadis secara perorangan. Dari segi inilah
salah satu sebabnya lahirnya perbedaan kedudukan ulama-ulama hadis. Mereka yang
menetapkan syarat-syarat yang lebih ketat akan menduduki posisi yang lebih tinggi.
Dari segi ini pula salah satu aspek penilaian terhadap hadis dilakukan. Hadis-hadis
yang diriwayatkan oleh perawi yang lebih ketat penilaiannya memperoleh kedudukan

12 Muhammad al-Shabbagh, al-Hadits al-Nabawi, (Ttp: al-Maktab al-Islami, 1975), hal. 162.
13 Muhammad 'Ajjaj al-Khatib, Usul al-Hadis "Ulumuh wa Mustalahuh, (Bayrut: Dar al-Fikr, 1975),
hal. 305.

Ta’wiluna: Jurnal llmu Al-Qur’an, Tafsir dan Pemikiran Islam, Vol. 5, No. 2, Oktober 2024



342 | Abd Wahid, Masbur, Jamalul Mukminin

yang lebih tinggi daripada hadis yang diriwayatkan oleh perawi yang lebih longgar
dalam menetapkan syarat-syaratnya.

Kedudukan Imam Bukhari pada posisi puncak di antar pengarang kitab hadis
yang enam juga disebabkan oleh ketat atau longgarnya dalam menetapkan syarat-
syarat hadis Shahih. Selain ia telah memenuhi syarat-syarat keahlian hadis yang
disepakati ulama muhadditsin, ia juga mempunyai syarat khusus yang tidak sanggup
diterapkan perawi hadis lainnya yaitu:

1. Perawi harus memenuhi tingkat kriteria tertinggi dalam hal watak pribadi, keilmuan
dan standar akademis.

2. Harus ada informasi positif tentang para perawi yang menerangkan bahwa
mereka saling bertemu muka, dan para murid belajar langsung dari syaikh

(guru) hadis-nya.'

Ketatnya persyaratan Imam Bukhari dalam me-netapkan kualitas hadis
terutama sangat jelas dalam syarat yang kedua, yaitu ketentuan harus adanya informasi
yang akurat tentang bertemunya antar perawi. Persyaratan tersebut hanya diterapkan
oleh Imam Bukhari sendiri dan tidak dicapai perawi lainnya. Imam Bukhari hanya
memberikan sedikit kelonggaran pada hadis-hadis yang berkedudukan sebagai hadis,
syahid, hadis mutaki' serta hadis yang bersumber dari sahabat ataupun tabi'in.

Hasil Penelitian dan Pembahasan
A. Profi Muhammadiyah
1. Sejarah Berdirinya Muhammadiyah

Secara bahasa, Muhammadiyah berasal dari bahasa Arab, dari kata 2as yaitu
nama Nabi dan Rasul Allah terakhir. Muhammad itu sendiri adalah ism maf ul yang
berarti: yang banyak sifat terpujinya.’®> Kemudian mendapatkan tambahan ya’ nisbah
dalam bentuk “yah” yang berfungsi untuk menjeniskan atau membangsakan atau
bermakna pengikut. Jadi, Muhammadiyah adalah kelompok pengikut Nabi
Muhammad sallallahu ‘alaihi wa sallam.

Muhammadiyah merupakan sebuah organisasi perserikatan Islam yang lahir di
Kauman, Yogyakarta pada tanggal 8 Dzulhijjah pada tahun 1330 Hijriyah yang
bertepatan dengan tanggal 18 November 1912 Masehi untuk jangka waktu yang tidak
terbatas, dan berkedudukan di Yogyakarta. Pendirinya adalah K.H Ahmad Dahlan.
Muhammadiyah adalah Gerakan Islam, Da’wah Amar Ma’ruf Nahi Munkar dan
Tajdid, bersumber pada al-Qur‘an dan al-Sunnah. Lambang Muhammadiyah adalah
matahari bersinar utama dua belas, di tengah bertuliskan (Muhammadiyah) dan di
bagian atas dilingkari kalimat Asyhadu anlailaha illa Allah (saya bersaksi bahwasanya
tidak ada tuhan selain Allah) dan di bagian bawah dilingkari kalimat Wa asyhadu anna
Muhammadan Rasul Allah (dan saya bersaksi bahwasanya Muhammad adalah utusan
Allah). Maksud dan tujuan Muhammadiyah ialah menegakkan dan menjunjung tinggi
Agama Islam sehingga terwujud masyarakat Islam yang sebenar-benarnya.®

4Muhammad Mustafa Azami, Metodologi. .., hal. 143.

15 Louis Ma’luf, Munjid fi al Lughah wa al-4 lam, (Beirut: Dar al Mashig, 2000), him. 153

16 Pimpinan Pusat Muhammadiya, Anggaran Dasar dan Anggaran Rumah Tangga, (Yogyakarta: Suara
Muhammadiyah, 2005), him. 8-9

Ta’wiluna: Jurnal llmu Al-Qur’an, Tafsir dan Pemikiran Islam, Vol. 5, No. 2, Oktober 2024



Metode Hadis Shahih dalam Perspektif Muhammadiyah 343

Berdirinya perserikatan Muhammadiyah tidak lepas dari situasi kondisi yang
yang berkembang pada zamannya. Kondisi umat Islam di Indonesia yang masih dalam
belenggu penjajah, dan hidup dalam sinkretisme, sehingga pengam alan Islam
bercampur dengan kepercayaan lain. Keimanan umat Islam masih banyak yang
dikotori oleh perbuatan syirik, bid’ah dan khurafat. Umat Islam banyak yang
menyembah dan meminta-minta pada kuburan, pohon-pohon yang dianggap keramat
dan lain sebagainya. Muhammadiyah muncul untuk mengembangkan pemikiran baru
dalam kehidupan beragama, serta membenarkan pola pikir yang salah dalam tradisi
selama penerapan kegiatan keagamaan di masyarakat pada masa awal 1990.

Atas dasar itulah kemudian K.H Ahmad Dahlan mengadakan pembaharuan
dalam bidang pemikiran umat Islam melalui pendidikan dengan menyelenggarakan
sekolah yang mengajarkan ajaran agama di samping ilmu pengetahuan umum lainnya,
dan untuk menjaga kelangsungan sekolah tersebut K.H Ahmad Dahlan mendirikan
perserikatan yang diberi nama Muhammadiyah.

2. Dewan Tarjih Muhammadiyah

Dewan Tarjih Muhammadiyah, atau yang lebih dikenal sebagai Majelis Tarjih dan
Tajdid Pimpinan Pusat Muhammadiyah (MTT), adalah badan yang bertanggung jawab
atas penetapan hukum Islam berdasarkan hadis dan al-Qur'an. Berikut adalah beberapa
hal penting tentang Dewan Tarjih Muhammadiyah:

1. Tujuan dan Fungsi: Dewan Tarjih bertujuan untuk menetapkan fatwa-fatwa
yang relevan dengan kebutuhan masyarakat dan mengembangkan tuntunan
Islam yang sesuai dengan konteks zaman. Fungsi utamanya adalah
memberikan panduan hukum Islam yang dapat diaplikasikan dalam kehidupan
sehari-hari.

2. Struktur Organisasi: Dewan Tarjih terdiri dari beberapa divisi yang masing-
masing memiliki fokus khusus. Divisi ini mencakup Fatwa dan Pengembangan
Tuntunan, Kajian Al-Qur'an dan Hadis, Hisab dan Iptek, Kajian
Kemasyarakatan dan Keluarga, Kajian Ekonomi Syariah, Kaderisasi dan
Organisasi, Publikasi dan Kerja Sama, serta Pendidikan Keulamaan.

3. Pimpinan: Dewan Tarjih dipimpin oleh Ketua yang saat ini adalah Dr. H.
Hamim llyas, M.Ag. Ada juga beberapa Wakil Ketua dan Sekretaris yang
membantu dalam menjalankan tugas-tugasnyal.

4. Proses Penetapan Fatwa: Proses penetapan fatwa melibatkan kajian mendalam
terhadap hadis dan al-Qur'an dengan menggunakan metode tarjih yang berbasis
ilmiah. Fatwa yang dihasilkan kemudian dirilis melalui berbagai media,
termasuk website resmi dan majalah Suara Muhammadiyah.

5. Komitmen Terhadap Masyarakat: Dewan Tarjih berkomitmen untuk
memberikan jawaban yang tepat dan relevan terhadap berbagai isu sosial,
ekonomi, politik, dan teknologi yang dihadapi oleh masyarakat saat ini.

Ta’wiluna: Jurnal llmu Al-Qur’an, Tafsir dan Pemikiran Islam, Vol. 5, No. 2, Oktober 2024



344| Abd Wahid, Masbur, Jamalul Mukminin

6.

Kerja Sama Internasional: Dewan Tarjih juga aktif dalam kerja sama dengan
berbagai lembaga keagamaan, keislaman, dan kemanusiaan di tingkat lokal dan
internasional untuk membahas berbagai isu mutakhir.

Dengan peran yang signifikan ini, Dewan Tarjih Muhammadiyah berkontribusi
besar dalam memastikan bahwa ajaran Islam yang dijalankan oleh umat Islam
berdasarkan hadis-hadis yang sahih dan otentik. Mereka berkomitmen untuk menjaga
integritas dan keabsahan hadis dalam pandangan Islam yang mereka anut.

B. Peran Ororitatif Dewan Tarjih dalam Penetapan Keshahihan Hadis

Dewan Tarjih Muhammadiyah merupakan badan yang bertanggung jawab atas
kajian dan penetapan hadis dalam organisasi Muhammadiyah. Dewan ini berperan
sebagai otoritatif dalam menentukan keabsahan hadis yang digunakan sebagai dasar
hukum dalam berbagai aspek kehidupan umat Islam. Berikut adalah beberapa aspek
penting dari peran Dewan Tarjih Muhammadiyah:

1.

Penetapan Hadis Shahih: Dewan Tarjih Muhammadiyah menggunakan metode
tarjih untuk menentukan hadis-hadis yang sahih. Metode tarjih ini melibatkan
pemilihan hadis yang lebih baik dari dua hadis yang berlawanan, berdasarkan
Kriteria tertentu seperti keabsahan sanad dan matan.

Metode Tarjih: Metode tarjih yang diterapkan oleh Dewan Tarjih
Muhammadiyah mencakup tiga pendekatan utama: bayani, burhani, dan irfani.
Pendekatan ini membantu dalam menafsirkan dan menerapkan hadis-hadis
yang telah ditetapkan sebagai sahih.

Kajian llmiah: Dewan Tarjih Muhammadiyah melakukan kajian ilmiah yang
mendalam terhadap hadis-hadis yang ada. Kajian ini melibatkan analisis sanad
(rantai periwayatan) dan matan (isi hadis) untuk memastikan keabsahan hadis
tersebut.

Pengembangan Manhaj Tarjih: Dewan Tarjih Muhammadiyah terus
mengembangkan dan mengoptimalkan manhaj tarjihnya untuk menghadapi
tantangan zaman dan perubahan sosial. Perubahan ini mencakup peralihan dari
frasa "as-sunnah as-sha'ihah” menjadi "as-sunnah al-magbulah” yang
menekankan pada hadis-hadis yang dapat diterima sebagai hujjah syar'iyyah.
Pengaruh Epistemologi: Dewan Tarjih Muhammadiyah juga memperhatikan
aspek epistemologi dalam kajian hadis. Epistemologi ini membantu dalam
memahami konsekuensi dari penggunaan hadis dalam kehidupan sehari-hari
dan bagaimana hadis-hadis tersebut dapat diaplikasikan secara ilmiah dan
akuratl.

Pengaruh Global: Kajian dan penetapan hadis oleh Dewan Tarjih
Muhammadiyah tidak hanya berpengaruh di Indonesia tetapi juga di berbagai
negara lain. Karya-karya mereka menjadi referensi penting bagi umat Islam di

Ta’wiluna: Jurnal llmu Al-Qur’an, Tafsir dan Pemikiran Islam, Vol. 5, No. 2, Oktober 2024



Metode Hadis Shahih dalam Perspektif Muhammadiyah 345

seluruh dunia dalam memahami dan menerapkan ajaran Islam berdasarkan

hadis shahih.!’

Dengan peran yang signifikan ini, Dewan Tarjih Muhammadiyah berkontribusi
besar dalam memastikan bahwa ajaran Islam yang dijalankan oleh umat Islam
berdasarkan hadis-hadis yang sahih dan otentik. Mereka berkomitmen untuk menjaga
integritas dan keabsahan hadis dalam pandangan Islam yang mereka anut.

C. Pemikiran Muhammadiyah tentang Hadis

Pandangan Muhammadiyah sebagai organisasi keagamaan Islam mengenai
hadis dapat dilihat pada dokumen-dokumen yang berisikan keputusan organisasinya
antara lain: Mukaddimah Anggaran Dasar Muhammadiyah (MADM) Matan
Keyakinan dan Cita-cita Hidup Muhammadiyah (MKCH) dan Himpunan Putusan
Tarjih (HPT).18

Dalam Himpunan Putusan Tarjih dinyatakan bahwa “Hadis ialah apa yang
disandarkan atau apa yang disangkut-pautkan kepada Nabi, baik perkataan, perbuatan,

maupun sesuatu ketentuan/ketetapan Nabi Muhammad SAW”.2  Maksud
ketentuan/ketetapan itu ialah sesuatu yang diperbuat oleh seseorang sedangkan Nabi
melihatnya tetapi tidak memberi respon apa-apa, hal itu dinamakan hadis berdasarkan
ketentuan/ketetapan, istilah yang lazim dipergunakan dalam ilmu hadis disebut
sebagai tagrir Nabi, dan ini merupakan satu bentuk hadis.

Muhammadiyah juga menerangkan bahwasanya dasar mutlag untuk berhukum
dalam agama Islam adalah al-Qur’an dan al-Hadis, dan bila mana perlu menghadapi
soal-soal yang telah terjadi dan sangat dihajatkan untuk diamalkannya, mengenai hal-
hal yang tak bersangkutan dengan ibadah mahdlah padahal tidak terdapat nas sarih di
dalam al-Qur’an dan al-Sunnah al-Sahihah, maka dipergunakan alasan dengan jalan
ijtihad dan istinbat dari nas-nas yang ada, melalui persamaan ‘illat sebagaimana telah
dilakukan oleh ulama’-ulama’ salaf dan khalaf, atau dengan kata lain digunakan al-
Qiyas. Maksud dari al- Sunnah al-Sahihah dalam definisi agama Islam di atas, bukan
hadis sahih dalam istilah ilmu hadis, melainkan hadis magbul (yang dapat diterima)
walaupun tidak sahih dalam pengertian ilmu hadis. Oleh karena itu, al-Qur’an dan
Sunnah adalah dasar mutlak untuk berhukum dalam agama Islam menurut
Muhammadiyah, meskipun tidak ada penegasan secara eksplisit, tetapi tampak
bahwasanya al-Sunnah dalam HPT diidentikkan dengan hadis.*®

Penjabaran mengenai konsep al-Sunnah dapat ditemukan dalam HTP Kkitab
beberapa masalah nomor 21 tentang ushul figh dalam bidang hadis (yang juga tertuang
dalam manhaj tarjih) sebagai berikut:

"Mukhlis Rahmanto, “Otoritas Hadis Daif dan Problem Epistemologis Hadis Di Muhammadiyah”,
Jurnal Tarjih, Vol. 12. No. 1, 2014.

18 Mukhlis Rohmanto, Posisi Hadis dalam Ijtihad Muhammadiya, Afkaruna, Vol. 10, No. 1 (Januari-
Juni 2014, him. 47

19 Asjmuni Abdurrahman, Manhaj Tarjih Muhammadiyah: Metodologi dan Aksi, (Yogyakarta: Pustaka
Pelajar, 2002), him. 74

Ta’wiluna: Jurnal llmu Al-Qur’an, Tafsir dan Pemikiran Islam, Vol. 5, No. 2, Oktober 2024



346| Abd Wahid, Masbur, Jamalul Mukminin

1. Hadis mawquf murni tidak dapat dijadikan hujjah

2. Hadis mawquf yang termasuk ke dalam kategori marfu’ dapat dijadikan
hujjah

3. Hadis mawquf termasuk kategori marfu’ apabila terdapat garinah (Sesuatu
yang menyertai yang lainnya) yang darinya dapat difahami ke marfu‘-
annya kepada Rasulullah salllallahu ‘alaihi wa sallam seperti penyataan
Ummu ‘Athiyah “Kita diperintahkan supaya mengajak hari raya orang-
orang yang haid...” dan seterusnya bunyi hadis tersebut, dan sebagainya

4. Hadis mursal al-tabi‘i murni tidak dapat dijadikan hujjah.

5. Hadis mursal al-tabi‘i dapat dijadikan hujjah apabila besertanya terdapat
garinah yang menunjukkan ketebersambungannya.

6. Hadis mursal al-sahaby dapat dijadikan hujjah apabila padanya terdapat
garinah yang menunjukkan ketebersambungannya.

7. Hadis dhaif yang satu sama lain saling menguatkan tidak dapat dijadikan
hujjah, kecuali apabila banyak jalannya dan terdapat qarinah yang
menunjukkan keotentikan asalnya serta tidak bertentangan dengan al-Qur’an
dan hadis sahih.

8. Jarh didahulukan atas ta‘dil setelah adanya keterangan yang jelas dan sah
secara syara’ (agama).

9. Riwayat orang yang terkenal suka melakukan tadlis dapat diterima, apabila ia
menegaskan bahwa apa yang ia riwayatkan itu tersambung dan tadlis-nya tidak
sampai merusak keadilannya.

10. Penafsiran sahabat yang terdapat lafaz (pernyataan) musytarak dengan salah
satu maknanya maka wajib diterima.

11. Penafsiran sahabat terhadap lafad (penyataan) zahir dengan makna lain, maka
yang diamalkan adalah makna zahir tersebut.

Jika dipetakan dari kesebelas rumusan di atas maka dapat diambil kesimpulan
bahwa poin (1,2,3,10,11) terkait hadis mawquf, poin (4,5,6) terkait bahasan hadis
mursal, poin 7 terkait kriteria hadis dhaif yang dapat diterima (magbul) poin 8 tentang
kaidah al-jarh wa al-7a ‘dil jika terjadi perbedaan penilaian dari para kritikus hadis
terhadap perawi dan pada poin 9 membahas mengenai hadis mudallas. Pemetaan lain
atas kaidah-kaidah di atas menyimpulkan bahwa Muhammadiyah sangat menekankan
pada kritik sanad, sedang untuk kritik matan dalam kesebelas kaidah di atas hanya kita
dapati di poin 7.2

Untuk mengantisipasi pertentangan hadis, Muhammadiyah membuat kaidah-
kaidah penyelesaian ta‘arud al-adillah dengan sistematika sebagai berikut:

1. Al-Jam’u wa al-tawfig (mengumpulkan dan mengompromikan (yakni
menerima semua dalil yang walaupun lahirnya bertentangan, sedangkan
dalam pelaksanaanya diberi kebebasan untuk memilih (al-takhyir);

20 Muhammad Arwani Rofi’i, Pemikiran Muhammadiyah tentang Hadis, Al I’jaz, Volume 1, No. 1 Juni
2019, him. 50

Ta’wiluna: Jurnal llmu Al-Qur’an, Tafsir dan Pemikiran Islam, Vol. 5, No. 2, Oktober 2024



Metode Hadis Shahih dalam Perspektif Muhammadiyah 347

2. Al-tarjih, yakni memilih dalil yang lebih kuat untuk diamalkan dan
meninggalkan dalil yang lemabh;

3. Al-nasakh yaitu mengamalkan dalil yang munculnya lebih akhir;

4. Al-tawaqquf yaitu menghentikan penelitian terhadap dalil yang dipakai

(untuk sementara waktu) dengan cara mencari dalil baru.?

Kehujjahan hadis yang dirumuskan oleh Muhammadiyah dalam masalah
akidah tergolong sangat ketat, sebab dalam masalah akidah hanya berdasarkan pada
al- Qur’an dan hadis mutawatir. Kaidah tersebut menjadikan sedikit sekali
pembahasan dalam masalah akidah. Tercatat hanya ada sebelas hadis saja yang dikutip
oleh Majelis Tarjih dalam masalah akidah ini. Dan dari sebelas hadis ini, lima dapat
dikategorikan sebagai hadis mutawatir sedangkan enam sisanya tidak mutawatir.
Adapun dalam masalah ibadah terdapat dua hadis yang tergolong dhaif menurut kaidah
Majlis Tarjih, dua hadis tersebut dijadikan dalil atas disunnahkannya shalat dua raka’at
ketika hendak bepergian (shalat sunnah safar).

D. Metode Penetapan Keshahihan Hadis Menurut Muhammadiyah

Peran Muhammadiyah dalam Pengkajian Hadis di Indonesia terlihat dari salah
satu lembaganya yang menangani produk hukum atau fatwa di kalangan
Muhammadiyah. Lembaga yang mengurusi dan menetapkan hukum/fatwa dalam
ormas ini adalah Majlis Tarjih. Majlis Tarjih ini lahir pada kongres Muhammadiyah
ke 16 di Pekalongan tahun 1927 atas usul KH. Mas Mansur peserta Mu’tamar dari
Surabaya yang mengusulkan pendirian 1. Majlis Tasyri’, 2. Majlis Tanfidz dan 3.
Majlis Taftisy. Usul KH. Mas Mansur ini diterima dengan suara bulat. Namun nama
Tasyri’ yang diartikan dengan mengeluarkan syariah atau peraturan diganti dengan
nama Tarjih yang berarti mempertimbangkan, memilih yang kuat untuk dikerjakan.
Sejak itulah Majlis Tarjih terbentuk didalam ormas Muhammadiyah.

Setahun kemudian, pada Muktamar muhammadiyah ke 17 di Yogyakarta tahun
1928 terbentuklah pengurus Majlis Tarjih pertama yang diketuai KH. Mas Mansur,
KHR. Hadjid sebagai wakil ketua, HM. Aslam Zainuddin dan H. Jazari Hisyam
sebagai seketaris dan wakil sekretaris.??

Adapun fungsi Majlis Tarjih adalah sebagai badan permusyawaratn untuk
mengambil keputusan mengenai hukum Islam. Sumber hukum Majlis Tarjih
Muhammadiyah adalah Alquran dan hadis sahih. Muhammadiyah menyatakan diri
tidak mengikuti mazhab fikih tertentu, tetapi mengikut Alqur’an dan Hadis. Dalam hal
ini Muhammadiyah ketika menilai suatu hadis itu shahih atau tidak, metode yang
digunakan adalah metode tarjih. Menurut bahasa, kata at-tarjih merupakan bentuk
masdar dari kata rajjaha yang artinya mengunggulkan sesuatu dengan lebih condong

2L Mukhlis Rohmanto, Posisi Hadis dalam Ijtihad Muhammadiya, Afkaruna, Vol. 10, No. 1 (Januari-
Juni 2014, him. 49

22 M. Natsir Bakry, Peranan Lajnah Tarjih Muhammadiyah dalam Pembinaan Hukum Islam di
Indonesia, (Jakarta: Karya Indah, 1985), him. 22

Ta’wiluna: Jurnal llmu Al-Qur’an, Tafsir dan Pemikiran Islam, Vol. 5, No. 2, Oktober 2024



348| Abd Wahid, Masbur, Jamalul Mukminin

padanya dan memenangkannya. Sedangkan menurut istilah, kata tarjih adalah
menjadikan rajih salah satu dari dua hadits yang berlawanan yang tidak dapat di-
kumpulkan dan menjadikan yang sebuah lagi marjuh, karena adanya suatu sebab dari
sebab-sebab tarjin.?

Cara-cara dalam melakukan pentarjihan dua hadist yang mem- punyai
persamaan status dan kekuatan dalil yang nampak berlawanan pada sisi dlahir nya
yaitu dengan meneliti sanad dan matannya. Menurut para ahli ushul terdapat tujuh
dasar tarjih, yaitu sebagai berikut.

a. Tarjih berdasarkan keadaan rawi.
Tarjih berdasarkan usia periwayatan rawi.
Tarjih berdasarkan tata cara periwayatan.
Tarjih berdasarkan waktu periwayatan.
Tarjih berdasarkan redaksi hadis.
Tarjih berdasarkan kandungan hukum.
Tarjih berdasarkan unsur-unsur ekstern.
Metode tarjih terhadap nash yang dilakukan oleh MT-PPI dengan
memperhatikan beberapa segi:
a. Sanad: tarjih terhadap sanad dilakukan dengan memperhatikan :
1. Kualitas dan kuantitas rawi.
2. Bentuk dan sifat periwayatan.
3. Sighat penerimaan dan pemberian hadis (kaifiyyat al-tahammul wa al- ada’).
b. Matan: tarjih terhadap matan dilakukan dengan memperhatikan:
1. Matan yang menggunakan sighat cegahan (al-nahy) lebih diutamakan
daripada matan yang menggunakan sighat perintah (al-amr).
2. Matan yang menggunakan sighat khusus (al-khash) lebih diutamakan atas
matan yang digunakan sighat umum (al- ‘am).

Tarjih yang dilakukan oleh Muhammadiyah berpegang pada prinsip yang telah
ditetapkan oleh para ulama ushul sebagaimana gaidah yang berbunyi: “Apabila
berlawanan antara yang menghalangi dengan yang menghendaki, maka di-
tarjihkanlah yang menghalangi” dan “Apabila berlawanan antara yang mengharamkan
dengan yang membolehkan, maka di- tarjihkanlah yang mengharamkan” 24

Oleh karena itu, apabila dalam hal dua hadits pada masalah yang sama namun
isinya bertentangan, maka Majlis Tarjih Muhammadiyah melakukan upaya tarjih
kemudian mengambil hadits yang dipandang rajih atau mahfudz dan meninggal- kan
yang marjuh atau syadz. Itulah sebabnya hadits-hadits yang syadz atau yang ma’lul
tidak dimuat dalam Himpunan Putusan Tarjih.

@ ~® a0 o

23 TM. Hasbi As-Shiddieqy, Pokok-Pokok Ilmu Dirayah Hadis, (Jakarta: Bulan Bintang, 1976), him.
277

24 Amat Sulaiman, Metode Tarjih Muhammadiyah dalam Menyeleksi Hadis-Hadis Nabi sebagai
Sumber Hukum Syara’, Jurnal Tajdida, Volume 10 No. 1, (Juni 2012), Universitas Muhammadiyah
Surakarta. him. 79

Ta’wiluna: Jurnal llmu Al-Qur’an, Tafsir dan Pemikiran Islam, Vol. 5, No. 2, Oktober 2024



Metode Hadis Shahih dalam Perspektif Muhammadiyah 349

Dalam hal penentuan hadis yang dapat dijadikan hujjah pada bidang akidah,
menurut Muhammadiyah hadis ahad meskipun sahih tidak dapat dijadikan hujjah jika
tidak mutawatir. Pandangan tersebut menuai banyak kritik, karena beberapa persoalan
akidah yang telah diyakini oleh mayoritas umat, termasuk sebagian besar warga
Muhammadiyah akan tereliminasi, seperti keyakinan tentang siksa kubur, syafa‘at dan
lain. Sementara dalam memahami konsep yang berasal dari ulama hadis sebelum tahun
400 hijriyah (mubhadditsin mutagaddimin) yang memasukkan hadis hasan ke dalam
hadis sahih, bahkan hadis dhaif yang memiliki pendukung (syawahid) juga dapat
dinilai sebagai al-Sunnah al-Sahihah.

Tarjih di Muhammadiyah bukan hanya di makna dengan memilih pendapat-
pendapat yang sudah ada dengan mengambil pendapat yang lebih kuat dalilnya. Tetapi
juga berusaha mencari dan menemukan hukum suatu masalah yang tidak disinggung
Alquran dan as-Sunnah atau juga belum dikaji ulama klasik. Artinya, kegiatan tarjih
di Muhammadiyah adalah kegiatan para ulama tarjih dalam menyikapi dan
menyelesaikan persoalan-persoalan kemasyarakatan dan kemanusiaan dari kacamata
Islam atau upaya intelektual untuk melakukan penelitian dan pengkajian terhadap
berbagai masalah dilihat dari perspektif agama Islam. Jadi tarjih di lingkungan
Muhammadiyah, artinya melakukan ijtihad.

Kesimpulan

Dari uraian diatas dapat dipahami bahwa Muhammadiyah sebagai ormas Islam
yang telah memberi kontribusi signifikan dalam pengkajian Hadis di Indonesia.
Muhammadiyah adalah ormas yang selalu mendengungkan seruan kepada Alquran
dan Hadis. Dan membuka kembali pintu ijtihad bagi warga Muhammadiyah
Khususnya dan umat Islam umumnya.  Kontribusi Muhammadiyah dalam
pengembangan kajian Hadis di Indonesia terlihat dari peran Majlis Tarjihnya dalam
penetapan hukum vyang akan diamalkan warganya. Dan sebagai hasil dari
pengembangan pemikiran manusia Himpunan Putusan Tarjih Muhammadiyah tidak
terlepas dari berbagai kesalahan.Sehingga sangat wajar untuk meneliti kembali
kesahihan sanad dan matan hadis-hadis yang dalam buku Himpunan Putusan Tarjih
Muhammadiyah. Dengan menggunakan Metode Tarjih, Muhammadiyah menentukan
kualitas suatu hadis, dan juga membuat konsep-konsep dasar sebagai pedoman dalam
menetapkan suatu hadis serta apakah bisa dijadikan sebagai landasan hukum atau
tidak.

Daftar Pustaka
Abdurrahman, Asjmuni, 2002 Manhaj Tarjih Muhammadiyah: Metodologi dan
Aksi,Yogyakarta: Pustaka Pelajar.

Ahmad ibn ‘Ali ibn Hajar al-‘Asqalani, Nuzhah al-Nazhar Syarh Nukhbah al-Fikar,
Semarang: Maktabah al Munawwar, tth.

Al Tahhan Mahmud, 2000, Taysir Musthalah al Hadis, Beirut: Dar al Tsagafah al-
Islamiyah.

Ta’wiluna: Jurnal llmu Al-Qur’an, Tafsir dan Pemikiran Islam, Vol. 5, No. 2, Oktober 2024



350| Abd Wahid, Masbur, Jamalul Mukminin

As-Shiddieqy, TM. Hasbi, 1976, Pokok-Pokok Ilmu Dirayah Hadis, Jakarta: Bulan
Bintang.

Azwar, Saifuddin, 1998, Metode Penelitian, Yogyakarta: Pustaka Pelajar.

Bakry, M. Natsir, 1985, Peranan Lajnah Tarjih Muhammadiyah dalam Pembinaan
Hukum Islam di Indonesia, Jakarta: Karya Indah.

Departemen Agama Replubik Indonesia, 2007, Al Quran dan Terjemahnya, Jakarta:
Toha Putra.

Idri, Studi Hadis, Jakarta: Kencana, 2010.
Rajab, Kaidah Kesahihan Matan Hadis, Yogyakarta: Graha Guru, 2011.

Ismail, M. Syuhudi, 2010, Metodologi Penelitian Hadis Nabi, Jakarta: Bulan Bintang,
1992,

Ma’luf, Louis, 2000, Munjid fi al Lughah wa al-4 ’lam, Beirut: Dar al Mashig.

Makmur dan Muhammad Ismail, Metode Kesahihan Sanad hadis: Telaah Terhadap
Pemikiran Syuhudi Ismail Dalam Kaidah Kesahihan Hadis, Al-Mutsla: Jurnal
lImu-llmu Keislaman dan Kemasyarakatan Vol. 3 No. 2, 2021.

Muhammad al-Shabbagh, al-Hadits al-Nabawi, Ttp: al-Maktab al-Islami, 1975.

Muhammad 'Ajjaj al-Khatib, Usul al-Hadis "Ulumuh wa Mustalahuh, Bayrut: Dar
al-Fikr, 1975.

Pimpinan Pusat Muhammadiya, 2005, Anggaran Dasar dan Anggaran Rumah
Tangga, Yogyakarta: Suara Muhammadiyah.

Rofi’i, Muhammad Arwani, Pemikiran Muhammadiyah tentang Hadis, Al I’jaz,
Volume 1, No. 1 Juni 2019.

Rohmanto, Mukhlis, Posisi Hadis dalam Ijtihad Muhammadiya, Afkaruna, Vol. 10,
No. 1 Januari-Juni 2014.

Rudliyana, Muhammad Dede, 2004, Perkembangan Pemikiran Ulum al Hadis dari
Klasik sampai Modern, Bandung: Pustaka Setia.

Shubhi al-Shalih, ‘UlGm al-Hadits wa Musthalahuh, Beirut: Dar al-‘Ilm i al-
Malayin, 1988.

Sulaiman, Amat, Metode Tarjih Muhammadiyah dalam Menyeleksi Hadis-Hadis Nabi
sebagai Sumber Hukum Syara’, Jurnal Tajdida, Volume 10 No. 1, (Juni 2012),
Universitas Muhammadiyah Surakarta.

Suryadilaga, M. Alfatih, Ulumul Hadis, Yogyakarta: Teras.

Ta’wiluna: Jurnal llmu Al-Qur’an, Tafsir dan Pemikiran Islam, Vol. 5, No. 2, Oktober 2024



