
Ta’wiluna: Jurnal Ilmu Al-Qur’an, Tafsir dan Pemikiran Islam  

Volume 5, Number 2 Oktober 2024  

e-ISSN: 2723-0422  
https://ejournal.iaifa.ac.id/index.php/takwiluna 
 

 

Ta’wiluna: Jurnal Ilmu Al-Qur’an, Tafsir dan Pemikiran Islam, Vol. 5, No. 2, Oktober 2024 

This work is licensed under a Creative 

Commons Attribution‐ShareAlike 4.0 

International License 

Accepted: 

September 2024 

Revised: 

Oktober 2024 

Published: 

Oktober 2024 

 

Metode Hadis Shahih dalam Perspektif  Muhammadiyah 

 
Abd Wahid 

UIN Ar-Raniry 

 

Masbur 

UIN Ar-Raniry 

 

Jamalul Mukminin 

 UIN Ar-Raniry 

gmail: abdul.wahid@ar-raniry.ac.id 

 

Abstract 

This study is categorized as library research, focusing on the methodologies employed 

by Muhammadiyah in determining the authenticity of hadiths. The research adopts a 

descriptive-analytic method, which involves identifying, analyzing, and clarifying 

issues to systematically and accurately depict the characteristics of the problem at 

hand. The findings reveal that Muhammadiyah utilizes the tarjih method. Tarjih refers 

to the process of preferring one of two conflicting hadiths that cannot be reconciled 

and designating the other as marjuh, based on specific reasons for tarjih. In the 

application of tarjih, Muhammadiyah has established 11 fundamental concepts for 

determining the authenticity of a hadith. This method involves a meticulous 

examination of both the matan (content) and the sanad (chain of narration). 

Furthermore, to address conflicts between hadiths, Muhammadiyah has developed 

resolution principles using the ta'arud al-adillah method. This methodological 

framework ensures a comprehensive and systematic approach to validating hadiths, 

emphasizing the importance of contextual and textual integrity. Through these 

rigorous processes, Muhammadiyah aims to provide a balanced and credible 

interpretation of Islamic teachings. 

Keyword: Muhammadiyah, Tarjih, Sahih Hadith. 

Abstrak 

Penelitian ini merupakan penelitian kepustakaan (library research). Karena yang 

diteliti adalah metode yang diterapkan oleh Muhammadiyah dalam menetapkan 

keshahihan hadis. Penelitian ini menggunakan metode deskriptif-analitik, yaitu 

penelitian dengan cara menentukan, menganalisa dan mengklarifikasi permasalahan 

dengan maksud untuk menggambarkan secara sistematis dan akurat tentang 

karakteristik mengenai masalah tersebut. Dari hasil kajian yang diperoleh bahwa 

Muhammadiyah menggunakan metode tarjih. Tarjih adalah menjadikan rajih salah 

https://ejournal.iaifa.ac.id/index.php/


336 Abd Wahid, Masbur, Jamalul Mukminin 

 

Ta’wiluna: Jurnal Ilmu Al-Qur’an, Tafsir dan Pemikiran Islam, Vol. 5, No. 2, Oktober 2024 

satu dari dua hadits yang berlawanan yang tidak dapat dikumpulkan dan menjadikan 

hadis lainnya sebagai marjuh, karena adanya suatu sebab dari sebab-sebab tarjih. 

Dalam mentarjih hadis, Muhammadiyah menetapkan 11 konsep dasar dalam 

menentukan suatu hadis. Metode tarjih terhadap nash yang dilakukan oleh 

Muhammadiyah dengan memperhatikan segi matan dan sanad. Selain itu, untuk 

mengantisipasi pertentangan hadis, Muhammadiyah membuat kaidah-kaidah 

penyelesaian menggunakan metode ta‘arud al-adillah. 

Kata Kunci: Muhammadiyah, Tarjih, Hadis Shahih. 

 

Pendahuluan 

Secara etimologi, hadis adalah kata benda (isim) dari kata al-Tahdis yang 

berarti pembicaraan. Sedangkan, pengertian hadis secara terminologi sebagaimana 

yang diberikan oleh Mahmud Tahan adalah sesuatu yang disandarkan kepada Nabi 

baik berupa perkataan atau perbuatan atau persetujuan atau sifat.1 Hadis sebagai 

sumber hukum kedua dalam Islam setelah Al Quran yang bertujuan menjelaskan 

tentang segala sesuatu yang terdapat dalam Al Quran. Dengan demikian, Al Quran dan 

hadis menjadi satu kesatuan pedoman bagi hamba Allah dalam perjalanan menuju 

Allah. Hal ini dijelaskan dalam QS. An-Nisa’: 80. 

َ ۚ وَمَنْ توََلهى فَمَآ ارَْسَلْنٰكَ عَلَيْهِمْ حَفِيْظًا  سُوْلَ فَقدَْ اطََاعَ اللّٰه  مَنْ يُّطِعِ الرَّ

Barangsiapa menaati Rasul (Muhammad), maka sesungguhnya dia telah menaati 

Allah. Dan barangsiapa berpaling (dari ketaatan itu), maka (ketahuilah) Kami tidak 

mengutusmu (Muhammad) untuk menjadi pemelihara mereka.2 

Sebagai sumber ajaran Islam, hadis berbeda dengan Al Quran. Al Quran 

periwayatannya tidak pernah dipermasalahkan oleh umat Islam sebab dalam sejarah 

pengumpulannya, seluruh ayat yang terhimpun dalam mushaf tidak pernah mengalami 

perubahan, baik pada zaman Nabi maupun sesudahnya. Karenanya, penelitian 

terhadap Al Quran hanya focus pada kandungan dan aplikasinya. Sedangkan untuk 

hadis Nabi yang dikaji tidak hanya kandungan dan aplikasinya, tetapi juga 

periwayatannya, yang lafzhi dan yang maknawi.  

Dilihat dari segi periwayatannya, seluruh ayat al-Qur‘an tidak perlu dilakukan 

penelitian tentang orisinalitasnya, sedang hadis Nabi, dalam hal ini berkategori ahad3, 

diperlukan penelitian. Dengan penelitian itu akan diketahui, apakah hadis 

bersangkutan dapat dipertanggungjawabkan periwayatannya berasal dari nabi atau 

tidak.4
 

Dalam hal ini, Ulama ahli kritik hadis telah menyusun berbagai kaidah 

berkenaan dengan penelitian matn dan penelitian sanad. Terdapat banyak persamaan, 

disamping sejumlah perbedaan, antara kaidah yang berlaku dalam ilmu hadis dan ilmu 

sejarah. Untuk meningkatkan hasil penelitian yang lebih akurat (cermat), kedua ilmu 

dapat memberikan sumbangan yang paling bermanfaat.  

 
1 Mahmud al Tahhan, Taysir Musthalah al Hadis, (Beirut: Dar al Tsaqafah al-Islamiyah, tth), hlm. 15 
2 Departemen Agama Replubik Indonesia, Al Quran dan Terjemahnya (Jakarta: Toha Putra, 2007), hlm. 

118 
3 Hadis Ahad adalah hadis yang tidak mencapai derajat mutawattir. 
4 M. Syuhudi Ismail, Metodologi Penelitian Hadis Nabi, (Jakarta: Bulan Bintang, 1992), hlm. 4 



Metode Hadis Shahih dalam Perspektif  Muhammadiyah 337 

 

Ta’wiluna: Jurnal Ilmu Al-Qur’an, Tafsir dan Pemikiran Islam, Vol. 5, No. 2, Oktober 2024 

Karena pentingnya hadis tersebut dalam ajaran Islam, penelitian hadis pun 

semakin lama semakin meningkat. Apabila ditelusuri dalam sejarah sebetulnya upaya 

penjagaan atas hadis sudah dimulai sejak masa sahabat di mana setiap sahabat yang 

menerima hadis dilakukan dengan sangat hati-hati. Hal ini untuk menjaga keautentikan 

hadis itu sendiri. Bersamaan dengan penyalinan dan pengkodifikasian hadis timbullah 

upaya untuk mengkajinya dalam ilmu khusus yang ke depan dikenal dengan ulumul 

hadis. Kajian-kajian terhadap hadis pun tidak pernah surut dilakukan bahkan 

cenderung semakin meningkat seiring perkembangan zaman.5 

Di Indonesia, penelitian hadis sudah dimulai pada abad ke 17 dengan 

ditemukannya kitab-kitab hadis karangan Nur al-Din al-Raniry dan Abd Rauf al-

Sinkily. Sesuai dengan pernyataan Dede Rudliyana yang menyebutkan bahwa 

perhatian ulama Indonesia pada pelajaran hadis dan ulumul hadis sama sekali baru. 

Wajar bila sedikit sekali karya ulumul hadis yang dihasilkan dari ulama Indonesia, 

sampai pada awal abad ke-20 hanya ada karya syekh Mahfuzd yaitu: Manhaj Dzawl 

al-Nazhar, yang merupakan kitab syarah terhadap karya al-Suyuti, Manzdumah ‘Ilm 

al-Atsar.6 Pada awal ke 20 ini, ilmu hadis dan penelitian-penelitian hadis sudah masuk 

ke perguruan tinggi, mulai dari sarjana hingga doktoral.  

Di Indonesia kajian terhadap hadis dilakukan oleh beberapa organisasi 

keislaman di antaranya adalah Muhammadiyah. Muhammadiyah sebagai salah satu 

organisasi Islam besar yang ada di Indonesia yang melakukan suatu pembaharuan 

tidak dapat dipisahkan dari semboyan al-Ruju’ ila al-Qur’an wa al-Sunnah al-

Maqbulah (Kembali kepada al-Qur’an dan al-Sunnah yang dapat diterima). Maka 

menjadi suatu hal yang wajar apabila muncul dinamika umum yang berkembang di 

kalangan anggota Muhammadiyah yang diwakili salam satu ungkapan misalnya “kita 

melakukan amalan ini dalilnya apa? Hadisnya sahih atau tidak?” kalau melakukan hal 

ini dan tidak ada dalilnya bagaimana? Dan lain sebagainya. Semangat di atas 

menandakan bahwasanya budaya Islam di lingkungan Muhammadiyah dapat 

dikatakan berpendidikan, akan tetapi keputusan tertinggi dalam hal ini adalah apa yang 

diputuskan oleh Majlis Tarjih dan Tajdid.7 Maka dalam hal ini, penulis ingin 

memaparkan tentang bagaimana metode penetapan kesahihan hadis menurut 

pandangan Muhammadiyah. 

 

 
5 M. AlfatihSuryadilaga dkk, Ulumul Hadis, (Yogyakarta: Teras, 2010), hlm. 1 
6 Muhammad Dede Rudliyana, Perkembangan Pemikiran Ulum al Hadis dari Klasik sampai Modern, 

(Bandung: Pustaka Setia, 2004), hlm. 135 
7
 Majlis ini didirikan atas keputusan kongres di Pekalongan pada tahun 1927 atas gagasan besar K.H 

Mas Mansur. Majlis ini memiliki otoritas dalam pengeluaran fatwa khususnya yang berkaitan dengan 

permasalahan puasa dan penetapan awal bulan Qamariyah. Fungsi inti dari Majlis ini adalah untuk 

menetapkan keputusan atau memastikan hukum tentang masalah yang menjadi topik perbedaan dalam 

masyarakat Muslim di Indonesia. Dalam menarjihkan masalah-masalah yang baru, majlis ini 

melibatkan orang-orang di luar ulama’ seperti dokter, ahli ekonomi, dan lain sebagainya. Lihat Anik 

Zakariyah, “Studi Analisis Terhadap Pandangan Muhammadiyah tentang Ulul Amri dalam Konteks 

Penentuan Awal Bulan Qamariah  



338 Abd Wahid, Masbur, Jamalul Mukminin 

 

Ta’wiluna: Jurnal Ilmu Al-Qur’an, Tafsir dan Pemikiran Islam, Vol. 5, No. 2, Oktober 2024 

Metode  Penelitian 

Penelitian ini menggunakan metode penelitian kepustakaan (library research), 

yaitu penelitian yang mendapatkan dan mengolah data melalui sumber kepustakaan, 

seperti buku, artikel, jurnal, majalah, ensiklopedia dan sumber lainnya. Adapun 

Langkah-langkah yang ditempuh dalam kajian ini adalah : 

1. Pengumpulan Data.  Pengumpulan data dalam penelitian ini menggunakan 

metode dokumentasi, yaitu Teknik pengumpulan data dengan cara 

mengumpulkan sumber-sumber tertulis dokumen yang terkait dengan topik 

pembahasan. Data yang dimaksud dalam penelitian ini yaitu metode 

pengkajian kesahihan hadis yang dilakukan oleh Muhammadiyah. 

2. Pengolahan Data.  Setelah data-data terkumpul, kemudian diolah sehingga 

menjadi sistematis dengan menuliskan data-data yang berkaitan dengan tema 

pembahasan, mengedit, mengklarifikasi, mereduksi dan menyajikan. 

3. Analisis Data. Penulis menganalisasi data-data tersebut dengan menggunakan 

metode deskriptif-analitik, yaitu penelitian dengan cara menentukan, 

menganalisis dan mengklarifikasi permasalahan dengan maksud untuk 

menggambarkan secara sistematis dan akurat tentang karakteristik mengenai 

masalah tersebut.8 Dengan dikumpulnya data-data terkait topik yang akan 

dibahas, kemudian di Analisa serta dijabarkan maka diharapkan dapat 

menemukan hasil yang akan dibahas. 

 

Landasan Teori 

A. Definisi Hadis Shahih 

Secara bahasa, istilah "hadis shahih" berasal dari dua kata dalam bahasa Arab: 

"hadis" dan "shahih". 

1. Hadis (حديث): Secara harfiah, kata "hadis" berarti "percakapan", "ucapan", atau 

"laporan". Dalam konteks Islam, hadis merujuk pada segala sesuatu yang 

disandarkan kepada Nabi Muhammad SAW, baik berupa ucapan, perbuatan, 

persetujuan (taqrir), atau karakteristik fisik dan moral beliau. 

2. Shahih (صحيح): Kata "shahih" secara bahasa berarti "benar", "sehat", "valid", 

atau "otentik". Dalam konteks hadis, istilah shahih digunakan untuk 

menunjukkan bahwa suatu hadis memiliki keaslian dan keabsahan yang tinggi 

berdasarkan kriteria ilmiah tertentu. 

Jadi, secara bahasa, "hadis shahih" berarti laporan atau ucapan yang benar atau 

otentik. Dalam istilah teknis ilmu hadis, hadis shahih adalah hadis yang memenuhi 

syarat-syarat tertentu yang memastikan keasliannya, seperti sanad yang bersambung, 

perawi yang adil dan dhabit (kuat hafalannya), serta bebas dari kejanggalan (syadz) 

dan cacat (illat). Hadis shahih dianggap dapat dijadikan sebagai sumber hukum dan 

rujukan yang kuat dalam Islam. 

 
8 Saifuddin Azwar, Metode Penelitian, (Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 1998), hlm. 7 



Metode Hadis Shahih dalam Perspektif  Muhammadiyah 339 

 

Ta’wiluna: Jurnal Ilmu Al-Qur’an, Tafsir dan Pemikiran Islam, Vol. 5, No. 2, Oktober 2024 

Secara istilah,  para ulama mendefinisikan hadis shahih dengan: hadis yang 

memenuhi syarat-syarat berupa bersambung sanadnya, perawinya adil, perawinya 

dhabit, tidak terdapat syazd dan tidak terdapat ‘illat.  Para ulama menjelaskan secara 

lebih detil unsur-unsur yang disebutkan dalam definisi hadis shahih tersebut dalam 

kaedah-kaedah yang telah menjadi rumusan baku, sehingga tidak dapat diubah baik 

dalam bentuk penambahan maupun pengurangan. Secara lebih rinci, berikut ini 

beberapa definisi hadis shahih yang dikemukakan oleh para ulama terkemuka dalam 

bidang hadis.9 

Berikut adalah definisi hadis shahih dari beberapa ulama terkemuka: 

1. Imam Bukhari: Imam Bukhari mendefinisikan hadis shahih sebagai hadis yang 

diriwayatkan oleh perawi yang adil dan sempurna ingatan, dengan sanad yang 

bersambung hingga kepada Rasulullah SAW, tanpa ada kejanggalan (syadz) 

atau cacat (illat). 

2. Imam Muslim: Imam Muslim menyebutkan bahwa hadis shahih adalah hadis 

yang diriwayatkan oleh perawi yang adil dan sempurna ingatan, dengan sanad 

yang bersambung tanpa ada kejanggalan atau cacat. 

3. Imam Ibn al-Shalah: Dalam kitabnya 'Ulum al-Hadits, Imam Ibn al-Shalah 

mendefinisikan hadis shahih sebagai hadis yang diriwayatkan oleh perawi yang 

adil dan sempurna ingatan, dengan sanad yang bersambung hingga akhirnya, 

tanpa ada kejanggalan atau cacat. 

4. Ibn Hajar al-Asqalani: Dalam Nuzhah al-Nazhâr, Ibn Hajar al-Asqalani 

mendefinisikan hadis shahih sebagai hadis yang diriwayatkan oleh perawi yang 

adil, sempurna ingatan, dengan sanad yang bersambung, tanpa ada kejanggalan 

atau cacat. 

Berbagai definisi di atas, pada intinya yang dimaksud dengan hadis tidaklah 

terbatas pada perkataan Nabi saja, tetapi juga dalam bentuk-bentuk lainnya seperti 

perbuatan, sifat atau profil nabi itu sendiri. Dengan kata lain, sekalipun pada dasarnya 

kata hadis condong kepada ungkapan yang berarti berita, atau riwayat, tetapi secara 

lebih luas meliputi segala hal yang mengitari tokoh sentral hadis itu sendiri yaitu Nabi 

Muhammad Sallahu alaihi wasallam. 

 

Otoritas Hadis Shahih  

Hadis shahih memiliki kedudukan yang sangat penting dalam Islam, terutama 

dalam memahami dan menjalankan ajaran Nabi Muhammad SAW. Otoritas hadis 

shahih telah diakui oleh berbagai ulama dengan standar dan metode yang ketat untuk 

memastikan keaslian dan keabsahannya. Berikut uraian tentang otoritas hadis shahih 

dari berbagai ulama terkemuka10: 

1. Imam Bukhari: Imam Bukhari adalah salah satu ulama yang paling dihormati 

dalam ilmu hadis. Kitabnya, Sahih Bukhari, diakui sebagai salah satu koleksi 

 
9 https://www.ahdabina.com 
10 Shubhi al-Shalih, ‘Ulûm al-Hadits wa Musthalahuh, (Beirut: Dar al-‘Ilm li al-Malayin, 1988), hal. 

145 



340 Abd Wahid, Masbur, Jamalul Mukminin 

 

Ta’wiluna: Jurnal Ilmu Al-Qur’an, Tafsir dan Pemikiran Islam, Vol. 5, No. 2, Oktober 2024 

hadis yang paling otoritatif. Beliau menerapkan metode yang sangat ketat 

dalam menyeleksi hadis, hanya menerima hadis yang sanadnya bersambung, 

perawinya adil dan dhabit (kuat hafalannya), serta bebas dari syadz 

(kejanggalan) dan 'illat (cacat). Kriteria ketat ini menjadikan hadis-hadis dalam 

Sahih Bukhari memiliki otoritas yang tinggi. 

2. Imam Muslim: Seperti Imam Bukhari, Imam Muslim juga dikenal dengan 

kitab Sahih Muslim, yang merupakan salah satu koleksi hadis paling sahih. 

Imam Muslim menggunakan metode yang mirip dengan Imam Bukhari dalam 

menyeleksi hadis. Beliau memastikan bahwa setiap perawi dalam sanad adalah 

adil dan dhabit, serta hadis tersebut bebas dari syadz dan 'illat. Sahih Muslim 

dianggap sebagai koleksi hadis terpenting kedua setelah Sahih Bukhari. 

3. Imam Ahmad bin Hanbal: Imam Ahmad bin Hanbal, pendiri mazhab 

Hanbali, juga memiliki kontribusi besar dalam ilmu hadis melalui karyanya, 

Musnad Ahmad. Meskipun Musnad Ahmad tidak hanya berisi hadis-hadis 

shahih, Imam Ahmad dikenal sangat selektif dalam menerima hadis dan 

menetapkan kriteria ketat untuk menentukan keabsahan hadis. Hadis-hadis 

yang diklasifikasikan sebagai shahih dalam karyanya memiliki otoritas yang 

tinggi di kalangan ulama. 

4. Ibn Hajar al-Asqalani: Dalam kitabnya, Nuzhat al-Nazhar, Ibn Hajar al-

Asqalani memberikan definisi dan kriteria yang jelas untuk hadis shahih. 

Beliau menekankan pentingnya sanad yang bersambung, perawi yang adil dan 

dhabit, serta ketiadaan syadz dan 'illat. Ibn Hajar juga memberikan analisis 

mendalam tentang berbagai metode verifikasi hadis yang digunakan oleh 

ulama sebelumnya, menegaskan otoritas hadis shahih dalam tradisi Islam. 

5. Imam al-Tirmidzi: Imam al-Tirmidzi, penulis Sunan al-Tirmidzi, juga 

memberikan perhatian besar pada klasifikasi hadis. Beliau mengembangkan 

metode yang komprehensif untuk menguji keabsahan hadis, termasuk analisis 

sanad dan matan. Imam al-Tirmidzi sering memberikan penjelasan rinci 

tentang status hadis dalam kitabnya, membantu ulama lain dalam memahami 

otoritas hadis tersebut.11 

Secara keseluruhan, otoritas hadis shahih didasarkan pada kriteria ilmiah yang 

ketat yang telah ditetapkan oleh ulama-ulama terkemuka. Standar yang tinggi ini 

memastikan bahwa hadis-hadis yang diakui sebagai shahih adalah benar-benar berasal 

dari Nabi Muhammad SAW dan bebas dari segala bentuk kejanggalan atau cacat. 

Pengakuan ini memberikan dasar yang kokoh bagi umat Islam dalam menjalankan 

ajaran agama sesuai dengan sunnah Rasulullah SAW. 

 

B. Syarat-Syarat Hadis Shahih 

 
11 Ahmad ibn ‘Ali ibn Hajar al-‘Asqalani, Nuzhah al-Nazhâr Syarh Nukhbah al-Fikâr, (Semarang: 

Maktabah al Munawwar, tth.), hal. 51. 



Metode Hadis Shahih dalam Perspektif  Muhammadiyah 341 

 

Ta’wiluna: Jurnal Ilmu Al-Qur’an, Tafsir dan Pemikiran Islam, Vol. 5, No. 2, Oktober 2024 

Secara jumhur ulama telah menetapkan lima syarat untuk dikatakan sebuah hadis 

sudah memenuhi syarat untuk dikatakan hadis shahih, kelima syarat tersebut adalah:  

1. Sanadnya bersambung 

2. Perawinya adil 

3. Perawinya Dhabit 

4. Tidak ada syadz 

5. Tidak ada illat. 

Secara lebih detil dapat dijelaskan kelima syarat dimaksud,  yaitu: 

1. Sanadnya Bersambung (السند  Sanad adalah rangkaian perawi yang  :(اتصال 

menyampaikan hadis dari Nabi Muhammad صلى الله عليه وسلم. Suatu hadis dianggap sahih jika 

sanadnya tidak terputus, artinya setiap perawi mendengar langsung dari perawi 

sebelumnya sampai kepada Nabi صلى الله عليه وسلم. 

2. Diriwayatkan oleh Perawi yang Adil (الرواة  Adil berarti perawi adalah :(عدالة 

seorang Muslim yang berakhlak mulia, tidak fasik (tidak melakukan dosa besar 

atau terus-menerus melakukan dosa kecil), dan tidak dikenal sebagai pelaku 

bid’ah yang ekstrem. 

3. Diriwayatkan oleh Perawi yang Dhabit (الرواة  Dhabit berarti perawi :(ضبط 

memiliki ingatan yang kuat (dhabit hafalan) atau memiliki catatan yang akurat 

(dhabit tulisan). Ia harus mampu meriwayatkan hadis dengan konsisten tanpa 

kesalahan dalam periwayatan. 

4. Bebas dari Syadz (شذوذ): Syadz berarti tidak ada pertentangan antara hadis ini 

dengan hadis lain yang lebih kuat (baik dari segi sanad maupun matan). Jika 

ada pertentangan, hadis tersebut dianggap tidak sahih. 

5. Bebas dari ‘Illah (علّة): ‘Illah adalah cacat tersembunyi dalam hadis yang hanya 

dapat diketahui oleh ahli hadis yang mendalam ilmunya. Misalnya, kesalahan 

dalam menyebut nama perawi, kesalahan dalam sanad, atau cacat lainnya yang 

tidak tampak secara langsung.12 

Berdasarkan uraian di atas, dapat dipahami bahwa para ulama secara jumhur 

telah menetapkan kriteria keshahihan hadis dalam lima point. Namun demikian, ada 

juga ulama yang menetapkan tiga atau tempat saja, tetapi secara umum mencakup ke 

lima aspek tersebut, karena ada kalanya ulama tertentu menggabungkan antara point-

point tersebut, dari lima menjadi empat atau tiga saja. 

 Para ulama hadis telah menetapkan sekurang-kurang-nya ada lima syarat yang 

harus dipenuhi suatu hadis untuk dapat dikategorikan sebagai hadis shahih, antara lain: 

a. Sanadnya Bersambung; b. Perawinya adil; c. Perawinya dhabith, Tidak ada Syadz, 

d. Tidak ada 'ilal.13  

 Syarat-syarat keshahihan hadis tersebut, merupakan kesepakatan para ulama 

muhadditsin. Sedangkan bilapun terjadi perubahan, baik pelonggaran maupun 

penyempitan, hanya pendapat ulama-ulama hadis secara perorangan. Dari segi inilah 

salah satu sebabnya lahirnya perbedaan kedudukan ulama-ulama hadis. Mereka yang 

menetapkan syarat-syarat yang lebih ketat akan menduduki posisi yang lebih tinggi. 

Dari segi ini pula salah satu aspek penilaian terhadap hadis dilakukan. Hadis-hadis 

yang diriwayatkan oleh perawi yang lebih ketat penilaiannya memperoleh kedudukan 

 
12 Muhammad al-Shabbagh, al-Hadits al-Nabawi, (Ttp:  al-Maktab al-Islami, 1975), hal. 162. 
13 Muhammad 'Ajjaj al-Khatib, Usul al-Hadis "Ulumuh wa Mustalahuh, (Bayrut: Dar al-Fikr, 1975), 

hal. 305. 



342 Abd Wahid, Masbur, Jamalul Mukminin 

 

Ta’wiluna: Jurnal Ilmu Al-Qur’an, Tafsir dan Pemikiran Islam, Vol. 5, No. 2, Oktober 2024 

yang lebih tinggi daripada hadis yang diriwayatkan oleh perawi yang lebih longgar 

dalam menetapkan syarat-syaratnya.  

 Kedudukan Imam Bukhari pada posisi puncak di antar pengarang kitab hadis 

yang enam juga disebabkan oleh ketat atau longgarnya dalam menetapkan syarat-

syarat hadis Shahih. Selain ia telah memenuhi syarat-syarat keahlian hadis yang 

disepakati ulama muhadditsin, ia juga mempunyai syarat khusus yang tidak sanggup 

diterapkan perawi hadis lainnya yaitu: 
1. Perawi harus memenuhi tingkat kriteria tertinggi dalam hal watak pribadi, keilmuan 

dan standar akademis. 

2. Harus ada informasi positif tentang para perawi yang menerangkan bahwa 

mereka saling bertemu muka, dan para murid belajar langsung dari syaikh 

(guru) hadis-nya.14  

Ketatnya persyaratan Imam Bukhari dalam me-netapkan kualitas hadis 

terutama sangat jelas dalam syarat yang kedua, yaitu ketentuan harus adanya informasi 

yang akurat tentang bertemunya antar perawi. Persyaratan tersebut hanya diterapkan 

oleh Imam Bukhari sendiri dan tidak dicapai perawi lainnya. Imam Bukhari hanya 

memberikan sedikit kelonggaran pada hadis-hadis yang berkedudukan sebagai hadis, 

syahid, hadis mutaki' serta hadis yang bersumber dari sahabat ataupun tabi'in. 

 

Hasil Penelitian dan Pembahasan 

A. Profi Muhammadiyah 

1. Sejarah Berdirinya Muhammadiyah 

Secara bahasa, Muhammadiyah berasal dari bahasa Arab, dari kata محمد yaitu 

nama Nabi dan Rasul Allah terakhir. Muhammad itu sendiri adalah ism maf‘ul yang 

berarti: yang banyak sifat terpujinya.15 Kemudian mendapatkan tambahan ya’ nisbah 

dalam bentuk “yah” yang berfungsi untuk menjeniskan atau membangsakan atau 

bermakna pengikut. Jadi, Muhammadiyah adalah kelompok pengikut Nabi 

Muhammad sallallahu ‘alaihi wa sallam.  

Muhammadiyah merupakan sebuah organisasi perserikatan Islam yang lahir di 

Kauman, Yogyakarta pada tanggal 8 Dzulhijjah pada tahun 1330 Hijriyah yang 

bertepatan dengan tanggal 18 November 1912 Masehi untuk jangka waktu yang tidak 

terbatas, dan berkedudukan di Yogyakarta. Pendirinya adalah K.H Ahmad Dahlan. 

Muhammadiyah adalah Gerakan Islam, Da’wah Amar Ma’ruf Nahi Munkar dan 

Tajdid, bersumber pada al-Qur‘an dan al-Sunnah. Lambang
 
Muhammadiyah adalah 

matahari bersinar utama dua belas, di tengah bertuliskan (Muhammadiyah) dan di 

bagian atas dilingkari kalimat Asyhadu anlailaha illa Allah (saya bersaksi bahwasanya 

tidak ada tuhan selain Allah) dan di bagian bawah dilingkari kalimat Wa asyhadu anna 

Muhammadan Rasul Allah (dan saya bersaksi bahwasanya Muhammad adalah utusan 

Allah). Maksud dan tujuan Muhammadiyah ialah menegakkan dan menjunjung tinggi 

Agama Islam sehingga terwujud masyarakat Islam yang sebenar-benarnya.16  

 
14Muhammad Mustafa Azami, Metodologi…, hal. 143. 
15 Louis Ma’luf, Munjid fi al Lughah wa al-A’lam, (Beirut: Dar al Mashiq, 2000), hlm. 153 
16 Pimpinan Pusat Muhammadiya, Anggaran Dasar dan Anggaran Rumah Tangga, (Yogyakarta: Suara 

Muhammadiyah, 2005), hlm. 8-9 



Metode Hadis Shahih dalam Perspektif  Muhammadiyah 343 

 

Ta’wiluna: Jurnal Ilmu Al-Qur’an, Tafsir dan Pemikiran Islam, Vol. 5, No. 2, Oktober 2024 

Berdirinya perserikatan Muhammadiyah tidak lepas dari situasi kondisi yang 

yang berkembang pada zamannya. Kondisi umat Islam di Indonesia yang masih dalam 

belenggu penjajah, dan hidup dalam sinkretisme, sehingga pengam alan Islam 

bercampur dengan kepercayaan lain. Keimanan umat Islam masih banyak yang 

dikotori oleh perbuatan syirik, bid’ah dan khurafat. Umat Islam banyak yang 

menyembah dan meminta-minta pada kuburan, pohon-pohon yang dianggap keramat 

dan lain sebagainya.
 
Muhammadiyah muncul untuk mengembangkan pemikiran baru 

dalam kehidupan beragama, serta membenarkan pola pikir yang salah dalam tradisi 

selama penerapan kegiatan keagamaan di masyarakat pada masa awal 1990.  

Atas dasar itulah kemudian K.H Ahmad Dahlan mengadakan pembaharuan 

dalam bidang pemikiran umat Islam melalui pendidikan dengan menyelenggarakan 

sekolah yang mengajarkan ajaran agama di samping ilmu pengetahuan umum lainnya, 

dan untuk menjaga kelangsungan sekolah tersebut K.H Ahmad Dahlan mendirikan 

perserikatan yang diberi nama Muhammadiyah. 

 

2. Dewan Tarjih Muhammadiyah 

 Dewan Tarjih Muhammadiyah, atau yang lebih dikenal sebagai Majelis Tarjih dan 

Tajdid Pimpinan Pusat Muhammadiyah (MTT), adalah badan yang bertanggung jawab 

atas penetapan hukum Islam berdasarkan hadis dan al-Qur'an. Berikut adalah beberapa 

hal penting tentang Dewan Tarjih Muhammadiyah: 

1. Tujuan dan Fungsi: Dewan Tarjih bertujuan untuk menetapkan fatwa-fatwa 

yang relevan dengan kebutuhan masyarakat dan mengembangkan tuntunan 

Islam yang sesuai dengan konteks zaman. Fungsi utamanya adalah 

memberikan panduan hukum Islam yang dapat diaplikasikan dalam kehidupan 

sehari-hari. 

2. Struktur Organisasi: Dewan Tarjih terdiri dari beberapa divisi yang masing-

masing memiliki fokus khusus. Divisi ini mencakup Fatwa dan Pengembangan 

Tuntunan, Kajian Al-Qur'an dan Hadis, Hisab dan Iptek, Kajian 

Kemasyarakatan dan Keluarga, Kajian Ekonomi Syariah, Kaderisasi dan 

Organisasi, Publikasi dan Kerja Sama, serta Pendidikan Keulamaan. 

3. Pimpinan: Dewan Tarjih dipimpin oleh Ketua yang saat ini adalah Dr. H. 

Hamim Ilyas, M.Ag. Ada juga beberapa Wakil Ketua dan Sekretaris yang 

membantu dalam menjalankan tugas-tugasnya1. 

4. Proses Penetapan Fatwa: Proses penetapan fatwa melibatkan kajian mendalam 

terhadap hadis dan al-Qur'an dengan menggunakan metode tarjih yang berbasis 

ilmiah. Fatwa yang dihasilkan kemudian dirilis melalui berbagai media, 

termasuk website resmi dan majalah Suara Muhammadiyah. 

5. Komitmen Terhadap Masyarakat: Dewan Tarjih berkomitmen untuk 

memberikan jawaban yang tepat dan relevan terhadap berbagai isu sosial, 

ekonomi, politik, dan teknologi yang dihadapi oleh masyarakat saat ini. 



344 Abd Wahid, Masbur, Jamalul Mukminin 

 

Ta’wiluna: Jurnal Ilmu Al-Qur’an, Tafsir dan Pemikiran Islam, Vol. 5, No. 2, Oktober 2024 

6. Kerja Sama Internasional: Dewan Tarjih juga aktif dalam kerja sama dengan 

berbagai lembaga keagamaan, keislaman, dan kemanusiaan di tingkat lokal dan 

internasional untuk membahas berbagai isu mutakhir. 

Dengan peran yang signifikan ini, Dewan Tarjih Muhammadiyah berkontribusi 

besar dalam memastikan bahwa ajaran Islam yang dijalankan oleh umat Islam 

berdasarkan hadis-hadis yang sahih dan otentik. Mereka berkomitmen untuk menjaga 

integritas dan keabsahan hadis dalam pandangan Islam yang mereka anut. 

 

B. Peran Ororitatif Dewan Tarjih dalam Penetapan Keshahihan Hadis 

Dewan Tarjih Muhammadiyah merupakan badan yang bertanggung jawab atas 

kajian dan penetapan hadis dalam organisasi Muhammadiyah. Dewan ini berperan 

sebagai otoritatif dalam menentukan keabsahan hadis yang digunakan sebagai dasar 

hukum dalam berbagai aspek kehidupan umat Islam. Berikut adalah beberapa aspek 

penting dari peran Dewan Tarjih Muhammadiyah: 

1. Penetapan Hadis Shahih: Dewan Tarjih Muhammadiyah menggunakan metode 

tarjih untuk menentukan hadis-hadis yang sahih. Metode tarjih ini melibatkan 

pemilihan hadis yang lebih baik dari dua hadis yang berlawanan, berdasarkan 

kriteria tertentu seperti keabsahan sanad dan matan. 

2. Metode Tarjih: Metode tarjih yang diterapkan oleh Dewan Tarjih 

Muhammadiyah mencakup tiga pendekatan utama: bayani, burhani, dan irfani. 

Pendekatan ini membantu dalam menafsirkan dan menerapkan hadis-hadis 

yang telah ditetapkan sebagai sahih. 

3. Kajian Ilmiah: Dewan Tarjih Muhammadiyah melakukan kajian ilmiah yang 

mendalam terhadap hadis-hadis yang ada. Kajian ini melibatkan analisis sanad 

(rantai periwayatan) dan matan (isi hadis) untuk memastikan keabsahan hadis 

tersebut. 

4. Pengembangan Manhaj Tarjih: Dewan Tarjih Muhammadiyah terus 

mengembangkan dan mengoptimalkan manhaj tarjihnya untuk menghadapi 

tantangan zaman dan perubahan sosial. Perubahan ini mencakup peralihan dari 

frasa "as-sunnah as-sha'ihah" menjadi "as-sunnah al-maqbulah" yang 

menekankan pada hadis-hadis yang dapat diterima sebagai hujjah syar'iyyah. 

5. Pengaruh Epistemologi: Dewan Tarjih Muhammadiyah juga memperhatikan 

aspek epistemologi dalam kajian hadis. Epistemologi ini membantu dalam 

memahami konsekuensi dari penggunaan hadis dalam kehidupan sehari-hari 

dan bagaimana hadis-hadis tersebut dapat diaplikasikan secara ilmiah dan 

akurat1. 

6. Pengaruh Global: Kajian dan penetapan hadis oleh Dewan Tarjih 

Muhammadiyah tidak hanya berpengaruh di Indonesia tetapi juga di berbagai 

negara lain. Karya-karya mereka menjadi referensi penting bagi umat Islam di 



Metode Hadis Shahih dalam Perspektif  Muhammadiyah 345 

 

Ta’wiluna: Jurnal Ilmu Al-Qur’an, Tafsir dan Pemikiran Islam, Vol. 5, No. 2, Oktober 2024 

seluruh dunia dalam memahami dan menerapkan ajaran Islam berdasarkan 

hadis shahih.17 

Dengan peran yang signifikan ini, Dewan Tarjih Muhammadiyah berkontribusi 

besar dalam memastikan bahwa ajaran Islam yang dijalankan oleh umat Islam 

berdasarkan hadis-hadis yang sahih dan otentik. Mereka berkomitmen untuk menjaga 

integritas dan keabsahan hadis dalam pandangan Islam yang mereka anut. 

 

C. Pemikiran Muhammadiyah tentang Hadis 

Pandangan Muhammadiyah sebagai organisasi keagamaan Islam mengenai 

hadis dapat dilihat pada dokumen-dokumen yang berisikan keputusan organisasinya 

antara lain: Mukaddimah Anggaran Dasar Muhammadiyah (MADM) Matan 

Keyakinan dan Cita-cita Hidup Muhammadiyah (MKCH) dan Himpunan Putusan 

Tarjih (HPT).18  

Dalam Himpunan Putusan Tarjih dinyatakan bahwa “Hadis ialah apa yang 

disandarkan atau apa yang disangkut-pautkan kepada Nabi, baik perkataan, perbuatan, 

maupun sesuatu ketentuan/ketetapan Nabi Muhammad SAW”.2 Maksud 

ketentuan/ketetapan itu ialah sesuatu yang diperbuat oleh seseorang sedangkan Nabi 

melihatnya tetapi tidak memberi respon apa-apa, hal itu dinamakan hadis berdasarkan 

ketentuan/ketetapan, istilah yang lazim dipergunakan dalam ilmu hadis disebut 

sebagai taqrîr Nabi, dan ini merupakan satu bentuk hadis. 

Muhammadiyah juga menerangkan bahwasanya dasar mutlaq untuk berhukum 

dalam agama Islam adalah al-Qur’an dan al-Hadis, dan bila mana perlu menghadapi 

soal-soal yang telah terjadi dan sangat dihajatkan untuk diamalkannya, mengenai hal-

hal yang tak bersangkutan dengan ibadah mahdlah padahal tidak terdapat nas sarih di 

dalam al-Qur’an dan al-Sunnah al-Sahihah, maka dipergunakan alasan dengan jalan 

ijtihad dan istinbat dari nas-nas yang ada, melalui persamaan ‘illat sebagaimana telah 

dilakukan oleh ulama’-ulama’ salaf dan khalaf, atau dengan kata lain digunakan al-

Qiyas.
 
Maksud dari al- Sunnah al-Sahihah dalam definisi agama Islam di atas, bukan 

hadis sahih dalam istilah ilmu hadis, melainkan hadis maqbul (yang dapat diterima) 

walaupun tidak sahih dalam pengertian ilmu hadis.
 
Oleh karena itu, al-Qur’an dan 

Sunnah adalah dasar mutlak untuk berhukum dalam agama Islam menurut 

Muhammadiyah, meskipun tidak ada penegasan secara eksplisit, tetapi tampak 

bahwasanya al-Sunnah dalam HPT diidentikkan dengan hadis.19  

Penjabaran mengenai konsep al-Sunnah dapat ditemukan dalam HTP kitab 

beberapa masalah nomor 21 tentang ushul fiqh dalam bidang hadis (yang juga tertuang 

dalam manhaj tarjih) sebagai berikut:  

 
17Mukhlis Rahmanto,  “Otoritas Hadis Daif dan Problem Epistemologis Hadis Di Muhammadiyah”, 

Jurnal Tarjih, Vol. 12. No. 1, 2014.  

 
18 Mukhlis Rohmanto, Posisi Hadis dalam Ijtihad Muhammadiya, Afkaruna, Vol. 10, No. 1 (Januari-

Juni 2014, hlm. 47 
19 Asjmuni Abdurrahman, Manhaj Tarjih Muhammadiyah: Metodologi dan Aksi, (Yogyakarta: Pustaka 

Pelajar, 2002), hlm. 74 



346 Abd Wahid, Masbur, Jamalul Mukminin 

 

Ta’wiluna: Jurnal Ilmu Al-Qur’an, Tafsir dan Pemikiran Islam, Vol. 5, No. 2, Oktober 2024 

1. Hadis mawquf 
 
murni tidak dapat dijadikan hujjah 

2. Hadis mawquf yang termasuk ke dalam kategori marfu’
 
dapat dijadikan 

hujjah  

3. Hadis mawquf termasuk kategori marfu’ apabila terdapat qarinah (Sesuatu 

yang menyertai yang lainnya) yang darinya dapat difahami ke marfu‘-

annya kepada Rasulullah salllallahu ‘alaihi wa sallam seperti penyataan 

Ummu ‘Athiyah “Kita diperintahkan supaya mengajak hari raya orang-

orang yang haid...” dan seterusnya bunyi hadis tersebut,
 
dan sebagainya  

4. Hadis mursal al-tabi‘i
 
murni tidak dapat dijadikan hujjah. 

5. Hadis mursal al-tabi‘i dapat dijadikan hujjah apabila besertanya terdapat 

qarinah yang menunjukkan ketebersambungannya. 

6. Hadis mursal al-sahaby
 

dapat dijadikan hujjah apabila padanya terdapat 

qarinah yang menunjukkan ketebersambungannya. 

7. Hadis dhaif 
 
yang satu sama lain saling menguatkan tidak dapat dijadikan 

hujjah, kecuali apabila banyak jalannya dan terdapat qarinah yang 

menunjukkan keotentikan asalnya serta tidak bertentangan dengan al-Qur’an 

dan hadis sahih. 

8. Jarh
  
didahulukan atas ta‘dil 

 
setelah adanya keterangan yang jelas dan sah 

secara syara’ (agama). 

9. Riwayat orang yang terkenal suka melakukan tadlis
  
dapat diterima, apabila ia 

menegaskan bahwa apa yang ia riwayatkan itu tersambung dan tadlis-nya tidak 

sampai merusak keadilannya. 

10. Penafsiran sahabat yang terdapat lafaz (pernyataan) musytarak 
 
dengan salah 

satu maknanya maka wajib diterima. 

11. Penafsiran sahabat terhadap lafad (penyataan) zahir dengan makna lain, maka 

yang diamalkan adalah makna zahir tersebut. 

Jika dipetakan dari kesebelas rumusan di atas maka dapat diambil kesimpulan 

bahwa poin (1,2,3,10,11) terkait hadis mawquf, poin (4,5,6) terkait bahasan hadis 

mursal, poin 7 terkait kriteria hadis dhaif yang dapat diterima (maqbul) poin 8 tentang 

kaidah al-jarh wa al-ta‘dil jika terjadi perbedaan penilaian dari para kritikus hadis 

terhadap perawi dan pada poin 9 membahas mengenai hadis mudallas. Pemetaan lain 

atas kaidah-kaidah di atas menyimpulkan bahwa Muhammadiyah sangat menekankan 

pada kritik sanad, sedang untuk kritik matan dalam kesebelas kaidah di atas hanya kita 

dapati di poin 7.20  

Untuk mengantisipasi pertentangan hadis, Muhammadiyah membuat kaidah-

kaidah penyelesaian ta‘arud al-adillah dengan sistematika sebagai berikut:  

1. Al-Jam’u wa al-tawfiq (mengumpulkan dan mengompromikan (yakni 

menerima semua dalil yang walaupun lahirnya bertentangan, sedangkan 

dalam pelaksanaanya diberi kebebasan untuk memilih (al-takhyir);  

 
20 Muhammad Arwani Rofi’i, Pemikiran Muhammadiyah tentang Hadis, Al I’jaz, Volume 1, No. 1 Juni 

2019, hlm. 50 



Metode Hadis Shahih dalam Perspektif  Muhammadiyah 347 

 

Ta’wiluna: Jurnal Ilmu Al-Qur’an, Tafsir dan Pemikiran Islam, Vol. 5, No. 2, Oktober 2024 

2. Al-tarjih, yakni memilih dalil yang lebih kuat untuk diamalkan dan 

meninggalkan dalil yang lemah;  

3. Al-nasakh yaitu mengamalkan dalil yang munculnya lebih akhir;  

4. Al-tawaqquf yaitu menghentikan penelitian terhadap dalil yang dipakai 

(untuk sementara waktu) dengan cara mencari dalil baru.21  

Kehujjahan hadis yang dirumuskan oleh Muhammadiyah dalam masalah 

akidah tergolong sangat ketat, sebab dalam masalah akidah hanya berdasarkan pada 

al- Qur’an dan hadis mutawatir. Kaidah tersebut menjadikan sedikit sekali 

pembahasan dalam masalah akidah. Tercatat hanya ada sebelas hadis saja yang dikutip 

oleh Majelis Tarjih dalam masalah akidah ini. Dan dari sebelas hadis ini, lima dapat 

dikategorikan sebagai hadis mutawatir sedangkan enam sisanya tidak mutawatir.
 

Adapun dalam masalah ibadah terdapat dua hadis yang tergolong dhaif menurut kaidah 

Majlis Tarjih, dua hadis tersebut dijadikan dalil atas disunnahkannya shalat dua raka’at 

ketika hendak bepergian (shalat sunnah safar). 

 

D. Metode Penetapan Keshahihan Hadis Menurut Muhammadiyah 

Peran Muhammadiyah dalam Pengkajian Hadis di Indonesia terlihat dari salah 

satu lembaganya yang menangani produk hukum atau fatwa di kalangan 

Muhammadiyah. Lembaga yang mengurusi dan menetapkan hukum/fatwa dalam 

ormas ini adalah Majlis Tarjih. Majlis Tarjih ini lahir pada kongres Muhammadiyah 

ke 16 di Pekalongan tahun 1927 atas usul KH. Mas Mansur peserta Mu’tamar dari 

Surabaya yang mengusulkan pendirian 1. Majlis Tasyri’, 2. Majlis Tanfidz dan 3. 

Majlis Taftisy. Usul KH. Mas Mansur ini diterima dengan suara bulat. Namun nama 

Tasyri’ yang diartikan dengan mengeluarkan syariah atau peraturan diganti dengan 

nama Tarjih yang berarti mempertimbangkan, memilih yang kuat untuk dikerjakan. 

Sejak itulah Majlis Tarjih terbentuk didalam ormas Muhammadiyah.  

Setahun kemudian, pada Muktamar muhammadiyah ke 17 di Yogyakarta tahun 

1928 terbentuklah pengurus Majlis Tarjih pertama yang diketuai KH. Mas Mansur, 

KHR. Hadjid sebagai wakil ketua, HM. Aslam Zainuddin dan H. Jazari Hisyam 

sebagai seketaris dan wakil sekretaris.22  

Adapun fungsi Majlis Tarjih adalah sebagai badan permusyawaratn untuk 

mengambil keputusan mengenai hukum Islam. Sumber hukum Majlis Tarjih 

Muhammadiyah adalah Alquran dan hadis sahih. Muhammadiyah menyatakan diri 

tidak mengikuti mazhab fikih tertentu, tetapi mengikut Alqur’an dan Hadis. Dalam hal 

ini Muhammadiyah ketika menilai suatu hadis itu shahih atau tidak, metode yang 

digunakan adalah metode tarjih. Menurut bahasa, kata at-tarjih merupakan bentuk 

masdar  dari kata rajjaha  yang artinya mengunggulkan sesuatu dengan lebih condong 

 
21 Mukhlis Rohmanto, Posisi Hadis dalam Ijtihad Muhammadiya, Afkaruna, Vol. 10, No. 1 (Januari-

Juni 2014, hlm. 49 

 
22 M. Natsir Bakry, Peranan Lajnah Tarjih Muhammadiyah dalam Pembinaan Hukum Islam di 

Indonesia, (Jakarta: Karya Indah, 1985), hlm. 22 



348 Abd Wahid, Masbur, Jamalul Mukminin 

 

Ta’wiluna: Jurnal Ilmu Al-Qur’an, Tafsir dan Pemikiran Islam, Vol. 5, No. 2, Oktober 2024 

padanya dan memenangkannya. Sedangkan menurut istilah, kata tarjih adalah 

menjadikan rajih salah satu dari dua hadits yang berlawanan yang tidak dapat di- 

kumpulkan dan menjadikan yang sebuah lagi marjuh, karena adanya suatu sebab dari 

sebab-sebab tarjih.23  

Cara-cara dalam melakukan pentarjihan dua hadist yang mem- punyai 

persamaan status dan kekuatan dalil yang nampak berlawanan pada sisi dlahir nya 

yaitu dengan meneliti sanad dan matannya. Menurut para ahli ushul terdapat tujuh 

dasar tarjih, yaitu sebagai berikut.  

a. Tarjih berdasarkan keadaan rawi.  

b. Tarjih berdasarkan usia periwayatan rawi.  

c. Tarjih berdasarkan tata cara periwayatan.  

d. Tarjih berdasarkan waktu periwayatan.  

e. Tarjih berdasarkan redaksi hadis.  

f. Tarjih berdasarkan kandungan hukum.  

g. Tarjih berdasarkan unsur-unsur ekstern.  

Metode tarjih terhadap nash yang dilakukan oleh MT-PPI dengan 

memperhatikan beberapa segi: 

a. Sanad: tarjih terhadap sanad dilakukan dengan memperhatikan :  

1. Kualitas dan kuantitas rawi. 

2. Bentuk dan sifat periwayatan. 

3. Sighat penerimaan dan pemberian hadis (kaifiyyat al-tahammul wa al- ada’). 

b. Matan: tarjih terhadap matan dilakukan dengan memperhatikan:  

1. Matan yang menggunakan sighat cegahan (al-nahy) lebih diutamakan 

daripada matan yang menggunakan sighat perintah (al-amr). 

2. Matan yang menggunakan sighat khusus (al-khash) lebih diutamakan atas 

matan yang digunakan sighat umum (al-‘âm).  

Tarjih yang dilakukan oleh Muhammadiyah berpegang pada prinsip yang telah 

ditetapkan oleh para ulama ushul sebagaimana qaidah yang berbunyi: “Apabila 

berlawanan antara yang menghalangi dengan yang menghendaki, maka di- 

tarjihkanlah yang menghalangi” dan “Apabila berlawanan antara yang mengharamkan 

dengan yang membolehkan, maka di- tarjihkanlah yang mengharamkan”.24 

Oleh karena itu, apabila dalam hal dua hadits pada masalah yang sama namun 

isinya bertentangan, maka Majlis Tarjih Muhammadiyah melakukan upaya tarjih 

kemudian mengambil hadits yang dipandang rajih atau mahfudz dan meninggal- kan 

yang marjuh atau syadz. Itulah sebabnya hadits-hadits yang syadz atau yang ma’lul 

tidak dimuat dalam Himpunan Putusan Tarjih.  

 
23 TM. Hasbi As-Shiddieqy, Pokok-Pokok Ilmu Dirayah Hadis, (Jakarta: Bulan Bintang, 1976), hlm. 

277 
24 Amat Sulaiman, Metode Tarjih Muhammadiyah dalam Menyeleksi Hadis-Hadis Nabi sebagai 

Sumber Hukum Syara’, Jurnal Tajdida, Volume 10 No. 1, (Juni 2012), Universitas Muhammadiyah 

Surakarta. hlm. 79 



Metode Hadis Shahih dalam Perspektif  Muhammadiyah 349 

 

Ta’wiluna: Jurnal Ilmu Al-Qur’an, Tafsir dan Pemikiran Islam, Vol. 5, No. 2, Oktober 2024 

Dalam hal penentuan hadis yang dapat dijadikan hujjah pada bidang akidah, 

menurut Muhammadiyah hadis ahad meskipun sahih tidak dapat dijadikan hujjah jika 

tidak mutawatir. Pandangan tersebut menuai banyak kritik, karena beberapa persoalan 

akidah yang telah diyakini oleh mayoritas umat, termasuk sebagian besar warga 

Muhammadiyah akan tereliminasi, seperti keyakinan tentang siksa kubur, syafa‘at dan 

lain. Sementara dalam memahami konsep yang berasal dari ulama hadis sebelum tahun 

400 hijriyah (muhadditsin mutaqaddimin) yang memasukkan hadis hasan ke dalam 

hadis sahih, bahkan hadis dhaif yang memiliki pendukung (syawahid) juga dapat 

dinilai sebagai al-Sunnah al-Sahihah. 

Tarjih di Muhammadiyah bukan hanya di makna dengan memilih pendapat-

pendapat yang sudah ada dengan mengambil pendapat yang lebih kuat dalilnya. Tetapi 

juga berusaha mencari dan menemukan hukum suatu masalah yang tidak disinggung 

Alquran dan as-Sunnah atau juga belum dikaji ulama klasik. Artinya, kegiatan tarjih 

di Muhammadiyah adalah kegiatan para ulama tarjih dalam menyikapi dan 

menyelesaikan persoalan-persoalan kemasyarakatan dan kemanusiaan dari kacamata 

Islam atau upaya intelektual untuk melakukan penelitian dan pengkajian terhadap 

berbagai masalah dilihat dari perspektif agama Islam. Jadi tarjih di lingkungan 

Muhammadiyah, artinya melakukan ijtihad. 

Kesimpulan 

Dari uraian diatas dapat dipahami bahwa Muhammadiyah sebagai ormas Islam 

yang telah memberi kontribusi signifikan dalam pengkajian Hadis di Indonesia. 

Muhammadiyah adalah ormas yang selalu mendengungkan seruan kepada Alquran 

dan Hadis. Dan membuka kembali pintu ijtihad bagi warga Muhammadiyah 

khususnya dan umat Islam umumnya.  Kontribusi Muhammadiyah dalam 

pengembangan kajian Hadis di Indonesia terlihat dari peran Majlis Tarjihnya dalam 

penetapan hukum yang akan diamalkan warganya. Dan sebagai hasil dari 

pengembangan pemikiran manusia Himpunan Putusan Tarjih Muhammadiyah tidak 

terlepas dari berbagai kesalahan.Sehingga sangat wajar untuk meneliti kembali 

kesahihan sanad dan matan hadis-hadis yang dalam buku Himpunan Putusan Tarjih 

Muhammadiyah. Dengan menggunakan Metode Tarjih, Muhammadiyah menentukan 

kualitas suatu hadis, dan juga membuat konsep-konsep dasar sebagai pedoman dalam 

menetapkan suatu hadis serta apakah bisa dijadikan sebagai landasan hukum atau 

tidak. 

 

Daftar Pustaka 

Abdurrahman, Asjmuni, 2002 Manhaj Tarjih Muhammadiyah: Metodologi dan 

Aksi,Yogyakarta: Pustaka Pelajar. 

Ahmad ibn ‘Ali ibn Hajar al-‘Asqalani, Nuzhah al-Nazhâr Syarh Nukhbah al-Fikâr, 

Semarang: Maktabah al Munawwar, tth. 

Al Tahhan Mahmud, 2000, Taysir Musthalah al Hadis, Beirut: Dar al Tsaqafah al-

Islamiyah. 



350 Abd Wahid, Masbur, Jamalul Mukminin 

 

Ta’wiluna: Jurnal Ilmu Al-Qur’an, Tafsir dan Pemikiran Islam, Vol. 5, No. 2, Oktober 2024 

As-Shiddieqy, TM. Hasbi, 1976, Pokok-Pokok Ilmu Dirayah Hadis, Jakarta: Bulan 

Bintang. 

Azwar, Saifuddin, 1998, Metode Penelitian, Yogyakarta: Pustaka Pelajar. 

Bakry, M. Natsir, 1985, Peranan Lajnah Tarjih Muhammadiyah dalam Pembinaan 

Hukum Islam di Indonesia, Jakarta: Karya Indah. 

Departemen Agama Replubik Indonesia, 2007, Al Quran dan Terjemahnya, Jakarta: 

Toha Putra. 

Idri, Studi Hadis, Jakarta: Kencana, 2010. 

Rajab, Kaidah Kesahihan Matan Hadis, Yogyakarta: Graha Guru, 2011. 

Ismail, M. Syuhudi, 2010, Metodologi Penelitian Hadis Nabi, Jakarta: Bulan Bintang, 

1992. 

Ma’luf, Louis, 2000, Munjid fi al Lughah wa al-A’lam, Beirut: Dar al Mashiq. 

Makmur dan Muhammad Ismail, Metode Kesahihan Sanad hadis: Telaah Terhadap 

Pemikiran Syuhudi Ismail Dalam Kaidah Kesahihan Hadis, Al-Mutsla: Jurnal 

Ilmu-Ilmu Keislaman dan Kemasyarakatan Vol. 3 No. 2, 2021. 

Muhammad al-Shabbagh, al-Hadits al-Nabawi, Ttp:  al-Maktab al-Islami, 1975. 

Muhammad 'Ajjaj al-Khatib, Usul al-Hadis "Ulumuh wa Mustalahuh, Bayrut: Dar 

al-Fikr, 1975. 

Pimpinan Pusat Muhammadiya, 2005, Anggaran Dasar dan Anggaran Rumah 

Tangga, Yogyakarta: Suara Muhammadiyah. 

Rofi’i, Muhammad Arwani, Pemikiran Muhammadiyah tentang Hadis, Al I’jaz, 

Volume 1, No. 1 Juni 2019. 

Rohmanto, Mukhlis, Posisi Hadis dalam Ijtihad Muhammadiya, Afkaruna, Vol. 10, 

No. 1 Januari-Juni 2014. 

Rudliyana, Muhammad Dede, 2004, Perkembangan Pemikiran Ulum al Hadis dari 

Klasik sampai Modern, Bandung: Pustaka Setia. 

Shubhi al-Shalih, ‘Ulûm al-Hadits wa Musthalahuh, Beirut: Dar al-‘Ilm li al-

Malayin, 1988. 

Sulaiman, Amat, Metode Tarjih Muhammadiyah dalam Menyeleksi Hadis-Hadis Nabi 

sebagai Sumber Hukum Syara’, Jurnal Tajdida, Volume 10 No. 1, (Juni 2012), 

Universitas Muhammadiyah Surakarta. 

Suryadilaga, M. Alfatih, Ulumul Hadis, Yogyakarta: Teras. 


