Ta’wiluna: Jurnal Ilmu Al-Qur’an, Tafsir dan Pemikiran Islam @ @@@
Volume 5, Number 3 Desember 2024

e-1SSN: 2723-0422 This work is licensed under a Creative

https://ejournal.iaifa.ac.id/index.php/takwiluna Commons Attribution-ShareAlike 4.0
International License

Accepted: Revised: Published:
November 2024 Desember 2024 Desember 2024

Khazanah Penafsiran Fiqih Hanafi
(Studi Kritis terhadap Kitab Tafsir Al-Jassash)

Muhamad Rifthan Hais
Universitas [slam Negeri Sunan Ampel Surabaya
Gmail: rieffhan@gmail.com

M. Afif Wafiudin
Universitas Islam Negeri Sunan Ampel Surabaya
Gmail: m.afifwafiudin2710@gmail.com

Abstract

Al-Jassas is one of the prominent scholars of Quranic exegesis within the Hanafi
school of thought, whose work, Ahkam al-Qur'an, serves as a primary reference in
legal-oriented tafsir studies. This research aims to analyze Al-Dhahabi’s critique of
Ahkam al-Qur'an, which includes accusations of legal deviations, Hanati sectarian
bias, Mu'tazilite tendencies, and hostility toward Muawiyah. Through a library
research approach and critical analysis, the study finds that some of Al-Dhahabi's
criticisms, such as the claim of sectarian bias, are well-founded. However, the
accusation of legal deviations can instead be seen as a form of interpretative
improvisation that remains aligned with the principles of the Hanafi school. In
conclusion, despite some valid criticisms, this work remains a monumental and
authoritative contribution among Hanafti scholars.

Keywords: A/-Jassash, tafsir, figih, Hanafi.

Abstrak

Al-Jassash adalah salah satu ulama tafsir penting dalam mazhab Hanafi, yang
karyanya, Ahkam al-Qur'an, menjadi ruyjukan utama dalam kajian tafsir berbasis
hukum. Penelitian ini bertujuan untuk menganalisis kritik Al-Dzahabi terhadap kitab
Ahkam al-Qur'an, yang mencakup tuduhan penyimpangan figh, fanatisme mazhab
Hanati, kecenderungan Mu'tazilah, dan kebencian kepada Muawiyah. Dengan
pendekatan studi pustaka dan analisis kritis, penelitian ini menemukan bahwa
sebagian kritik Al-Dzahabi, seperti fanatisme mazhab, memiliki dasar yang kuat.
Namun, tuduhan penyimpangan figh justru dapat dianggap sebagai bentuk
improvisasi tafSir yang masih relevan dengan prinsip-prinsip mazhab Hanafi.
Kesimpulannya, meskipun ada beberapa kritik valid, kitab ini tetap menjadi karya
monumental yang otoritatit di kalangan ulama Hanafi.

Kata Kunci: A/-Jassash, tafsir, figih, Hanafi.

Ta’wiluna: Jurnal llmu Al-Qur’an, Tafsir dan Pemikiran Islam, Vol, 5 No. 3, Desember 2024


https://ejournal.iaifa.ac.id/index.php/
mailto:rieffhan@gmail.com
mailto:m.afifwafiudin2710@gmail.com

626 ’ M. Rifhan Hais, M. Afif Wafiudin

Pendahuluan

Al-Qur’an merupakan kitab suci umat Islam yang memuat berbagai ajaran,
termasuk ayat-ayat hukum yang menjadi pedoman hidup manusia, baik untuk
kepentingan dunia maupun akhirat. Pada masa Rasulullah, umat Islam mampu
memahami hukum-hukum tersebut dengan mudah karena latar belakang mereka
sebagai bangsa Arab yang akrab dengan bahasa Al-Qur'an. Namun, untuk persoalan
tertentu yang hukum atau penjelasannya masih samar, mereka langsung merujuk
kepada Rasulullah untuk mendapatkan penjelasan yang lebih spesifik.!

Sepeninggal Rasulullah, umat Islam menghadapi tantangan besar dalam
menggali hukum-hukum syariat secara mandiri. Langkah pertama yang dilakukan
adalah kembali kepada Al-Qur’an sebagai sumber hukum utama. Jika tidak
ditemukan jawaban yang memadai, mereka merujuk kepada Sunnah. Apabila tidak
menemukan solusi dari keduanya, mereka menggunakan ijtihad, yaitu penalaran
hukum berdasarkan prinsip-prinsip Al-Qur’an dan Sunnah. Pendekatan ini melahirkan
sistem hukum Islam yang berkembang pesat, termasuk lahirnya berbagai mazhab
figh.

Mazhab figh yang dikenal hingga saat ini, seperti Hanafi, Maliki, Syafi’i, dan
Hanbali, memainkan peran penting dalam membentuk corak tafsir berbasis hukum.
Mazhab Hanafi, misalnya, memiliki ciri khas dalam penafsiran ayat-ayat hukum yang
mengedepankan logika dan analogi (qiyas). Salah satu ulama besar mazhab ini adalah
Abu Bakar Al-Razi atau Al-Jassash, yang menyusun kitab Ahkam al-Qur'an. Kitab
ini merupakan karya monumental dalam bidang tafsir figh, karena tidak hanya
membahas ayat-ayat hukum tetapi juga menguraikan perbedaan pendapat di kalangan
ulama.?

Namun, kitab Ahkam al-Qur'an tidak lepas dari kritik. Salah satu ulama yang
memberikan perhatian serius terhadap karya ini adalah Al-Dzahabi dalam kitabnya
Al-Tafsir wa al-Muftassirun. Al-Dzahabi menyoroti empat hal utama dalam kitab
tafsir Al-Jassash, yaitu: (1) dugaan penyimpangan figh dari konteks ayat, (2)
fanatisme terhadap mazhab Hanafi, (3) kecenderungan terhadap paham Mu’tazilah,
dan (4) kebencian kepada Muawiyah. Kritik ini menimbulkan polemik di kalangan
ulama dan pembaca tafsir tersebut.

Penelitian ini bertujuan untuk menganalisis kritik Al-Dzahabi terhadap kitab
Ahkam al-Qur'an karya Al-Jassash. Kajian ini penting karena Ahkam al-Qur'an masih
menjadi salah satu rujukan utama dalam memahami ayat-ayat hukum, terutama bagi
kalangan mazhab Hanafi. Selain itu, klarifikasi terhadap kritik tersebut dapat
memberikan pemahaman yang lebih objektif mengenai metode dan kontribusi Al-
Jassash dalam tafsir figh.

! Salah ‘ Abduttawab Sa’dawi, A/fu Mal’unah ‘an Al-Qur’an Al-Karim (Riyadh: Dar Al-Fasliyyah, tt.),
227.

2 Abi Bakr Muhammad bin ‘Abdullah, Ahkam Al-Qur’an, Juz 1 (Beirut: Dar Al-Kutub Al-‘Ilmiyyah,
2013), 7.

Ta’wiluna: Jurnal llmu Al-Qur’an, Tafsir dan Pemikiran Islam, Vol, 5 No. 3, Desember 2024



Khazanah Penafsiran Fiqih Hanafi | 627

Metode Penelitian

Penelitian ini termasuk jenis penelitian kepustakaan (library research) yaitu
serangkaian penelitian yang berkenaan dengan metode pengumpulan data pustaka
atau penelitian yang dilakukan di perpustakaan yang objek penelitian biasanya digali
lewat beragam informasi kepustakaan (buku, ensiklopedi, jurnal ilmiah, koran,
majalah, dan dokumen). Dalam penelitian ini penulis memperoleh data dari berbagai
sumber. Kemudian data tersebut diklasifikasikan menjadi data primer dan data
sekunder. Sumber primer adalah semua bahan-bahan informasi dari tangan pertama
atau dari sumber orang yang diperolah dari data asli atau pokok. Di antanya yaitu
kitab Ahkam Al-Qur’an karya Al-Jassash. Sedangkan data Sekunder merupakan
sumber data bersifat umum untuk meneliti yang isinya mendukung data primer yaitu
data-data yang berkaitan judul penelitian yang peneliti lakukan baik berupa buku-
buku, hasil penelitian, jurnal, dan literatur lainnya

Penelitian ini menggunakan metode mawdhu'i (tematik) studi tokoh dengan
fokus utama pada kritik al-Dzahabi terhadap kitab karya al-Jassas. Teknik
pelaksanaannya melibatkan pengumpulan seluruh ayat yang membahas tentang budak,
kemudian dilakukan inventarisasi dan penyusunan berdasarkan urutan kronologis
turunnya ayat (al-tartib al-nuzuli). Hal ini bertujuan untuk memahami konteks historis
dan progresivitas ajaran al jassas dalam kitab tafsirnya.. Menurut Abdul Mustagim,
dalam karyanya Epistemologi Tafsir Kontemporer, tafsir maudhu’i salah satu metode
penafsiran Al-Qur'an yang berfokus pada pembahasan tematik atau subjek tertentu
yang terdapat dalam Al-Qur'an. Dalam tafsir ini, berbagai ayat yang berkaitan dengan
suatu tema dikumpulkan, dianalisis, dan dikontekstualisasikan untuk menghasilkan
pemahaman yang lebih holistik dan mendalam mengenai tema tersebut.®

Abdul Mustagim menyatakan bahwa tafsir maudhui memiliki kelebihan dalam
memberikan solusi yang relevan terhadap persoalan kontemporer dengan tetap
berpijak pada prinsip-prinsip Al-Quran. la menekankan pentingnya memahami
konteks historis, kebahasaan, dan sosial dalam proses penafsiran tematik ini.
Sedangkan Studi tokoh menurut Abdul Mustagim merupakan salah satu metode
penelitian dalam studi tafsir Al-Qur'an yang berfokus pada kajian pemikiran atau
metode yang digunakan oleh seorang tokoh tertentu dalam memahami dan
menafsirkan Al-Quran. Dalam buku Epistemologi Tafsir Kontemporer, Abdul
Mustaqim menjelaskan bahwa studi tokoh dilakukan dengan mengidentifikasi dan
menganalisis pemikiran-pemikiran kunci dari seorang mufasir, termasuk metode,
pendekatan, dan konteks historis yang memengaruhi tafsirannya. Pendekatan ini
bertujuan untuk memahami kontribusi tokoh tersebut terhadap perkembangan ilmu

3 Abdul Mustagim, Epistemologi Tafsir Kontemporer: Analisis Komparatif antara Tafsir Tahlili,
Maudhui, dan Hermeneutika, Yogyakarta: LKiS, 2010, hal. 67.

Ta’wiluna: Jurnal llmu Al-Qur’an, Tafsir dan Pemikiran Islam, Vol, 5 No. 3, Desember 2024



628 ’ M. Rifhan Hais, M. Afif Wafiudin

tafsir secara lebih mendalam.* Dalam penelitian ini, penulis menggunakan tokoh al-
Dzahabi sebagai objek kajian utama, khususnya dalam kritikannya terhadap karya Al-
Jassas. Al-Dzahabi dikenal sebagai seorang ulama yang kritis dalam menilai karya-
karya ulama terdahulu, termasuk dalam kajiannya terhadap tafsir dan pemikiran
hukum Islam yang dituangkan Al-Jassas. Pendekatan ini dilakukan untuk memahami
bagaimana al-Dzahabi menganalisis, mengkritik, dan menilai pemikiran serta metode
tafsir yang digunakan oleh Al-Jassas, sekaligus menggali implikasi dan kontribusinya
terhadap perkembangan ilmu tafsir dan hukum Islam.

Hasil Penelitian dan Pembahasan

A. Tinjauan Umum Tafsir Ahkam

Tafsir ahkam merupakan tafsir yang menitikberatkan pembahasan pada ayat-
ayat hukum, atau bisa diartikan hanya mengambil ayat yang berbasis hukum syariat
sebagai objeknya,> dan termasuk salah satu dari varian tafsir maudhu’i.® Karakteristik
kitab tafsir yang berbasis figih pada umumnya mempunyai kedalaman deduksi yang
lebih besar, dan memungkinkan penggunaan pikiran yang lebih besar dalam diskusi
serta keseimbangan antar berbagai pendapat.

Penerapan tafsir bercorak figih secara teori sebenarnya sudah ada sejak masa
Rasulullah saw ketika beliau menjelaskan banyak ayat kepada para sahabat, berikut
menjelaskan hukum-hukumnya. Kemudian para sahabat menyikapi permasalahan apa
saja yang mereka temukan, dan mereka akan mencari terlebih dahulu pada Kitab
Allah, kemudian Sunnah Rasulullah, kemudian mereka berijtihad secara mandiri yang
dengan itu cenderung memunculkan perbedaan dalam menyimpulkan sebuah hukum.”

Salah satu kasus perbedaan pendapat adalah tentang masa tunggu bagi istri
yang ditalak suaminya, apakah dihitung berdasarkan suci atau haid. Umar bin
Khattab, Ali bin Abi Thalib, Ibnu Mas’ud berpendapat bahwa batasnya adalah
hitungan haid, sedangkan Abdullah bin Umar, Zaid bin Tsabit, dan Aisyah
berpendapat masa tunggu itu acuannya adalah hitungan suci.®

Perbedaan pendapat ayat ini berawal dari Surah Al-Baqarah ayat 228:

R rAPIEE N NP PR B (SR 1
597 B (gl (e Slalladlys

Yang dalam bahasa Arab, kata ¢ s bisa diartikan dengan haid dan suci.’
Dengan demikian, keadaan terus berlanjut dalam ijtihad yang dilakukan para imam,

4 Abdul Mustagim, Epistemologi Tafsir Kontemporer: Studi Kritis Atas Cara Pendekatan Para
Mufasir Terhadap Al-Qur'an (Yogyakarta: LKiS, 2012), 23.

5 ¢ Abd Rabbi Al-Nabi ¢ Alim, Al-Tafsir Al-Fighi Al-Hadith: Qadaya Usuliyyah wa Fighiyyah (Tatouan:
Jami’ah ‘Abdul Malik Al-Sa’di, 2005), 15.

¢ < Abdussalam Muhammad Abu Sa’d, A/-Tafsir Al-Fighi ‘inda Ibn ‘Atiyah (Libya: Jami’ah Da’wah
Al-Islamiyyah Al-‘Alamiyyah, 2003). 52.

7Yusuf ‘ Abdurrahman Al-Maraachli, ‘Ulum Al-Qur’an Al-Karim (Kairo: Dar Al-Ma’rifah, 2010), 444.
8 Al-Maraachli.

% Al-Jasas, Ahkam Al-Qur’an, Juz 11 (Beirut: Mu’assasah Al-Tarikh Al-‘Arabi, 1996), 71.

Ta’wiluna: Jurnal llmu Al-Qur’an, Tafsir dan Pemikiran Islam, Vol, 5 No. 3, Desember 2024



Khazanah Penafsiran Fiqih Hanafi | 629

antara lain Maliki, Hanafi, Syafi’i dan Hambali, dan yang lainnya seperti Al-Laith,
Ibnu Abi Laila Al-Auza’i, Al-Thabari, Abu Dawud Al-Dzahiri, Ja’fari, Al-Zaidi dan
lain-lain. Namun semua aliran figih tersebut telah hilang tidak seperti empat yang
disebutkan di awal dari segi kebenarannya, pengikutnya dan keabsahan kaidahnya.'”
Ketika madzhab-madzhab ahli figih telah muncul dengan struktur yang begitu baik
dan berdasarkan prinsip-prinsip ijtihad serta telah dikodifikasinya produk pemikiran
mereka dan menyebar di kalangan umat, maka kelompok ulama pun terpengaruh oleh
masing-masing madzhab tersebut, sebagaimana para ahli hukum di masa sahabat
yang diikuti oleh para sahabat lain dan tabi’in.

B. Biografi Al-Jassash

Nama aslinya adalah Abu Bakar Ahmad bin Ali Al-Razi,!! dikenal juga sebagai
Al-Jassash dikarenakan profesinya sebagai penjual kapur.!? Ta dilahirkan pada tahun
315 H. ia datang ke kota Baghdad pada masa mudanya dan menetap di sana. Dalam
karir perjalanan intelektualnya, ia pernah menuntut ilmu kepada Abu Hasan Al-
Karkhi. Karena dinilai pandai dan cakap dalam ilmu keagamaan, ia akhirnya
memimpin madzhab Hanafi di zamannya setelah wafatnya gurunya, Abu Bakar Hasan
Al-Karkhi pada tahun 344 H, yakni pada usia yang ke-39. Selain itu ia juga
mengambil alih dewan pengajaran gurunya di kota Baghdad sampai Allah
mewafatkannya pada tahun 370 H.'3

Dalam pandangan figih, tentunya Al-Jassash terpengaruh dari Al-Karkhi yang
bermadzhab Hanafi dan ia banyak mendengar hadis dari ulama-ulama terkenal di
masa itu. Semasa hidupnya, Al-Jassash menulis beberapa kitab diantaranya yang
paling terkenal adalah Fusul fi Usul dan Ahkam Al-Qur’an. Selain dua kitab tadi, ia
juga menulis kitab Sharh di antaranya Sharh Asmaullah Al-Husna,Sharh Kitab
Ashabi dan lain-lain, di mana ia merangkum, menjelaskan dan mengomentari kitab-
kitab tersebut.!'4

C. Kitab Ahkam Al-Qur’an.

Al-Jassash dengan kitab tafsirnya yakni Ahkam Al-Qur’an, menjadi salah satu
kitab tafsir bercorak figih yang paling populer dan penting, terutama menurut
madzhab Hanafi. Al-Jassash tidak menafsirkan seluruh ayat dalam Al-Qur’an, ia
hanya menafsirkan beberapa ayat yang ia rasa perlu untuk ditafsirkan saja, yang

19 Fahd bin ‘Abdurrhman bin Sulaiman Al-Rumi, /#tijahat Al-Tafsir 17 Al-Qarn Al-Rabi’ ‘Ashr Al-
Hijri, Al-Risalah Al-‘Ilmiyyah (N.p” IslamKutub, n.d.), 444.

I < Abdul Qadir bin Muhammad Al-Qurashi, Jawahir Al-Mudiyyah i Tabagat Al-Hanafiyyah, Juz 15,
Cet. II (Giza: Dar Hijr, 1993), 67. Atau lihat Wizarah Al-Auqaf wa Al-Shu’un Al-Islamiyyah, A/-
Mausu’ah Al-Fighiyyah, Juz 28 (Kuwait: Islam Kutub, tt.), 367.

12 Mana’ Al-Qattan, Mabahith fi ‘Ulum Al-Qur’an, Cet. XI (Kairo: Maktabah Wahbah, 2000), 366.

13 Abi Ishaq Al-Shairazi Al-Shafi’i, Tabagat Al-Fugaha’ (Beirut: Dar Al-Ra’is Al-‘Arabi, tt.), 144).
Atau lihat Shamsuddin Muhammad bin Ahmad bin Uthman Al-Dhahabi, Siyar A ’lam Al-Nubala, Juz
16, Cet. II (Beirut: Mu’assasah Al-Risalah, 1974), 340.

" Yusuf Taml, Usul Maqgasid Al-Shari’ah ‘inda Abi Bakr Al-Jasas (Beirut: Dar Kutub Al-‘Tlmiyyah,
2020), 14.

Ta’wiluna: Jurnal llmu Al-Qur’an, Tafsir dan Pemikiran Islam, Vol, 5 No. 3, Desember 2024



630 ’ M. Rifhan Hais, M. Afif Wafiudin

notabene hanya ayat yang berkaitan dengan hukum atau figih, mengingat bahwa
penulisan tafsirnya adalah menjelaskan kandungan hukum. !>

Yang menarik dari kitab ini adalah, meskipun ia dituliskan berdasarkan urutan
surah, namun ia bisa menggolongkan setiap babnya seperti buku figih. Al-Jassash
menjadikan setiap babnya mempunyai judul yang memuat persoalan-persoalan yang
ia sebutkan dan menyebutkan perbedaan pendapat mengenai persoalan-persoalan
serta mengulas pembahasan yang dianggap penting dengan ulasan yang luas.

D. Penafsiran Surah Al-Fatihah

gz AP A oy

“Dengan menyebut nama Allah Yang Maha Pemurah lagi Maha Penyayang.”

(0S. al-Fatihah:1)

Pada permulaan ayat, Al-Jassash membicarakan sembilan aspek yang
memungkinkan untuk dijadikan kajian terkait dengan Basmallah. 1) Membahas
makna kata ganti (dhamir) di dalamnya. 2) Apakah Basmallah merupakan bagian
pembukaan dari Al-Qur’an. 3) Apakah Basmallah termasuk dalam surah Al-Fatihah.
4) Apakah Basmallah merupakan permulaan setiap surah. 5) Apakah Basmallah
merupakan ayat yang sempurna atau tidak. 6) Hukum membaca Basmallah dalam
shalat. 7) Hukum mengulangi membaca Basmallah di awal surah dalam shalat. 8)
Membacanya dengan suara keras. 9) Menyebutkan faedah dan makna yang
terkandung di dalamnya. Tetapi dalam pembahasan kali ini, aspek pertama tidak akan
dijelaskan. Sebab dalam aspek tersebut, terkandung pembahasan gramatikal bahasa
yang bukan merupakan bahasan fiqih, melainkan merupakan bahasan ilmu nahwu.

1. Apakah Basmallah merupakan bagian pembukaan dari Al-Qur’an?: Al-Jassash
mengatakan jika para ulama tidak ada yang memperselisihkan bahwa
Basmallah merupakan bagian daripada Al-Qur’an, karena Basmallah telah
terdapat di dalam surah An-Naml ayat 30. Diriwayatkan dari Abu Qatan dari
Mas’udi dari Harith Al-‘Akli bahwa Rasulullah saw menulis pada permulaan
setiap kitab bismikallahumma hingga turun surah Hud ayat 41: bimillahi
majreha wa mursaha, beliau baru menuliskan basmallah. Kemudian turun
surah Al-Isra’ yat 110, beliau menambahkan a/-rahman. Maka turun ayat yang
mengisahkan Nabi Sulaiman, lalu Rasulullah saw menuliskannya pada waktu
itu juga. Diriwayatkan bahwa Rasulullah saw tidak atau belum menuliskan
Basmallah secara lengkap sebagaimana yang masyhur di kalangan umat
muslim, sehingga turun surah An-Naml.!6

15 Deni Albar dkk., Variasi Metode Tafsir Al-Qur’an (Bandung: Prodi S2 Studi Agama-Agama UIN
Sunan Gunung Djati Bandung, 2020), 73.

16 Muhammad Tahir Al-Kurdi, 7arikh Al-Qur’an wa Ghara’ibu Rasmihi wa Hukmuhu (N.p.: Islam
Kutub, 1987), 159. Abu Dawud Al-Sijistani, Sunan Abu Dawud ma’a Hashiyah ‘Aun Al-Ma’bud, Juz
1 (Beirut: Dar Al-Kitab Al-*Arabi, tt.), 288.

Ta’wiluna: Jurnal llmu Al-Qur’an, Tafsir dan Pemikiran Islam, Vol, 5 No. 3, Desember 2024



Khazanah Penafsiran Fiqih Hanafi | 631

2. Apakah Basmallah termasuk bagian dari Al-Fatihah? Muncul perbedaan
pendapat antara ulama Kufah dan Basrah, di mana ulama Kuffah menghitung
Basmallah sebagai satu ayat, sedangkan ulama Basra tidak menghitungnya
sebagai ayat. Menurut Al-Jassash, tidak ada satupun riwayat yang
mengatakan secara jelas bahwa Basmallah termasuk dalam surah Al-Fatihah.
Namun, menurut Al-Karkhi, Basmallah dibaca pelan ketika shalat. Ini menjadi
petunjuk bagi Al-Jassash untuk mengklaim bahwa Basmallah tidak termasuk
dalam surah Al-Fatihah. Karena jika Basmallah termasuk dari surah Al-
Fatihah, Al-Karkhi pasti akan membacanya dengan suara keras ketika
shalat.!”

3. Apakah Basmallah merupakan permulaan setiap surah? Berdasarkan apa yang
telah disebutkan Al-Jassash, keyakinan mazhab Hanafi adalah meyakini
bahwa Basmallah bukanlah bagian dari surah Al-Fatihah karena tidak dibaca
keras saat shalat. Dan karena Basmallah bukan bagian dari surah Al-Fatihah,
maka begitu juga hukumnya pada surah-surah yang lain.'® Adapun bagi
madzhab Syafi’i, Basmallah diyakini sebagai awalan atau bagian pada setiap
surah.!” Tidak ada seorangpun yang mendahuluinya dalam pernyataan ini,
karena perdebatan pendapat di antara ulama salaf hanya mengenai apakah
Basmallah bagian dari surah Al-Fatihah atau bukan.

4. Apakah Basmallah merupakan ayat yang sempurna atau tidak? Tidak ada
perbedaan pendapat bahwa Basmallah bukanlah satu ayat yang sempurna, jika
mengacu pada surah An-Naml ayat 30. Namun kendati Basmallah tidak
menjadi satu ayat yang sempurna di surah An-Naml ayat 30, ia masih bisa
dikatakan sebagai satu ayat yang sempurna jika mengacu pada surah Al-
Fatihah ayat kedua. Hal ini juga serupa pada sabda-Nya di surah Al-Fatihah
ayat satu, di mana ia dikatakan sebagai satu ayat yang sempurna, namun ia
tidak dikatakan sebagai satu ayat sempurna jika mengacu pada surah Yunus
ayat 10.%°

5. Hukum membaca Basmallah dalam shalat. Banyak ulama dari kalangan
Hanafi bahkan hingga Syafi’i mengatakan bahwa Basmallah harus dibaca
setelah membaca ta’awudz dan sebelum membaca Al-Fatihah.

6. Hukum mengulangi bacaan Basmallah dalam shalat. Jika kebanyakan ulama
sepakat mengenai kewajiban membaca Basmallah di dalam shalat, maka
mereka berselisih dalam masalah pengulangannya di setiap rakaat dan
permulaan shalat. Abu Yusuf dan Abu Hanifah membaca satu kali pada setiap

17 Al-Jasas, Ahkam Al-Qur’an, Juz 1 (Beirut: Dar Al-Kutub Al-‘Ilmiyyah, 2012), 7.

18 Al-Jassas.

19 Baca Al-Umm pada bab “Bab Al-Qira’ah ba’d Al-Ta’awudh”. Muhammad bin Idriss Al-Shafi’i, A/-
Umm, Juz 2, Cet. I (Kairo: Dar Al-Wafa, 2001), 243-248. Atau baca Abi Al-Husain Yahya bin Abi Al-
Khair bin Salim Al-Ghimrani, A/-Bayan fi Madhhab Al-Imam Al-Shafi’i, Juz 2 (Jeddah: Dar Al-
Minhaj, tt.), 182.

20 Al-Jassas, 12.

Ta’wiluna: Jurnal llmu Al-Qur’an, Tafsir dan Pemikiran Islam, Vol, 5 No. 3, Desember 2024



632 ’ M. Rifhan Hais, M. Afif Wafiudin

rakaat shalat di permulaan surah Al-Fatihah, dan tidak mengulanginya pada
surah setelah Al-Fatihah. Muhammad dan Hasan bin Ziyad meriwayatkan dari
Abu Hanifah bahwa ketika ia membaca Basmallah di awal rakaat, ia tidak
membaca Basmallah lagi hingga salam. Adapun ketika membacanya pada
setiap shalat, maka itu baik.?!

7. Membaca Basmallah dengan suara keras? Setelah membaca bagaimana
pendapat Al-Jassash tentang bacaan Basmallah di atas, rasanya mudah untuk
menebak bagaimana pendapatnya kali ini. Tentunya ia pasti berpendapat
bahwa Basmallah cukup dibaca dengan suara pelan. Mengutip perkataan Al-
Thauri, ia mengatakan bahwa bacaan Basmallah pada saat shalat harus
dipelankan. Sedangkan Ibnu Abi Laila lebih universal lagi, yakni boleh
membacanya dengan suara lantang maupun tidak. Adapun Al-Syafi’i
mengharuskan untuk membaca Basmallah dengan suara keras.??

8. Hikmah yang terkandung dalam Basmallah.Pelajaran yang terkandung dalam
Basmallah diantaranya: 1) Perintah untuk memulai setiap perkara yang baik
dengan Basmallah guna mencari keberkahan. 2) Menyebutnya ketika hendak
menyembelih hewan. 3) Dapat mengusir setan. 4) Sebagai sarana pembeda
dengan kaum musyrikin yang selalu memulai semua perkaranya dengan
menyebut berhala-berhala atau apapun yang mereka sembah selain berhala
tadi, dan lain-lain.?

E. Kritik terhadap Tafsir Ahkam Al-Qur’an
1. Kesalahan Konteks Pembahasan dalam Persoalan Figih

Menurut Al-Dzahabi, Al-Jassash tidak membatasi dirinya dalam penafsirannya
hanya dengan menyebutkan hukum-hukum yang dapat disimpulkan dari ayat
tersebut, malah banyak melakukan penyimpangan masalah figih dan mengemukakan
perbedaan pendapat antar para imam, dengan menyebutkan dalil-dalilnya degan rinci,
sehingga menjadikan kitabnya seperti kitab perbandingan madzhab. Penyimpangan
yang dimaksud oleh Al-Dhahabi adalah terkait persoalan figih yang sebenarnya hanya
sedikit kaitannya dan jauh konteksnya dari ayat yang sedang ditafsirkan.*

Al-Dhahabi mengambil sampel pada surah Yusuf ayat 26: Dimana Al-Jassash
membelokkannya kepada perbedaan pendapat ulama figih tentang gugatan seorang
yang dizalimi ketika berhasil menunjukkan bekas atau tanda-tandanya, perselisihan
antara dua orang yang sedang memperebutkan anak terlantar dengan menggambarkan
salah satu ciri fisik anak tersebut, perbedaan dalam bab transaksi antara pemilik
rumah dan penyewa rumah, perbedaan dalam bab pembagian harta antara istri dan

2l Al-Jassas, 13-14.

22 Al-Jassas, 16.

23 Al-Jassas, 19

24 Muhammad Husain Al-Dhahabi, A/-Tafsir wa Al-Mufassirun, Juz 2 (Kairo: Maktabah Wahbab, tt.),
324,

Ta’wiluna: Jurnal llmu Al-Qur’an, Tafsir dan Pemikiran Islam, Vol, 5 No. 3, Desember 2024



Khazanah Penafsiran Fiqih Hanafi | 633

suami yang telah bercerai, dan masih banyak permasalahan lainnya yang hanya
sedikit kaitannya dengan ayat yang sedang ditafsirkan.?

2. Fanatisme terhadap Mazhab Hanafi

Al-Dhahabi menilai bahwa Al-Jassash sangat fanatik terhadap madzhab Hanafji,
sehingga telah melakukan kesewenang-wenangan dalam menafsirkan ayat, atau
membuat pendapatnya sendiri tidak pantas untuk dikutip oleh pihak lain yang
berbeda madzhab dengannya. Bahkan, Al-Dhahabi lebih lanjut mengatakan bahwa
siapapun yang membaca kitab ini pasti akan menyadari betapa kentalnya fanatisme
dari seorang Al-Jassash.?®

Salah satu contoh fanatisme kepada mazhab Hanafi adalah ketika menafsirkan
surah Al-Baqarah ayat 232. Al-Dzahabi mengatakan bahwa Al-Jassash telah
melakukan kesewenang-wenangan dengan menyatakan barangsiapa yang melakukan
puasa sunnah, maka wajib untuk menyempurnakannya.?’ Sebagaimana yang diyakini
oleh mazhab Hanafi dan Maliki, membatalkan puasa sunnah dilarang dalam keadaan
apapun kecuali ada kemudharatan yang lebih besar.?® Lain halnya dengan madzhab
Hambali dan Syafi’i, mereka membolehkan untuk membatalkan puasa sunnah tanpa
menggantinya di hari lain meskipun keadaannya tidak membahayakan, seperti untuk
menghormati tuan rumah ketika diberikan jamuan makanan dan lain-lain.?®

Menurut hemat penulis, sejauh ini apa yang dilakukan oleh Al-Jassash masih
bisa dikatakan wajar. Mengingat bahwa pernyataan terkait puasa sunnah telah
didasari dengan dalil yang kuat dan ia juga menyandarkan apa yang ia katakan kepada
Imam Abu Hanifah. Maka jika hal seperti ini dikatakan sebagai bentuk atau bagian
dari fanatisme madzhab, lalu bagaimana lagi sikap yang harus dilakukan oleh mufasir
ketika menafsirkan ayat hukum?! Artinya hal demikian rasanya belum cukup untuk
menghakimi Al-Jassash sebagai maniak mazhab Hanafi.

Nampaknya, tuduhan bahwa Al-Jassash terlalu fanatis terjadi karena ia begitu
keras lisannya terhadap Imam Syafi’i dan Imam-imam yang lain. Menurut Al-
Dhahabi, ia sering melihat Al-Jassash dalam buku-bukunya begitu kasar dan keras
kepada Imam Syafi’i yang seharusnya sikap itu tidak layak dimiliki oleh seorang Al-
Jassash.30

Misalnya ketika Al-Jassash memaparkan bab wanita yang haram dinikahi pada
surah An-Nisa, ia memaparkan perbedaan pendapat antara mazhab Hanafi dan Syafi’i

25 Al-Dhahabi. Atau lihat Al-Jassas, Ahkam Al-Qur’an, Juz 4 (Kairo: Mu’assasah Al-Tarikh Al-*Arabi,
1992), 385-386.

26 Al-Dhahabi., 324-325.

27 Al-Dhahabi.

28 Abi Al-Mu’ali Mahmud bin Ahmad Al-Marginani, A/-Dhakhirah Al-Burhaniyyah Al-Musamma
Dhakhirah Al-Fatawa fi Al-Fighi ‘ala Madhhab Al-Hanafi, Juz 3 (Beirut: Dar Al-Kutub Al-‘Ilmiyyah,
2019), 78.

2 Mustafa Sa’id Khinn, A/-Fighi Al-Manhaji ‘ala Madhhab Al-Imam Al-Shafi’7, Vol. 2 (Dubai: Dar
Al-Qalam, 2006), 100.

30 Al-Dhahabi, 325.

Ta’wiluna: Jurnal llmu Al-Qur’an, Tafsir dan Pemikiran Islam, Vol, 5 No. 3, Desember 2024



634 ’ M. Rifhan Hais, M. Afif Wafiudin

mengenai hukumnya seseorang yang berzina dengan perempuan, apakah orang tadi
boleh menikahi anak perempuan wanita yang pernah diajak berzina? Dalam bab itu,
Al-Jassash menuliskan pendapat Imam Syafi’i dan perdebatannya dengan lawannya,
lalu setelah itu Al-Jassash melontarkan kata-kata pedas terhadap Imam Syafi’i:
“Jelaslah bahwa apa yang disampaikan oleh Syafi’i dari orang yang bertanya
terhadapnya hanyalah omong kosong yang tidak mempunyai makna mendasar dalam
hukum yang ditanyakan kepadanya.’!

3. Apakah Mu’tazilah Mempengaruhi Pemikiran Al-Jassash?

Pemikiran ataupun ideologi seorang ulama biasanya selalu berkaitan erat
dengan latar belakang keilmuannya, seperti di mana ia belajar dan kepada siapa ia
belajar. Begitu pula Al-Jassash, untuk mengatakan bahwa ia terpengaruh atau tidak
terhadap Mu’tazilah, perlu bagi seorang peneliti untuk tahu di mana dan kepada siapa
ia belajar. Telah disebutkan pada biografi singkatnya di atas, bahwa ketika ia remaja,
ia datang ke kota Baghdad dan menetap di sana. Mengutip dari beberapa sumber, kota
tersebut menjadi tempat awal mula munculnya aliran Mu’tazilah pada abad kedua
Hijriyah.3> Namun, jika hanya menggunakan hal ini sebagai acuan bahwa ia
terpengaruh Mu’tazilah tentunya masih belum cukup, karena itu sama artinya dengan
mengatakan atau mengeneralisir siapapun yang belajar di Baghdad akan terpengaruh
Mu’tazilah. Karena faktanya, kota atau tempat pada banyak kasus tidak banyak
mempengaruhi seseorang meskipun terkadang iya.

Namun ketika melihat sosok guru dari Al-Jassash, yakni Abu Hasan Al-Karkhi,
nampaknya kecurigaan bahwa ia terpengaruh oleh aliran Mu’tazilah mulai menemui
titik terang, dimana Al-Karkhi dikatakan bahwa ia menjadi Syeikh aliran Mu’tazilah
di zamannya. Adapun kenapa anggapan bahwa Al-Karkhi berideologi Mu’tazilah itu
benar, adalah karena diatribusikannya doktrin Mu’tazilah kepada empat orang yang
salah satunya adalah Al-Karkhi. Di antaranya mereka adalah Abu Ali Muhammad bin
Abdul Wahab Al-Jaba’i (w. 303 H), Abu Hasyim Abdussalam bin Muhammad Al-
Jaba’i (w. 321 H), Abu Hasan Al-Karkhi (w. 340 H) dan Abu Abdullah Al-Husain bin
Ali Al-Basri (w. 369 H.).3

Dikatakan pula oleh Al-Dhahabi, bahwa salah satu murid dari Al-Karkhi yang
paling terkenal dan paling senior adalah Abu Bakar Al-Razi atau Al-Jassash. Dari sini
sudah jelas dan susah untuk dinafikan bahwa paham Mu’tazilah telah masuk ke dalam
pemikiran Al-Jassash.3*

31 Al-Dhahabi. Atau lihat Al-Jasas Ahkam Al-Qur’an, Juz 11 (Beirut: Dar Al-Kutub Al-‘Ilmiyyah,
2012), 147.

32 Frenky Mubarok, Wacana Teologi Islam Kalsik (Inramayu: Penerbit Adab, 2021), 55. Atau baca
Yunan Yusuf, Aliran pikiran Islam Pemikiran Kalam: Dari Kahwarij ke Buya Hamka hingga hasan
Hanafi, Cet. I (Jakarta: Prenamedia Group, 2014), 71.

33 Haitham ‘Abdul Hamid Khanzah, Tatawwur Al-Fikr Al-Usali Al-Hnati (Beirut: Dar Al-Kutub Al-
‘Imiyyah, 2006), 145-146.

3% Shamsuddin Muhammad bin Ahmad bin Uthman Al-Dhahabi, Siyar A lam Al-Nubala, Juz 15, Cet.
IT (Beirut: Mu’assasah Al-Risalah, 1974), 426.

Ta’wiluna: Jurnal llmu Al-Qur’an, Tafsir dan Pemikiran Islam, Vol, 5 No. 3, Desember 2024



Khazanah Penafsiran Fiqih Hanafi | 635

Selain menganalisa dari latar belakang Al-Jassash, Al-Dhahabi menemukan
fakta lain yang mengindikasikan bahwa Al-Jassash memang telah terinfiltrasi oleh
paham Mu’tazilah melalui tafsirannya. Bisa dilihat dari bagaimana ketika ia
menafsirkan surah Al-Baqarah ayat 102, Al-Dhahabi mendapati Al-Jassash
menyebutkan hakikat sihir dan ia mengatakan bahwa sihir adalah nama untuk setiap
hal yang salah dan tidak memiliki kebenaran.3

Dalam Shahih Bukhari dan Muslim dan di beberapa kitab hadis lainnya,¢
mengisahkan bahwa Rasulullah saw pernah disihir oleh Labid bin Al-A’sham, salah
satu orang Yahudi di Zuraiq, dan sihir tersebut berhasil mempengaruhi Rasulullah
saw selama empat puluh hari, di beberapa riwayat lain disebutkan selama enam bulan.
Sebagian ulama akhirnya mengumpulkan kedua riwayat itu dan mengatakan bahwa
lamanya sihir yang dijalankan oleh Labid bin Al-A’sham adalah enam bulan, namun
dampaknya kepada Rasulullah saw hanya selama empat puluh hari.?’

Riwayat di atas tentunya akan sangat bertentangan dengan apa yang diyakini
oleh orang Mu’tazilah, mengingat karena mereka tumbuh dengan menguatkan nalar
dan rasio, jelas mereka menolak keberadaan sihir yang keberadaanya susah untuk
dirasionalkan.’® Jika Al-Jassash memang benar terpengaruh Mu’tazilah, tentunya ia
akan mengingkari pula adanya sihir. Dan benar saja, Al-Jassash menafikkan sihir jika
dilihat dari penafsirannya terhadap surah Al-Baqarah 102 sebagaimana yang telah
disinggung sebelumnya, dan bahkan ia menolak dan mengingkari riwayat di atas.
Menurut Al-Jassash, Rasulullah saw tidak pernah disihir oleh siapapun. Kisah itu
merupakan kebohongan yang diceritakan dan dibuat-buat oleh orang Atheis, kendati
kisah tersebut diriwayatkan oleh Imam Bukhari dan Muslim.3°

4. Kebencian kepada Mu’awiyah

Al-Dzahabi memberikan catatan kepada Al-Jassash yang tampaknya
menunjukkan kebencian kepada Muawiyah. Terlihat ketika menafsirkan surah Al-
Hajj ayat 39-41, Al-Jassash menilai bahwa Abu Bakar, Umar, Uthman dan Ali adalah
orang yang diberikan kedudukan oleh Allah berdasarkan ayat tersebut, sekaligus
menjadi dalil yang jelas atas benarnya kepemimpinan mereka berempat. Terbukti

35 Al-Dhahabi, 326. Atau lihat Al-Jassas, Juz 1, 61-70.

36 Muhammad bin ‘Ali bin Adam bin Musa Al-Atyubi, Sharh Sunan Al-Nasa’i Al-Musamma
Dhakhirah Al-‘Ugba fi Sharh Al-Mujtaba, Juz 32, Cet. I (Mekkah: Dar Al-Broum, 2003), 51.

37 Ibnu Hajar Al-‘Asqalani, Fath Al-Bari’bi Sharh Sahih Al-Bukhari, Juz 10, Cet. I (N.p: Islam Kutub,
2000), 32. Abu Al-Hasan ‘Ali bin Khalaf bin ‘Abdul Malik bin Battal Al-Qurtubi, Sharh Sahih Al-
Bukhari Ii Ibni Battal, (Riyadh: Maktabah Al-Rushd, tt.), 440-443. Atau lihat Muhammad Habibullah
bin ‘Abdullah Al-Shinqiti, Zad Al-Muslim fima Ittifaq ‘alaihi Al-Bukhari wa Muslim, Juz 3 (Beirut:
Dar Al-Kutub Al-‘Ilmiiyah, 2012), 322. Lihat juga Musa Shahin Lashin, Fath Al-Mun’im Sharh Sahih
Muslim, Juz 8, Cet. I (Kairo: Dar AlShurug, 2002), 552.

38 Abi ‘Ali Umar bin Muhammad bin Hamd bin Khalil Al-Sakuni, A/-Tamyiz lima Auda’ahu Al-
Zamakhshari min Al-I'tizal fi Tafsir Al-Kitab Al-‘Aziz, Juz 2 (Beirut: Dar Al-Kutub Al-‘llmiyyah,
2005), 31. Yusuf Muhammad Al-Ahdal dan Majdi Muhammad Surur Sa’d Basallum, Is’ad A/-Nas [i
Al-Wiqayah min Al-Sihr wa Al-Khannas (Beirut: Dar Al-Kutub Al-‘Tlmiyyah, 2006), 16.

39 Al-Dhahabi, 326.

Ta’wiluna: Jurnal llmu Al-Qur’an, Tafsir dan Pemikiran Islam, Vol, 5 No. 3, Desember 2024



636 ’ M. Rifhan Hais, M. Afif Wafiudin

bahwa ketika mereka diberikan kedudukan menjadi Khalifah, mereka menunaikan
hak-hak Allah, sedangkan Muawiyah tidak termasuk di dalamnya. Menurut Al-
Jassash, Allah telah memberikan kategori orang yang dimaksud tersebut dengan
Muhajirin, dimana mereka pergi meninggalkan negaranya. Sedangkan Muawiyah
bukan dari golongan Muhajirin, melainkan golongan orang yang merdeka.*

Contoh lain dari sikap sentimen Al-Jassash kepada Muawiyah adalah ketika ia
menafsirkan Surah An-Nur ayat 55 yang diyakininya sebagai pertanda keabsahan
kepemimpinan Abu Bakar, Umar, Uthman dan Ali. Karena Allah mengangkat mereka
sebagai Khalifah di bumi dan menetapkan mereka sebagaimana janji yang disebutkan
dalam ayat tersebut. Sedangkan Muawiyah tidak termasuk di antara mereka, karena
ia belum beriman di kala itu.*! Meskipun ada yang mengatakan bahwa Muawiyah
telah memeluk Islam pada tahun ketujuh Hijriah yakni ketika peristiwa ‘Umrah
Qada’, namun pendapat yang paling terkenal mengatakan bahwa Muawiyah masuk
Islam pada peristiwa pembebasan kota Mekkah bersama dengan ayahnya, yakni Abu
Sufyan dan Yazid saudaranya.*?

Kebencian Al-Jassash kepada Muawiyah semakin nampak ketika ia
menafsirkan surah Al-Hujurat ayat 9, di mana dalam peristiwa perang Shiffin,
pertempuran antara pasukan Ali dan Muawiyah, Al-Jassash menilai bahwa kelompok
Ali berada di jalan yang benar, sedangkan Muawiyah dan pasukannya termasuk orang
yang melampaui batas, begitu juga orang yang keluar dari kelompok Ali, yakni
Khawarij.*?

5. Keistimewaan dan Kritik terhadap Tafsir Al-Jassash

Tafsir Ahkam al-Qur'an karya Al-Jassash memiliki beberapa keistimewaan
yang menjadikannya rujukan penting dalam kajian tafsir berbasis hukum, khususnya
dalam tradisi mazhab Hanafi. Pertama, tafsir ini dianggap sebagai salah satu karya
tafsir hukum yang paling komprehensif dan sistematis. Al-Jassash tidak hanya
menafsirkan ayat-ayat hukum secara langsung tetapi juga menggali makna-makna
tersembunyi yang relevan dengan kaidah figh Hanafi. Dengan demikian, tafsir ini
memberikan landasan hukum yang kuat bagi para fugaha mazhab Hanafi untuk
menjawab berbagai persoalan kontemporer dalam bidang hukum Islam.

Kedua, metode penafsiran Al-Jassash sangat mendalam dan analitis. Ia
mengelompokkan ayat-ayat hukum berdasarkan bab, mirip dengan struktur kitab
figh, sehingga memudahkan pembaca untuk menemukan topik yang relevan. Sebagai
contoh, dalam membahas ayat-ayat yang berkaitan dengan nikah, talak, dan waris, ia
memberikan ulasan yang luas tentang perbedaan pendapat antar-mazhab, lalu
menjelaskan alasan mazhab Hanafi memilih pendapat tertentu. Pendekatan ini tidak

40 Al-Dhahabi, 327.

4! Al-Dhahabi.

42Tnas Husni Al-Bahiji, A/-Wajiz fi Al-Tarikh Al-Islami (Beirut: Markaz Al-Kitab Al-Akadimi, 2017),
107.

43 Al-Dhahabi. 327.

Ta’wiluna: Jurnal llmu Al-Qur’an, Tafsir dan Pemikiran Islam, Vol, 5 No. 3, Desember 2024



Khazanah Penafsiran Fiqih Hanafi | 637

hanya menunjukkan keluasan ilmunya, tetapi juga menampilkan keragaman
pandangan dalam tradisi hukum Islam.

Ketiga, tafsir ini mencerminkan orisinalitas pemikiran Al-Jassash. Meski setia
pada mazhab Hanafi, ia tetap kritis terhadap pendapat yang dianggap kurang sesuai
dengan prinsip-prinsip Al-Qur'an dan Sunnah. Improvisasi ini menunjukkan
keberanian intelektual Al-Jassash dalam menggali hukum Islam. Hal ini terlihat
dalam pembahasannya tentang Surah Al-Baqarah ayat 228 mengenai masa tunggu
(iddah) wanita yang ditalak, di mana ia menguraikan dengan detail perbedaan antara
hitungan berdasarkan masa suci (fuAr) dan masa haid (quru).

Meskipun diakui keistimewaannya, tafsir Ahkam al-Qur'an juga menuai kritik.
Salah satu kritik utama datang dari Al-Dzahabi dalam kitab A/-Tafsir wa al-
Mufassirun. Kritik pertama adalah dugaan bahwa Al-Jassash sering kali terlalu jauh
dari konteks ayat dalam membahas hukum-hukum figh. Sebagai contoh, ketika
menafsirkan Surah Yusuf ayat 26, Al-Jassash membahas isu hukum seperti gugatan
seorang yang dizalimi dan perbedaan pendapat tentang kepemilikan anak terlantar,
yang secara langsung tidak terkait dengan ayat tersebut. Al-Dzahabi menilai bahwa
pendekatan seperti ini membuat tafsir Al-Jassash menyerupai kitab perbandingan
mazhab daripada tafsir Al-Qur'an itu sendiri.*

Kritik kedua adalah fanatisme mazhab Hanafi yang dianggap terlalu kental
dalam tafsir ini. Al-Jassash kerap menggunakan tafsirnya untuk menegaskan
keunggulan mazhab Hanafi dibandingkan mazhab lain, seperti Syafi’i dan Hanbali.
Hal ini terlihat, misalnya, dalam tafsirnya terhadap Surah Al-Bagarah ayat 232, di
mana ia menegaskan bahwa membatalkan puasa sunnah adalah haram kecuali dalam
keadaan darurat, sesuai dengan pendapat Hanafi. Pendapat ini ia paparkan tanpa
memberikan ruang yang seimbang kepada mazhab lain yang membolehkan
pembatalan puasa sunnah.*3

Kritik ketiga adalah dugaan kecenderungan terhadap paham Mu’tazilah. Al-
Jassash diduga terpengaruh oleh gurunya, Abu Hasan Al-Karkhi, yang dikenal sebagai
tokoh Mu’tazilah. Dugaan ini diperkuat oleh tafsir Al-Jassash terhadap Surah Al-
Baqarah ayat 102, di mana ia menolak keabsahan riwayat yang menyatakan bahwa
Rasulullah # pernah terkena sihir. Al-Jassash menyebut riwayat tersebut sebagai
kebohongan yang tidak sesuai dengan prinsip rasionalitas. Pendekatan ini konsisten
dengan pandangan Mu’tazilah yang cenderung menolak hal-hal yang sulit dinalar
secara logis.*

Kritik terakhir adalah kebencian Al-Jassash terhadap Muawiyah bin Abi
Sufyan, yang dianggap terlalu personal dan tidak relevan dengan penafsiran ayat-ayat
tertentu. Dalam menafsirkan Surah An-Nur ayat 55, misalnya, Al-Jassash
menegaskan bahwa ayat tersebut hanya berlaku untuk kepemimpinan Khulafa al-

44 Al-Dhahabi, 327.
4 Al-Dhahabi, 238.
46 Al-Dhahabi.

Ta’wiluna: Jurnal llmu Al-Qur’an, Tafsir dan Pemikiran Islam, Vol, 5 No. 3, Desember 2024



638 ’ M. Rifhan Hais, M. Afif Wafiudin

Rasyidin dan tidak mencakup kepemimpinan Muawiyah. Pendapat ini, meski tidak
sepenuhnya salah, dinilai Al-Dhahabi terlalu subjektif dan menimbulkan kesan
kurang adil.

Meskipun kritik-kritik ini cukup tajam, banyak ulama tetap mengakui
kontribusi besar tafsir Ahkam al-Qur'an. Kitab ini tidak hanya menjadi rujukan
penting bagi mazhab Hanafi tetapi juga memberikan wawasan berharga bagi kajian
tafsir hukum Islam secara umum.4’

Kesimpulan

Kitab Ahkam al-Qur'an karya Al-Jassash merupakan salah satu tafsir berbasis
hukum yang memiliki pengaruh besar, khususnya dalam tradisi mazhab Hanafi. Tafsir
ini menawarkan pendekatan yang mendalam terhadap ayat-ayat hukum, dengan
metode yang sistematis dan analitis. Keistimewaan kitab ini terletak pada
kemampuannya mengintegrasikan kaidah figh dengan penafsiran ayat-ayat Al-
Qur'an, menjadikannya rujukan utama bagi fugaha dalam memecahkan berbagai
persoalan hukum Islam. Namun, kitab ini tidak lepas dari kritik, terutama dari Al-
Dhahabi yang menyoroti beberapa aspek, yaitu penyimpangan figh, fanatisme
mazhab Hanafi, kecenderungan terhadap paham Mu’tazilah, dan kebencian kepada
Muawiyah. Setelah dianalisis, sebagian kritik tersebut, seperti dugaan fanatisme
mazhab dan pengaruh Mu’tazilah, memiliki dasar yang kuat. Namun, tuduhan
penyimpangan figh justru dapat dilihat sebagai bentuk improvisasi intelektual yang
masih sejalan dengan prinsip-prinsip mazhab Hanafi.

Meski terdapat sejumlah kekurangan, kitab Ahkam al-Qur'an tetap menjadi
karya monumental yang berkontribusi besar dalam pengembangan tafsir hukum
Islam. Kajian ini menegaskan pentingnya menilai suatu karya secara proporsional,
dengan mempertimbangkan konteks historis dan tujuan penyusunan kitab tersebut.
Ke depan, penelitian lebih lanjut diperlukan untuk mengeksplorasi pengaruh Ahkam
al-Qur'an terhadap mazhab lain dan relevansinya dalam menjawab tantangan hukum
Islam di era modern.

Daftar Pustaka

‘Abdullah, Abi Bakr Muhammad bin. Ahkam Al-Qur’an, Juz 1. Beirut: Dar Al-Kutub
Al-‘Tlmiyyah, 2013.

Abu Sa’d, ‘Abdussalam Muhammad. A/-Tafsir Al-Fighi ‘inda Ibn ‘Atiyah. Libya:
Jami’ah Da’wah Al-Islamiyyah Al-‘Alamiyyah, 2003.

47 < Abdullah Khidir Hamd, Madkhal ila ‘Ulum Al-Qur’an wa Al-Ittijahat i “Ulim Al-Tafsir (Beirut:
Dar Al-Kutub Al-‘Ilmiyyah, 2019), 77-78.

Ta’wiluna: Jurnal llmu Al-Qur’an, Tafsir dan Pemikiran Islam, Vol, 5 No. 3, Desember 2024



Khazanah Penafsiran Fiqih Hanafi | 639

Al-Ahdal, Yusuf Muhammad dan Majdi Muhammad Surur Sa’d Basallum, /s’ad Al-
Nas Ii Al-Wigayah min Al-Sihr wa Al-Khannas. Beirut: Dar Al-Kutub Al-
‘Ilmiyyah, 2006.

Albar, Deni dkk. Variasi Metode Tatsir AI-Qur’an. Bandung: Prodi S2 Studi Agama-
Agama UIN Sunan Gunung Djati Bandung, 2020.

‘Alim, ‘Abd Rabbi Al-Nabi. A/-Tafsir Al-Fighi Al-Hadith: Qadaya Usuliyyah wa
Fighiyyah. Tatouan: Jami’ah ‘Abdul Malik Al-Sa’di, 2005.

Al-‘Asqalani, Ibnu Hajar. Fath Al-Bari’bi Sharh Sahih Al-Bukhari, Juz 10, Cet. 1. N.p:
Islam Kutub, 2000.

Al-Atyubi, Muhammad bin ‘Ali bin Adam bin Musa. Sharh Sunan Al-Nasa’i Al-
Musamma Dhakhirah Al-‘Ugba fi Sharh Al-Mujtaba, Juz 32, Cet. 1. Mekkah:
Dar Al-Broum, 2003.

Al-Bahiji, Inas Husni. A/-Wajiz fi Al-Tarikh Al-Islami. Beirut: Markaz Al-Kitab Al-
Akadimi, 2017.

Al-Dhahabi, Muhammad Husain. A/-Tafsir wa Al-Mufassirun, Juz 2. Kairo:
Maktabah Wahbab, tt.

Al-Dhahabi, Shamsuddin Muhammad bin Ahmad bin Uthman. Siyar A’lam Al-
Nubala, Juz 15, Cet. II. Beirut: Mu’assasah Al-Risalah, 1974.

Al-Dhahabi, Shamsuddin Muhammad bin Ahmad bin Uthman. Siyar A’lam Al-
Nubala, Juz 16, Cet. 11. Beirut: Mu’assasah Al-Risalah, 1974.

Al-Ghimrani, Abi Al-Husain Yahya bin Abi Al-Khair bin Salim. A/-Bayan fi
Madhhab Al-Imam Al-Shati’i, Juz 2. Jeddah: Dar Al-Minhaj, tt.

Hamd, Abdullah Khidir. Madkhal ila ‘Ulum Al-Qur’an wa Al-Ittijahat fi ‘Ulum Al-
Tafsir. Beirut: Dar Al-Kutub Al-‘Ilmiyyah, 2019.

Al-Islamiyyah, Wizarah Al-Auqaf wa Al-Shu’un. A/-Mausu’ah Al-Fighiyyah, Juz 28.
Kuwait: Islam Kutub, tt.

Al-Jasas. Ahkam Al-Qur’an, Juz 1. Beirut: Dar Al-Kutub Al-‘Ilmiyyah, 2012.
Al-Jasas Ahkam Al-Qur’an, Juz I1. Beirut: Dar Al-Kutub Al-‘Ilmiyyah, 2012.
Al-Jasas. Ahkam Al-Qur’an, Juz 11. Beirut: Mu’assasah Al-Tarikh Al-‘Arabi, 1996.
Al-Jassas, Ahkam Al-Qur’an, Juz 4. Kairo: Mu’assasah Al-Tarikh Al-‘Arabi, 1992.

Khanzah, Haitham ‘Abdul Hamid. Tatawwur Al-Fikr Al-Usuli Al-Hanafi. Beirut: Dar
Al-Kutub Al-‘Ilmiyyah 2006.

Khinn, Mustafa Sa’id. A/-Fighi Al-Manhaji ‘ala Madhhab Al-Imam Al-Shati’i, Vol.
2 Dubai: Dar Al-Qalam, 2006.

Ta’wiluna: Jurnal llmu Al-Qur’an, Tafsir dan Pemikiran Islam, Vol, 5 No. 3, Desember 2024



640 ’ M. Rifhan Hais, M. Afif Wafiudin

Al-Kurdi, Muhammad Tabhir. Tarikh Al-Qur’an wa Ghara’ibu Rasmihi wa Hukmuhu.
N.p.: Islam Kutub, 1987.

Lashin, Musa Shahin. Fath Al-Mun’im Sharh Sahih Muslim, Juz 8, Cet. 1. Kairo: Dar
AlShurig, 2002.

Al-Maraachli, Yusuf ‘Abdurrahman. ‘Ulum Al-Qur’an Al-Karim. Kairo: Dar Al-
Ma’rifah, 2010.

Al-Marginani, Abi Al-Mu’ali Mahmud bin Ahmad. A/-Dhakhirah Al-Burhaniyyah
Al-Musamma Dhakhirah Al-Fatawa fi Al-Fighi ‘ala Madhhab Al-Hanafi, Juz 3.
Beirut: Dar Al-Kutub Al-‘Ilmiyyah, 2019.

Mubarok, Frenky. Wacana Teologi Islam Kalsik. Indramayu: Penerbit Adab, 2021.

Al-Qattan, Mana’. Mabahith fi ‘Ulum Al-Qur’an, Cet. XI. Kairo: Maktabah Wahbah,
2000.

Al-Qurashi, ‘Abdul Qadir bin Muhammad. Jawahir Al-Mudiyyah fi Tabagat Al-
Hanafiyyah, Juz 15, Cet. Il. Giza: Dar Hijr, 1993.

Al-Qurtubi, Abu Al-Hasan ‘Ali bin Khalaf bin ‘Abdul Malik bin Battal. Sharh Sahih
Al-Bukhari Ii Ibni Battal, Juz 9. Riyadh: Maktabah Al-Rushd, tt.

Al-Rumi, Fahd bin ‘Abdurrhman bin Sulaiman. /¢tijahat Al-Tafsir i Al-Qarn Al-
Rabi’ ‘Ashr Al-Hijri, Al-Risalah Al-‘Tlmiyyah. N.p” IslamKutub, n.d.

Sa’dawi, Salah ‘Abduttawa. A/fu Mal’unah ‘an Al-Qur’an Al-Karim. Riyadh: Dar Al-
Fasliyyah, tt.

Al-Sakuni, Abi ‘Ali Umar bin Muhammad bin Hamd bin Khalil. A/-Tamyiz lima
Auda’ahu Al-Zamakhshari min Al-I'’tizal fi Tafsir Al-Kitab Al-‘Aziz, Juz 2.
Beirut: Dar Al-Kutub Al-‘Ilmiyyah, 2005.

Al-Shinqiti, Muhammad Habibullah bin ‘Abdullah. Zad Al-Muslim fima Ittitag
‘alaihi AlI-Bukhari wa Muslim, Juz 3. Beirut: Dar Al-Kutub Al-‘Ilmiiyah, 2012.

Al-Shafi’i, Abi Ishaq Al-Shairazi.Tabagat Al-Fugaha’. Beirut: Dar Al-Ra’is Al-
‘Arabi, tt.

Al-Shafi’i, Muhammad bin Idriss. A/-Umm, Juz 2, Cet. 1. Kairo: Dar Al-Wafa, 2001.

Al-Sijistani, Abu Dawud. Sunan Abu Dawud ma’a Hashiyah ‘Aun Al-Ma’bud, Juz 1.
Beirut: Dar Al-Kitab Al-‘Arabi, tt.

Taml, Yusuf. Usul Maqasid Al-Shari’ah ‘inda Abi Bakr Al-Jasas. Beirut: Dar Kutub
Al-‘Ilmiyyah, 2020.

Yusuf, Yunan. Aliran pikiran Islam Pemikiran Kalam. Dari Kahwarij ke Buya Hamka
hingga hasan Hanafi, Cet. 1. Jakarta: Prenamedia Group, 2014.

Ta’wiluna: Jurnal llmu Al-Qur’an, Tafsir dan Pemikiran Islam, Vol, 5 No. 3, Desember 2024



