
Ta’wiluna: Jurnal Ilmu Al-Qur’an, Tafsir dan Pemikiran Islam  
Volume 5, Number 3 Desember 2024  

e-ISSN: 2723-0422  
https://ejournal.iaifa.ac.id/index.php/takwiluna 
 

 

Ta’wiluna: Jurnal Ilmu Al-Qur’an, Tafsir dan Pemikiran Islam, Vol, 5 No. 3, Desember 2024  

This work is licensed under a Creative 

Commons Attribution‐ShareAlike 4.0 

International License 

Accepted: 

 November 2024 

Revised: 

Desember 2024 

Published: 

Desember 2024 

 

Khazanah Penafsiran Fiqih Hanafi 

(Studi Kritis terhadap Kitab Tafsir Al-Jassash) 
 

Muhamad Rifhan Hais 

Universitas Islam Negeri Sunan Ampel Surabaya 
Gmail: rieffhan@gmail.com 

 

M. Afif Wafiudin 

Universitas Islam Negeri Sunan Ampel Surabaya 
Gmail: m.afifwafiudin2710@gmail.com 

 

 

Abstract 

Al-Jassas is one of the prominent scholars of Quranic exegesis within the Hanafi 
school of thought, whose work, Ahkam al-Qur'an, serves as a primary reference in 
legal-oriented tafsir studies. This research aims to analyze Al-Dhahabi's critique of 
Ahkam al-Qur'an, which includes accusations of legal deviations, Hanafi sectarian 
bias, Mu'tazilite tendencies, and hostility toward Muawiyah. Through a library 
research approach and critical analysis, the study finds that some of Al-Dhahabi's 
criticisms, such as the claim of sectarian bias, are well-founded. However, the 
accusation of legal deviations can instead be seen as a form of interpretative 
improvisation that remains aligned with the principles of the Hanafi school. In 
conclusion, despite some valid criticisms, this work remains a monumental and 
authoritative contribution among Hanafi scholars.  

Keywords: Al-Jassash, tafsir, fiqih, Hanafi. 

Abstrak 

Al-Jassash adalah salah satu ulama tafsir penting dalam mazhab Hanafi, yang 
karyanya, Ahkam al-Qur'an, menjadi rujukan utama dalam kajian tafsir berbasis 
hukum. Penelitian ini bertujuan untuk menganalisis kritik Al-Dzahabi terhadap kitab 
Ahkam al-Qur'an, yang mencakup tuduhan penyimpangan fiqh, fanatisme mazhab 
Hanafi, kecenderungan Mu'tazilah, dan kebencian kepada Muawiyah. Dengan 
pendekatan studi pustaka dan analisis kritis, penelitian ini menemukan bahwa 
sebagian kritik Al-Dzahabi, seperti fanatisme mazhab, memiliki dasar yang kuat. 
Namun, tuduhan penyimpangan fiqh justru dapat dianggap sebagai bentuk 
improvisasi tafsir yang masih relevan dengan prinsip-prinsip mazhab Hanafi. 
Kesimpulannya, meskipun ada beberapa kritik valid, kitab ini tetap menjadi karya 
monumental yang otoritatif di kalangan ulama Hanafi. 

Kata Kunci: Al-Jassash, tafsir, fiqih, Hanafi. 

https://ejournal.iaifa.ac.id/index.php/
mailto:rieffhan@gmail.com
mailto:m.afifwafiudin2710@gmail.com


626 M. Rifhan Hais, M. Afif Wafiudin 
 

Ta’wiluna: Jurnal Ilmu Al-Qur’an, Tafsir dan Pemikiran Islam, Vol, 5 No. 3, Desember 2024  

Pendahuluan  

Al-Qur’an merupakan kitab suci umat Islam yang memuat berbagai ajaran, 

termasuk ayat-ayat hukum yang menjadi pedoman hidup manusia, baik untuk 

kepentingan dunia maupun akhirat. Pada masa Rasulullah, umat Islam mampu 

memahami hukum-hukum tersebut dengan mudah karena latar belakang mereka 

sebagai bangsa Arab yang akrab dengan bahasa Al-Qur'an. Namun, untuk persoalan 

tertentu yang hukum atau penjelasannya masih samar, mereka langsung merujuk 

kepada Rasulullah untuk mendapatkan penjelasan yang lebih spesifik.1 

Sepeninggal Rasulullah, umat Islam menghadapi tantangan besar dalam 

menggali hukum-hukum syariat secara mandiri. Langkah pertama yang dilakukan 

adalah kembali kepada Al-Qur’an sebagai sumber hukum utama. Jika tidak 

ditemukan jawaban yang memadai, mereka merujuk kepada Sunnah. Apabila tidak 

menemukan solusi dari keduanya, mereka menggunakan ijtihad, yaitu penalaran 

hukum berdasarkan prinsip-prinsip Al-Qur’an dan Sunnah. Pendekatan ini melahirkan 

sistem hukum Islam yang berkembang pesat, termasuk lahirnya berbagai mazhab 

fiqh. 

Mazhab fiqh yang dikenal hingga saat ini, seperti Hanafi, Maliki, Syafi’i, dan 

Hanbali, memainkan peran penting dalam membentuk corak tafsir berbasis hukum. 

Mazhab Hanafi, misalnya, memiliki ciri khas dalam penafsiran ayat-ayat hukum yang 

mengedepankan logika dan analogi (qiyas). Salah satu ulama besar mazhab ini adalah 

Abu Bakar Al-Razi atau Al-Jassash, yang menyusun kitab Ahkam al-Qur'an. Kitab 

ini merupakan karya monumental dalam bidang tafsir fiqh, karena tidak hanya 

membahas ayat-ayat hukum tetapi juga menguraikan perbedaan pendapat di kalangan 

ulama.2 

Namun, kitab Ahkam al-Qur'an tidak lepas dari kritik. Salah satu ulama yang 

memberikan perhatian serius terhadap karya ini adalah Al-Dzahabi dalam kitabnya 

Al-Tafsir wa al-Mufassirun. Al-Dzahabi menyoroti empat hal utama dalam kitab 

tafsir Al-Jassash, yaitu: (1) dugaan penyimpangan fiqh dari konteks ayat, (2) 

fanatisme terhadap mazhab Hanafi, (3) kecenderungan terhadap paham Mu’tazilah, 

dan (4) kebencian kepada Muawiyah. Kritik ini menimbulkan polemik di kalangan 

ulama dan pembaca tafsir tersebut. 

Penelitian ini bertujuan untuk menganalisis kritik Al-Dzahabi terhadap kitab 

Ahkam al-Qur'an karya Al-Jassash. Kajian ini penting karena Ahkam al-Qur'an masih 

menjadi salah satu rujukan utama dalam memahami ayat-ayat hukum, terutama bagi 

kalangan mazhab Hanafi. Selain itu, klarifikasi terhadap kritik tersebut dapat 

memberikan pemahaman yang lebih objektif mengenai metode dan kontribusi Al-

Jassash dalam tafsir fiqh.  

                                                             
1 S{ala>h} ‘Abduttawa>b Sa’da>wi>, Alfu Mal’u>nah ‘an Al-Qur’a>n Al-Kari>m (Riyadh: Da>r Al-Fas}liyyah, tt.), 

227. 
2 Abi> Bakr Muh}ammad bin ‘Abdulla>h, Ah}ka>m Al-Qur’a>n, Juz 1 (Beirut: Da>r Al-Kutub Al-‘Ilmiyyah, 

2013), 7. 



Khazanah Penafsiran Fiqih Hanafi 627 
 

Ta’wiluna: Jurnal Ilmu Al-Qur’an, Tafsir dan Pemikiran Islam, Vol, 5 No. 3, Desember 2024  

Metode Penelitian 

Penelitian ini termasuk jenis penelitian kepustakaan (library research) yaitu 

serangkaian penelitian yang berkenaan dengan metode pengumpulan data pustaka 

atau penelitian yang dilakukan di perpustakaan yang objek penelitian biasanya digali 

lewat beragam informasi kepustakaan (buku, ensiklopedi, jurnal ilmiah, koran, 

majalah, dan dokumen). Dalam penelitian ini penulis memperoleh data dari berbagai 

sumber. Kemudian data tersebut diklasifikasikan menjadi data primer dan data 

sekunder. Sumber primer adalah semua bahan-bahan informasi dari tangan pertama 

atau dari sumber orang yang diperolah dari data asli atau pokok. Di antanya yaitu 

kitab Ah}ka>m Al-Qur’a>n karya Al-Jassash. Sedangkan data Sekunder merupakan 

sumber data bersifat umum untuk meneliti yang isinya mendukung data primer yaitu 

data-data yang berkaitan judul penelitian yang peneliti lakukan baik berupa buku-

buku, hasil penelitian, jurnal, dan literatur lainnya 

Penelitian ini menggunakan metode mawdhu'i (tematik) studi tokoh dengan 

fokus utama pada kritik al-Dzahabi terhadap kitab karya al-Jassas. Teknik 

pelaksanaannya melibatkan pengumpulan seluruh ayat yang membahas tentang budak, 

kemudian dilakukan inventarisasi dan penyusunan berdasarkan urutan kronologis 

turunnya ayat (al-tartib al-nuzuli). Hal ini bertujuan untuk memahami konteks historis 

dan progresivitas ajaran al jassas dalam kitab tafsirnya.. Menurut Abdul Mustaqim, 

dalam karyanya Epistemologi Tafsir Kontemporer, tafsir maudhu’i salah satu metode 

penafsiran Al-Qur'an yang berfokus pada pembahasan tematik atau subjek tertentu 

yang terdapat dalam Al-Qur'an. Dalam tafsir ini, berbagai ayat yang berkaitan dengan 

suatu tema dikumpulkan, dianalisis, dan dikontekstualisasikan untuk menghasilkan 

pemahaman yang lebih holistik dan mendalam mengenai tema tersebut.3  

Abdul Mustaqim menyatakan bahwa tafsir maudhui memiliki kelebihan dalam 

memberikan solusi yang relevan terhadap persoalan kontemporer dengan tetap 

berpijak pada prinsip-prinsip Al-Qur'an. Ia menekankan pentingnya memahami 

konteks historis, kebahasaan, dan sosial dalam proses penafsiran tematik ini. 

Sedangkan Studi tokoh menurut Abdul Mustaqim merupakan salah satu metode 

penelitian dalam studi tafsir Al-Qur'an yang berfokus pada kajian pemikiran atau 

metode yang digunakan oleh seorang tokoh tertentu dalam memahami dan 

menafsirkan Al-Qur'an. Dalam buku Epistemologi Tafsir Kontemporer, Abdul 

Mustaqim menjelaskan bahwa studi tokoh dilakukan dengan mengidentifikasi dan 

menganalisis pemikiran-pemikiran kunci dari seorang mufasir, termasuk metode, 

pendekatan, dan konteks historis yang memengaruhi tafsirannya. Pendekatan ini 

bertujuan untuk memahami kontribusi tokoh tersebut terhadap perkembangan ilmu 

                                                             

3 Abdul Mustaqim, Epistemologi Tafsir Kontemporer: Analisis Komparatif antara Tafsir Tahlili, 

Maudhui, dan Hermeneutika, Yogyakarta: LKiS, 2010, hal. 67. 

 



628 M. Rifhan Hais, M. Afif Wafiudin 
 

Ta’wiluna: Jurnal Ilmu Al-Qur’an, Tafsir dan Pemikiran Islam, Vol, 5 No. 3, Desember 2024  

tafsir secara lebih mendalam.4 Dalam penelitian ini, penulis menggunakan tokoh al-

Dzahabi sebagai objek kajian utama, khususnya dalam kritikannya terhadap karya Al-

Jassas. Al-Dzahabi dikenal sebagai seorang ulama yang kritis dalam menilai karya-

karya ulama terdahulu, termasuk dalam kajiannya terhadap tafsir dan pemikiran 

hukum Islam yang dituangkan Al-Jassas. Pendekatan ini dilakukan untuk memahami 

bagaimana al-Dzahabi menganalisis, mengkritik, dan menilai pemikiran serta metode 

tafsir yang digunakan oleh Al-Jassas, sekaligus menggali implikasi dan kontribusinya 

terhadap perkembangan ilmu tafsir dan hukum Islam. 

Hasil Penelitian dan Pembahasan 

A. Tinjauan Umum Tafsir Ahkam 

Tafsir ahkam merupakan tafsir yang menitikberatkan pembahasan pada ayat-

ayat hukum, atau bisa diartikan hanya mengambil ayat yang berbasis hukum syariat 

sebagai objeknya,5 dan termasuk salah satu dari varian tafsir maudhu’i.6 Karakteristik 

kitab tafsir yang berbasis fiqih pada umumnya mempunyai kedalaman deduksi yang 

lebih besar, dan memungkinkan penggunaan pikiran yang lebih besar dalam diskusi 

serta keseimbangan antar berbagai pendapat. 

Penerapan tafsir bercorak fiqih secara teori sebenarnya sudah ada sejak masa 

Rasulullah saw ketika beliau menjelaskan banyak ayat kepada para sahabat, berikut 

menjelaskan hukum-hukumnya. Kemudian para sahabat menyikapi permasalahan apa 

saja yang mereka temukan, dan mereka akan mencari terlebih dahulu pada Kitab 

Allah, kemudian Sunnah Rasulullah, kemudian mereka berijtihad secara mandiri yang 

dengan itu cenderung memunculkan perbedaan dalam menyimpulkan sebuah hukum.7  

Salah satu kasus perbedaan pendapat adalah tentang masa tunggu bagi istri 

yang ditalak suaminya, apakah dihitung berdasarkan suci atau haid. Umar bin 

Khattab, Ali bin Abi Thalib, Ibnu Mas’ud berpendapat bahwa batasnya adalah 

hitungan haid, sedangkan Abdullah bin Umar, Zaid bin Tsabit, dan Aisyah 

berpendapat masa tunggu itu acuannya adalah hitungan suci.8 

Perbedaan pendapat ayat ini berawal dari Surah Al-Baqarah ayat 228:  

 وَالْمُطلََّقَاتُ يَ تَ ربََّصْنَ بأِنَفُسِهِنَّ ثَلََثةََ قُ رُوء  
Yang dalam bahasa Arab, kata  ٍقرُُوء  bisa diartikan dengan haid dan suci.9 

Dengan demikian, keadaan terus berlanjut dalam ijtihad  yang dilakukan para imam, 

                                                             

4 Abdul Mustaqim, Epistemologi Tafsir Kontemporer: Studi Kritis Atas Cara Pendekatan Para 

Mufasir Terhadap Al-Qur'an (Yogyakarta: LKiS, 2012), 23. 
5 ‘Abd Rabbi Al-Nabi> ‘A>lim, Al-Tafsi>r Al-Fiqhi> Al-H{adi>th: Qad}a>ya> Us}u>liyyah wa Fiqhiyyah (Tatouan: 

Ja>mi’ah ‘Abdul Ma>lik Al-Sa’di>, 2005), 15. 
6 ‘Abdussala>m Muh}ammad Abu> Sa’d, Al-Tafsi>r Al-Fiqhi> ‘inda Ibn ‘At}iyah (Libya: Jami>’ah Da’wah 

Al-Isla>miyyah Al-‘Ala>miyyah, 2003). 52. 
7 Yu>su>f ‘Abdurrah}ma>n Al-Maraachli, ‘Ulu>m Al-Qur’>an Al-Kari>m (Kairo: Da>r Al-Ma’rifah, 2010), 444. 
8 Al-Maraachli. 
9 Al-Jas}a>s}, Ah}ka>m Al-Qur’a>n, Juz II (Beirut: Mu’assasah Al-Tari>kh Al-‘Arabi>, 1996), 71. 



Khazanah Penafsiran Fiqih Hanafi 629 
 

Ta’wiluna: Jurnal Ilmu Al-Qur’an, Tafsir dan Pemikiran Islam, Vol, 5 No. 3, Desember 2024  

antara lain Maliki, Hanafi, Syafi’i dan Hambali, dan yang lainnya seperti Al-Laith, 

Ibnu Abi Laila Al-Auza’i, Al-Thabari, Abu Dawud Al-Dzahiri, Ja’fari, Al-Zaidi dan 

lain-lain. Namun semua aliran fiqih tersebut telah hilang tidak seperti empat yang 

disebutkan di awal dari segi kebenarannya, pengikutnya dan keabsahan kaidahnya.10 

Ketika madzhab-madzhab ahli fiqih telah muncul dengan struktur yang begitu baik 

dan berdasarkan prinsip-prinsip ijtihad serta telah dikodifikasinya produk pemikiran 

mereka dan menyebar di kalangan umat, maka kelompok ulama pun terpengaruh oleh 

masing-masing madzhab tersebut, sebagaimana para ahli hukum di masa sahabat 

yang diikuti oleh para sahabat lain dan tabi’in. 

B. Biografi Al-Jassash 

Nama aslinya adalah Abu Bakar Ahmad bin Ali Al-Razi,11 dikenal juga sebagai 

Al-Jassash dikarenakan profesinya sebagai penjual kapur.12 Ia dilahirkan pada tahun 

315 H. ia datang ke kota Baghdad pada masa mudanya dan menetap di sana. Dalam 

karir perjalanan intelektualnya, ia pernah menuntut ilmu kepada Abu Hasan Al-

Karkhi. Karena dinilai pandai dan cakap dalam ilmu keagamaan, ia akhirnya 

memimpin madzhab Hanafi di zamannya setelah wafatnya gurunya, Abu Bakar Hasan 

Al-Karkhi pada tahun 344 H, yakni pada usia yang ke-39. Selain itu ia juga 

mengambil alih dewan pengajaran gurunya di kota Baghdad sampai Allah 

mewafatkannya pada tahun 370 H.13 

Dalam pandangan fiqih, tentunya Al-Jassash terpengaruh dari Al-Karkhi yang 

bermadzhab Hanafi dan ia banyak mendengar hadis dari ulama-ulama terkenal di 

masa itu. Semasa hidupnya, Al-Jassash menulis beberapa kitab diantaranya yang 

paling terkenal adalah Fus}u>l fi> Us}u>l dan Ah}ka>m Al-Qur’a>n. Selain dua kitab tadi, ia 

juga menulis kitab Sharh} di antaranya Sharh} Asma>ulla>h Al-H{usna>,Sharh} Kitab 

As}ha>bi dan lain-lain, di mana ia merangkum, menjelaskan dan mengomentari kitab-

kitab tersebut.14 

C. Kitab Ah}ka>m Al-Qur’a>n. 

Al-Jassash dengan kitab tafsirnya yakni Ah}ka>m Al-Qur’a>n, menjadi salah satu 

kitab tafsir bercorak fiqih yang paling populer dan penting, terutama menurut 

madzhab Hanafi. Al-Jassash tidak menafsirkan seluruh ayat dalam Al-Qur’an, ia 

hanya menafsirkan beberapa ayat yang ia rasa perlu untuk ditafsirkan saja, yang 

                                                             
10 Fahd bin ‘Abdurrh}ma>n bin Sulaima>n Al-Ru>mi>, Ittija>ha>t Al-Tafsi>r fi> Al-Qarn Al-Ra>bi’ ‘Ashr Al-
Hijri>, Al-Risalah Al-‘Ilmiyyah (N.p” IslamKutub, n.d.), 444. 
11 ‘Abdul Qa>dir bin Muh{ammad Al-Qurashi>, Jawa>hir Al-Mud}iyyah fi> T{abaqa>t Al-H{anafiyyah, Juz 15, 

Cet. II (Giza: Da>r Hijr, 1993), 67. Atau lihat Wiza>rah Al-Auqa>f wa Al-Shu’u>n Al-Isla>miyyah, Al-
Mausu>’ah Al-Fiqhiyyah, Juz 28 (Kuwait: Isla>m Kutub, tt.), 367. 
12 Mana>’ Al-Qatt}a>n, Maba>hith fi> ‘Ulu>m Al-Qur’a>n, Cet. XI (Kairo: Maktabah Wahbah, 2000), 366. 
13 Abi> Ish}a>q Al-Shaira>zi> Al-Sha>fi’i>, T{abaqa>t Al-Fuqaha>’ (Beirut: Da>r Al-Ra>’is Al-‘Arabi>, tt.), 144). 

Atau lihat Shamsuddi>n Muh}ammad bin Ah{mad bin Uthma>n Al-Dhahabi>, Siyar A’la>m Al-Nubala>, Juz 

16, Cet. II (Beirut: Mu’assasah Al-Risa>lah, 1974), 340. 
14 Yu>su>f Taml, Us}u>l Maqa>s{id Al-Sha>ri’ah ‘inda Abi> Bakr Al-Jas}a>s} (Beirut: Da>r Kutub Al-‘Ilmiyyah, 

2020), 14. 



630 M. Rifhan Hais, M. Afif Wafiudin 
 

Ta’wiluna: Jurnal Ilmu Al-Qur’an, Tafsir dan Pemikiran Islam, Vol, 5 No. 3, Desember 2024  

notabene hanya ayat yang berkaitan dengan hukum atau fiqih, mengingat bahwa 

penulisan tafsirnya adalah menjelaskan kandungan hukum.15 

Yang menarik dari kitab ini adalah, meskipun ia dituliskan berdasarkan urutan 

surah, namun ia bisa menggolongkan setiap babnya seperti buku fiqih. Al-Jassash 

menjadikan setiap babnya mempunyai judul  yang memuat persoalan-persoalan yang 

ia sebutkan dan menyebutkan perbedaan pendapat mengenai persoalan-persoalan 

serta mengulas pembahasan yang dianggap penting dengan ulasan yang luas. 

 

D. Penafsiran Surah Al-Fatihah 

 بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ }
“Dengan menyebut nama Allah Yang Maha Pemurah lagi Maha Penyayang.”. 

(QS.  al-Fatihah:1) 

Pada permulaan ayat, Al-Jassash membicarakan sembilan aspek yang 

memungkinkan untuk dijadikan kajian terkait dengan Basmallah. 1) Membahas 

makna kata ganti (dhamir) di dalamnya. 2) Apakah Basmallah merupakan bagian 

pembukaan dari Al-Qur’an. 3) Apakah Basmallah termasuk dalam surah Al-Fatihah. 

4) Apakah Basmallah merupakan permulaan setiap surah. 5) Apakah Basmallah 

merupakan ayat yang sempurna atau tidak. 6) Hukum membaca Basmallah dalam 

shalat. 7) Hukum mengulangi membaca Basmallah di awal surah dalam shalat. 8) 

Membacanya dengan suara keras. 9) Menyebutkan faedah dan makna yang 

terkandung di dalamnya. Tetapi dalam pembahasan kali ini, aspek pertama tidak akan 

dijelaskan. Sebab dalam aspek tersebut, terkandung pembahasan gramatikal bahasa 

yang bukan merupakan bahasan fiqih, melainkan merupakan bahasan ilmu nahwu. 

1. Apakah Basmallah merupakan bagian pembukaan dari Al-Qur’an?: Al-Jassash 

mengatakan jika para ulama tidak ada yang memperselisihkan bahwa 

Basmallah merupakan bagian daripada Al-Qur’an, karena Basmallah telah 

terdapat di dalam surah An-Naml ayat 30. Diriwayatkan dari Abu Qatan dari 

Mas’udi dari Harith Al-‘Akli bahwa Rasulullah saw menulis pada permulaan 

setiap kitab bismikallahumma hingga turun surah Hud ayat 41: bimillahi 

majreha wa mursaha, beliau baru menuliskan basmallah. Kemudian turun 

surah Al-Isra’ yat 110, beliau menambahkan al-rahman. Maka turun ayat yang 

mengisahkan Nabi Sulaiman, lalu Rasulullah saw menuliskannya pada waktu 

itu juga. Diriwayatkan bahwa Rasulullah saw tidak atau belum menuliskan 

Basmallah secara lengkap sebagaimana yang masyhur di kalangan umat 

muslim, sehingga turun surah An-Naml.16 

                                                             
15 Deni Albar dkk., Variasi Metode Tafsir Al-Qur’an (Bandung: Prodi S2 Studi Agama-Agama UIN 

Sunan Gunung Djati Bandung, 2020), 73. 
16 Muh}ammad T{a>hir Al-Kurdi>, Ta>ri>kh Al-Qur’a>n wa Ghara>’ibu Rasmihi wa H{ukmuhu (N.p.: Isla>m 

Kutub, 1987), 159. Abu> Da>wud Al-Sijistani, Sunan Abu> Da>wud ma’a H{a>shiyah ‘Aun Al-Ma’bu>d, Juz 

1 (Beirut: Da>r Al-Kita>b Al-‘Arabi>, tt.), 288. 



Khazanah Penafsiran Fiqih Hanafi 631 
 

Ta’wiluna: Jurnal Ilmu Al-Qur’an, Tafsir dan Pemikiran Islam, Vol, 5 No. 3, Desember 2024  

2. Apakah Basmallah termasuk bagian dari Al-Fatihah? Muncul perbedaan 

pendapat antara ulama Kufah dan Basrah, di mana ulama Kuffah menghitung 

Basmallah sebagai satu ayat, sedangkan ulama Basra tidak menghitungnya 

sebagai ayat. Menurut Al-Jassash, tidak ada satupun riwayat  yang 

mengatakan secara jelas bahwa Basmallah termasuk dalam surah Al-Fatihah. 

Namun, menurut Al-Karkhi, Basmallah dibaca pelan ketika shalat. Ini menjadi 

petunjuk bagi Al-Jassash untuk mengklaim bahwa Basmallah tidak termasuk 

dalam surah Al-Fatihah. Karena jika Basmallah termasuk dari surah Al-

Fatihah, Al-Karkhi pasti akan membacanya dengan suara keras ketika 

shalat.17 

3. Apakah Basmallah merupakan permulaan setiap surah? Berdasarkan apa yang 

telah disebutkan Al-Jassash, keyakinan mazhab Hanafi adalah meyakini 

bahwa Basmallah bukanlah bagian dari surah Al-Fatihah karena tidak dibaca 

keras saat shalat. Dan karena Basmallah bukan bagian dari surah Al-Fatihah, 

maka begitu juga hukumnya pada surah-surah yang lain.18 Adapun bagi 

madzhab Syafi’i, Basmallah diyakini sebagai awalan atau bagian pada setiap 

surah.19 Tidak ada seorangpun yang mendahuluinya dalam pernyataan ini, 

karena perdebatan pendapat di antara ulama salaf hanya mengenai apakah 

Basmallah bagian dari surah Al-Fatihah atau bukan. 

4. Apakah Basmallah merupakan ayat yang sempurna atau tidak? Tidak ada 

perbedaan pendapat bahwa Basmallah bukanlah satu ayat yang sempurna, jika 

mengacu pada surah An-Naml ayat 30. Namun kendati Basmallah tidak 

menjadi satu ayat yang sempurna di surah An-Naml ayat 30, ia masih bisa 

dikatakan sebagai satu ayat yang sempurna jika mengacu pada surah Al-

Fatihah ayat kedua. Hal ini juga serupa pada sabda-Nya di surah Al-Fatihah 

ayat satu, di mana ia dikatakan sebagai satu ayat yang sempurna, namun ia 

tidak dikatakan sebagai satu ayat sempurna jika mengacu pada surah Yunus 

ayat 10.20 

5. Hukum membaca Basmallah dalam shalat. Banyak ulama dari kalangan 

Hanafi bahkan hingga Syafi’i mengatakan bahwa Basmallah harus dibaca 

setelah membaca ta’awudz dan sebelum membaca Al-Fatihah.   

6. Hukum mengulangi bacaan Basmallah dalam shalat. Jika kebanyakan ulama 

sepakat mengenai kewajiban membaca Basmallah di dalam shalat, maka 

mereka berselisih dalam masalah pengulangannya di setiap rakaat dan 

permulaan shalat. Abu Yusuf dan Abu Hanifah membaca satu kali pada setiap 

                                                             
17 Al-Jas}a>s}, Ah}ka>m Al-Qur’a>n, Juz 1 (Beirut: Da>r Al-Kutub Al-‘Ilmiyyah, 2012), 7.  
18 Al-Jass}a>s}. 
19 Baca Al-Umm pada bab “Ba>b Al-Qira>’ah ba’d Al-Ta’awudh”. Muhammad bin Idris>s Al-Sha>fi’i>, Al-
Umm, Juz 2, Cet. I (Kairo: Da>r Al-Wafa>, 2001), 243-248. Atau baca Abi> Al-H{usain Yah}ya> bin Abi> Al-

Khair bin Sa>lim Al-Ghimra>ni>, Al-Baya>n fi> Madhha>b Al-Ima>m Al-Shafi’i>, Juz 2 (Jeddah: Da>r Al-

Minha>j, tt.), 182. 
20 Al-Jass}a>s}, 12. 



632 M. Rifhan Hais, M. Afif Wafiudin 
 

Ta’wiluna: Jurnal Ilmu Al-Qur’an, Tafsir dan Pemikiran Islam, Vol, 5 No. 3, Desember 2024  

rakaat shalat di permulaan surah Al-Fatihah, dan tidak mengulanginya pada 

surah setelah Al-Fatihah. Muhammad dan Hasan bin Ziyad meriwayatkan dari 

Abu Hanifah bahwa ketika ia membaca Basmallah di awal rakaat, ia tidak 

membaca Basmallah lagi hingga salam. Adapun ketika membacanya pada 

setiap shalat, maka itu baik.21 

7. Membaca Basmallah dengan suara keras? Setelah membaca bagaimana 

pendapat Al-Jassash tentang bacaan Basmallah di atas, rasanya mudah untuk 

menebak bagaimana pendapatnya kali ini. Tentunya ia pasti berpendapat 

bahwa Basmallah cukup dibaca dengan suara pelan. Mengutip perkataan Al-

Thauri, ia mengatakan bahwa bacaan Basmallah pada saat shalat harus 

dipelankan. Sedangkan Ibnu Abi Laila lebih universal lagi, yakni boleh 

membacanya dengan suara lantang maupun tidak. Adapun Al-Syafi’i 

mengharuskan untuk membaca Basmallah dengan suara keras.22 

8. Hikmah yang terkandung dalam Basmallah.Pelajaran yang terkandung dalam 

Basmallah diantaranya: 1) Perintah untuk memulai setiap perkara yang baik 

dengan Basmallah guna mencari keberkahan. 2) Menyebutnya ketika hendak 

menyembelih hewan. 3) Dapat mengusir setan. 4) Sebagai sarana pembeda 

dengan kaum musyrikin yang selalu memulai semua perkaranya dengan 

menyebut berhala-berhala atau apapun yang mereka sembah selain berhala 

tadi, dan lain-lain.23 

 

E. Kritik terhadap Tafsir Ah}ka>m Al-Qur’a>n  

1. Kesalahan Konteks Pembahasan dalam Persoalan Fiqih 

Menurut Al-Dzahabi, Al-Jassash tidak membatasi dirinya dalam penafsirannya 

hanya dengan menyebutkan hukum-hukum yang dapat disimpulkan dari ayat 

tersebut, malah banyak melakukan penyimpangan masalah fiqih dan mengemukakan 

perbedaan pendapat antar para imam, dengan menyebutkan dalil-dalilnya degan rinci, 

sehingga menjadikan kitabnya seperti kitab perbandingan madzhab. Penyimpangan 

yang dimaksud oleh Al-Dhahabi adalah terkait persoalan fiqih yang sebenarnya hanya 

sedikit kaitannya dan jauh konteksnya dari ayat yang sedang ditafsirkan.24 

Al-Dhahabi mengambil sampel pada surah Yusuf ayat 26: Dimana Al-Jassash 

membelokkannya kepada perbedaan pendapat ulama fiqih tentang gugatan seorang 

yang dizalimi ketika berhasil menunjukkan bekas atau tanda-tandanya, perselisihan 

antara dua orang yang sedang memperebutkan anak terlantar dengan menggambarkan 

salah satu ciri fisik anak tersebut, perbedaan dalam bab transaksi antara pemilik 

rumah dan penyewa rumah, perbedaan dalam bab pembagian harta antara istri dan 

                                                             
21 Al-Jass}a>s}, 13-14. 
22 Al-Jass}a>s}, 16. 
23 Al-Jass}a>s}, 19 
24 Muh}ammad Husain Al-Dhahabi>, Al-Tafsi>r wa Al-Mufassiru>n, Juz 2 (Kairo: Maktabah Wahbab, tt.), 

324. 



Khazanah Penafsiran Fiqih Hanafi 633 
 

Ta’wiluna: Jurnal Ilmu Al-Qur’an, Tafsir dan Pemikiran Islam, Vol, 5 No. 3, Desember 2024  

suami yang telah bercerai, dan masih banyak permasalahan lainnya yang hanya 

sedikit kaitannya dengan ayat yang sedang ditafsirkan.25 

 

2. Fanatisme terhadap Mazhab Hanafi  

Al-Dhahabi menilai bahwa Al-Jassash sangat fanatik terhadap madzhab Hanafi, 

sehingga telah melakukan kesewenang-wenangan dalam menafsirkan ayat, atau 

membuat pendapatnya sendiri tidak pantas untuk dikutip oleh pihak lain yang 

berbeda madzhab dengannya. Bahkan, Al-Dhahabi lebih lanjut mengatakan bahwa 

siapapun yang membaca kitab ini pasti akan menyadari betapa kentalnya fanatisme 

dari seorang Al-Jassash.26 

Salah satu contoh fanatisme kepada mazhab Hanafi adalah ketika menafsirkan 

surah Al-Baqarah ayat 232. Al-Dzahabi mengatakan bahwa Al-Jassash telah 

melakukan kesewenang-wenangan dengan menyatakan barangsiapa yang melakukan 

puasa sunnah, maka wajib untuk menyempurnakannya.27 Sebagaimana yang diyakini 

oleh mazhab Hanafi dan Maliki, membatalkan puasa sunnah dilarang dalam keadaan 

apapun kecuali ada kemudharatan yang lebih besar.28 Lain halnya dengan madzhab 

Hambali dan Syafi’i, mereka membolehkan untuk membatalkan puasa sunnah tanpa 

menggantinya di hari lain meskipun keadaannya tidak membahayakan, seperti untuk 

menghormati tuan rumah ketika diberikan jamuan makanan dan lain-lain.29 

Menurut hemat penulis, sejauh ini apa yang dilakukan oleh Al-Jassash masih 

bisa dikatakan wajar. Mengingat bahwa pernyataan terkait puasa sunnah telah 

didasari dengan dalil yang kuat dan ia juga menyandarkan apa yang ia katakan kepada 

Imam Abu Hanifah. Maka jika hal seperti ini dikatakan sebagai bentuk atau bagian 

dari fanatisme madzhab, lalu bagaimana lagi sikap yang harus dilakukan oleh mufasir 

ketika menafsirkan ayat hukum?! Artinya hal demikian rasanya belum cukup untuk 

menghakimi Al-Jassash sebagai maniak mazhab Hanafi. 

Nampaknya, tuduhan bahwa Al-Jassash terlalu fanatis terjadi karena ia begitu 

keras lisannya terhadap Imam Syafi’i dan Imam-imam yang lain. Menurut Al-

Dhahabi, ia sering melihat Al-Jassash dalam buku-bukunya begitu kasar dan keras 

kepada Imam Syafi’i yang seharusnya sikap itu tidak layak dimiliki oleh seorang Al-

Jassash.30 

Misalnya ketika Al-Jassash memaparkan bab wanita yang haram dinikahi pada 

surah An-Nisa, ia memaparkan perbedaan pendapat antara mazhab Hanafi dan Syafi’i 

                                                             
25 Al-Dhahabi>. Atau lihat Al-Jass}a>s, Ah}ka>m Al-Qur’an, Juz 4 (Kairo: Mu’assasah Al-Tari>kh Al-‘Arabi>, 

1992), 385-386.  
26 Al-Dhahabi>., 324-325. 
27 Al-Dhahabi>. 
28 Abi> Al-Mu’a>li> Mah}mu>d bin Ah}mad Al-Margi>na>ni>, Al-Dhakhi>rah Al-Burha>niyyah Al-Musamma> 
Dhakhi>rah Al-Fata>wa> fi Al-Fiqhi ‘ala> Madhhab Al-H{anafi>, Juz 3 (Beirut: Da>r Al-Kutub Al-‘Ilmiyyah, 

2019), 78. 
29 Mus}t}afa> Sa’i>d Khinn, Al-Fiqhi Al-Manhaji> ‘ala> Madhhab Al-Ima>m Al-Sha>fi’i>, Vol. 2 (Dubai: Da>r 

Al-Qalam, 2006), 100. 
30 Al-Dhahabi>, 325. 



634 M. Rifhan Hais, M. Afif Wafiudin 
 

Ta’wiluna: Jurnal Ilmu Al-Qur’an, Tafsir dan Pemikiran Islam, Vol, 5 No. 3, Desember 2024  

mengenai hukumnya seseorang yang berzina dengan perempuan, apakah orang tadi 

boleh menikahi anak perempuan wanita yang pernah diajak berzina? Dalam bab itu, 

Al-Jassash menuliskan pendapat Imam Syafi’i dan perdebatannya dengan lawannya, 

lalu setelah itu Al-Jassash melontarkan kata-kata pedas terhadap Imam Syafi’i: 

“Jelaslah bahwa apa yang disampaikan oleh Syafi’i dari orang yang bertanya 

terhadapnya hanyalah omong kosong yang tidak mempunyai makna mendasar dalam 

hukum yang ditanyakan kepadanya.31 

 

3. Apakah Mu’tazilah Mempengaruhi Pemikiran Al-Jassash? 

Pemikiran ataupun ideologi seorang ulama biasanya selalu berkaitan erat 

dengan latar belakang keilmuannya, seperti di mana ia belajar dan kepada siapa ia 

belajar. Begitu pula Al-Jassash, untuk mengatakan bahwa ia terpengaruh atau tidak 

terhadap Mu’tazilah, perlu bagi seorang peneliti untuk tahu di mana dan kepada siapa 

ia belajar. Telah disebutkan pada biografi singkatnya di atas, bahwa ketika ia remaja, 

ia datang ke kota Baghdad dan menetap di sana. Mengutip dari beberapa sumber, kota 

tersebut menjadi tempat awal mula munculnya aliran Mu’tazilah pada abad kedua 

Hijriyah.32 Namun, jika hanya menggunakan hal ini sebagai acuan bahwa ia 

terpengaruh Mu’tazilah tentunya masih belum cukup, karena itu sama artinya dengan 

mengatakan atau mengeneralisir siapapun yang belajar di Baghdad akan terpengaruh 

Mu’tazilah. Karena faktanya, kota atau tempat pada banyak kasus tidak banyak 

mempengaruhi seseorang meskipun terkadang iya. 

Namun ketika melihat sosok guru dari Al-Jassash, yakni Abu Hasan Al-Karkhi, 

nampaknya kecurigaan bahwa ia terpengaruh oleh aliran Mu’tazilah mulai menemui 

titik terang, dimana Al-Karkhi dikatakan bahwa ia menjadi Syeikh aliran Mu’tazilah 

di zamannya. Adapun kenapa anggapan bahwa Al-Karkhi berideologi Mu’tazilah itu 

benar, adalah karena diatribusikannya doktrin Mu’tazilah kepada empat orang yang 

salah satunya adalah Al-Karkhi. Di antaranya mereka adalah Abu Ali Muhammad bin 

Abdul Wahab Al-Jaba’i (w. 303 H), Abu Hasyim Abdussalam bin Muhammad Al-

Jaba’i (w. 321 H), Abu Hasan Al-Karkhi (w. 340 H) dan Abu Abdullah Al-Husain bin 

Ali Al-Basri (w. 369 H.).33  

Dikatakan pula oleh Al-Dhahabi, bahwa salah satu murid dari Al-Karkhi yang 

paling terkenal dan paling senior adalah Abu Bakar Al-Razi atau Al-Jassash. Dari sini 

sudah jelas dan susah untuk dinafikan bahwa paham Mu’tazilah telah masuk ke dalam 

pemikiran Al-Jassash.34 

                                                             
31 Al-Dhahabi>. Atau lihat Al-Jas}as} Ah}ka>m Al-Qur’a>n, Juz II (Beirut: Da>r Al-Kutub Al-‘Ilmiyyah, 

2012), 147. 
32 Frenky Mubarok, Wacana Teologi Islam Kalsik (Inramayu: Penerbit Adab, 2021), 55. Atau baca 

Yunan Yusuf, Aliran pikiran Islam Pemikiran Kalam: Dari Kahwarij ke Buya Hamka hingga hasan 
Hanafi, Cet. I (Jakarta: Prenamedia Group, 2014), 71. 
33 Haitham ‘Abdul H{amid Khanzah, Tat}awwur Al-Fikr Al-Us}u>li> Al-H{nafi> (Beirut: Da>r Al-Kutub Al-

‘Ilmiyyah, 2006), 145-146. 
34 Shamsuddi>n Muh}ammad bin Ah{mad bin Uthma>n Al-Dhahabi>, Siyar A’la>m Al-Nubala>, Juz 15, Cet. 

II (Beirut: Mu’assasah Al-Risa>lah, 1974), 426. 



Khazanah Penafsiran Fiqih Hanafi 635 
 

Ta’wiluna: Jurnal Ilmu Al-Qur’an, Tafsir dan Pemikiran Islam, Vol, 5 No. 3, Desember 2024  

Selain menganalisa dari latar belakang Al-Jassash, Al-Dhahabi menemukan 

fakta lain yang mengindikasikan bahwa Al-Jassash memang telah terinfiltrasi oleh 

paham Mu’tazilah melalui tafsirannya. Bisa dilihat dari bagaimana ketika ia 

menafsirkan surah Al-Baqarah ayat 102,  Al-Dhahabi mendapati Al-Jassash 

menyebutkan hakikat sihir dan ia mengatakan bahwa sihir adalah nama untuk setiap 

hal yang salah dan tidak memiliki kebenaran.35 

Dalam Shahih Bukhari dan Muslim dan di beberapa kitab hadis lainnya,36 

mengisahkan bahwa Rasulullah saw pernah disihir oleh Labid bin Al-A’sham, salah 

satu orang Yahudi di Zuraiq, dan sihir tersebut berhasil mempengaruhi Rasulullah 

saw selama empat puluh hari, di beberapa riwayat lain disebutkan selama enam bulan. 

Sebagian ulama akhirnya mengumpulkan kedua riwayat itu dan mengatakan bahwa 

lamanya sihir yang dijalankan oleh Labid bin Al-A’sham adalah enam bulan, namun 

dampaknya kepada Rasulullah saw hanya selama empat puluh hari.37 

Riwayat di atas tentunya akan sangat bertentangan dengan apa yang diyakini 

oleh  orang Mu’tazilah, mengingat karena mereka tumbuh dengan menguatkan nalar 

dan rasio, jelas mereka menolak keberadaan sihir yang keberadaanya susah untuk 

dirasionalkan.38 Jika Al-Jassash memang benar terpengaruh Mu’tazilah, tentunya ia 

akan mengingkari pula adanya sihir. Dan benar saja, Al-Jassash menafikkan sihir jika 

dilihat dari penafsirannya terhadap surah Al-Baqarah 102 sebagaimana yang telah 

disinggung sebelumnya, dan bahkan ia menolak dan mengingkari riwayat di atas. 

Menurut Al-Jassash, Rasulullah saw tidak pernah disihir oleh siapapun. Kisah itu 

merupakan kebohongan yang diceritakan dan dibuat-buat oleh orang Atheis, kendati 

kisah tersebut diriwayatkan oleh Imam Bukhari dan Muslim.39 

 

4. Kebencian kepada Mu’awiyah 

Al-Dzahabi memberikan catatan kepada Al-Jassash yang tampaknya 

menunjukkan kebencian kepada Muawiyah. Terlihat ketika menafsirkan surah Al-

Hajj ayat 39-41, Al-Jassash menilai bahwa Abu Bakar, Umar, Uthman dan Ali adalah 

orang yang diberikan kedudukan oleh Allah berdasarkan ayat tersebut, sekaligus 

menjadi dalil yang jelas atas benarnya kepemimpinan mereka berempat. Terbukti 

                                                             
35 Al-Dhahabi>, 326. Atau lihat Al-Jass}as}, Juz 1, 61-70. 
36 Muh}ammad bin ‘Ali> bin A>dam bin Mu>sa> Al-Atyu>bi>, Sharh} Sunan Al-Nasa>’i> Al-Musamma> 
Dhakhi>rah Al-‘Uqba> fi> Sharh} Al-Mujtaba>, Juz 32, Cet. I (Mekkah: Da>r Al-Broum, 2003), 51. 
37 Ibnu H{ajar Al-‘Asqala>ni>, Fath} Al-Ba>ri>’bi Sharh} S}ah}i>h{ Al-Bukha>ri>, Juz 10, Cet. I (N.p: Isla>m Kutub, 

2000), 32. Abu> Al-H{asan ‘Ali> bin Khalaf bin ‘Abdul Malik bin Batt}a>l Al-Qurt}ubi>, Sharh} S}ah}i>h} Al-
Bukha>ri> li Ibni Batt}a>l, (Riyadh: Maktabah Al-Rushd, tt.), 440-443. Atau lihat Muh}ammad H{abi>bulla>h 

bin ‘Abdulla>h Al-Shinqi>t}i>, Za>d Al-Muslim fi>ma> Ittifaq ‘alaihi Al-Bukha>ri> wa Muslim, Juz 3 (Beirut: 

Da>r Al-Kutub Al-‘Ilmiiyah, 2012), 322. Lihat juga Musa> Sha>hi>n La>shi>n, Fath} Al-Mun’i>m Sharh} S}ah}i>h} 
Muslim, Juz 8, Cet. I (Kairo: Da>r AlShuru>q, 2002), 552. 
38 Abi> ‘Ali> Umar bin Muh}ammad bin H}amd bin Khali>l Al-Saku>ni>, Al-Tamyi>z lima> Auda’ahu Al-
Zamakhshari> min Al-I’tiza>l fi Tafsi>r Al-Kita>b Al-‘Azi>z, Juz 2 (Beirut: Da>r Al-Kutub Al-‘Ilmiyyah, 

2005), 31. Yu>su>f Muh}ammad Al-Ahdal dan Majdi> Muh}ammad Suru>r Sa’d Basallu>m, Is’a>d Al-Na>s li 
Al-Wiqa>yah min Al-Sih}r wa Al-Khanna>s (Beirut: Da>r Al-Kutub Al-‘Ilmiyyah, 2006), 16. 
39 Al-Dhahabi>, 326. 



636 M. Rifhan Hais, M. Afif Wafiudin 
 

Ta’wiluna: Jurnal Ilmu Al-Qur’an, Tafsir dan Pemikiran Islam, Vol, 5 No. 3, Desember 2024  

bahwa ketika mereka diberikan kedudukan menjadi Khalifah, mereka menunaikan 

hak-hak Allah, sedangkan Muawiyah tidak termasuk di dalamnya. Menurut Al-

Jassash, Allah telah memberikan kategori orang yang dimaksud tersebut dengan 

Muhajirin, dimana mereka pergi meninggalkan negaranya. Sedangkan Muawiyah 

bukan dari golongan Muhajirin, melainkan golongan orang yang merdeka.40 

Contoh lain dari sikap sentimen Al-Jassash kepada Muawiyah adalah ketika ia 

menafsirkan Surah An-Nur ayat 55 yang diyakininya sebagai pertanda keabsahan 

kepemimpinan Abu Bakar, Umar, Uthman dan Ali. Karena Allah mengangkat mereka 

sebagai Khalifah di bumi dan menetapkan mereka sebagaimana janji yang disebutkan 

dalam ayat tersebut. Sedangkan Muawiyah tidak termasuk di antara mereka, karena 

ia belum beriman di kala itu.41 Meskipun ada yang mengatakan bahwa Muawiyah 

telah memeluk Islam pada tahun ketujuh Hijriah yakni ketika peristiwa ‘Umrah 

Qad}a>’, namun pendapat yang paling terkenal mengatakan bahwa Muawiyah masuk 

Islam pada peristiwa pembebasan kota Mekkah bersama dengan ayahnya, yakni Abu 

Sufyan dan Yazid saudaranya.42 

Kebencian Al-Jassash kepada Muawiyah semakin nampak ketika ia 

menafsirkan surah Al-Hujurat ayat 9, di mana dalam peristiwa perang Shiffin, 

pertempuran antara pasukan Ali dan Muawiyah, Al-Jassash menilai bahwa kelompok 

Ali berada di jalan yang benar, sedangkan Muawiyah dan pasukannya termasuk orang 

yang melampaui batas, begitu juga orang yang keluar dari kelompok Ali, yakni 

Khawarij.43 

 

5. Keistimewaan dan Kritik terhadap Tafsir Al-Jassash 

Tafsir Ahkam al-Qur'an karya Al-Jassash memiliki beberapa keistimewaan 

yang menjadikannya rujukan penting dalam kajian tafsir berbasis hukum, khususnya 

dalam tradisi mazhab Hanafi. Pertama, tafsir ini dianggap sebagai salah satu karya 

tafsir hukum yang paling komprehensif dan sistematis. Al-Jassash tidak hanya 

menafsirkan ayat-ayat hukum secara langsung tetapi juga menggali makna-makna 

tersembunyi yang relevan dengan kaidah fiqh Hanafi. Dengan demikian, tafsir ini 

memberikan landasan hukum yang kuat bagi para fuqaha mazhab Hanafi untuk 

menjawab berbagai persoalan kontemporer dalam bidang hukum Islam. 

Kedua, metode penafsiran Al-Jassash sangat mendalam dan analitis. Ia 

mengelompokkan ayat-ayat hukum berdasarkan bab, mirip dengan struktur kitab 

fiqh, sehingga memudahkan pembaca untuk menemukan topik yang relevan. Sebagai 

contoh, dalam membahas ayat-ayat yang berkaitan dengan nikah, talak, dan waris, ia 

memberikan ulasan yang luas tentang perbedaan pendapat antar-mazhab, lalu 

menjelaskan alasan mazhab Hanafi memilih pendapat tertentu. Pendekatan ini tidak 

                                                             
40 Al-Dhahabi>, 327. 
41 Al-Dhahabi>. 
42 I>na>s Husni> Al-Bahi>ji>, Al-Waji>z fi> Al-Ta>ri>kh Al-Isla>mi> (Beirut: Marka>z Al-Kita>b Al-Aka>di>mi>, 2017), 

107. 
43 Al-Dhahabi>. 327. 



Khazanah Penafsiran Fiqih Hanafi 637 
 

Ta’wiluna: Jurnal Ilmu Al-Qur’an, Tafsir dan Pemikiran Islam, Vol, 5 No. 3, Desember 2024  

hanya menunjukkan keluasan ilmunya, tetapi juga menampilkan keragaman 

pandangan dalam tradisi hukum Islam. 

Ketiga, tafsir ini mencerminkan orisinalitas pemikiran Al-Jassash. Meski setia 

pada mazhab Hanafi, ia tetap kritis terhadap pendapat yang dianggap kurang sesuai 

dengan prinsip-prinsip Al-Qur'an dan Sunnah. Improvisasi ini menunjukkan 

keberanian intelektual Al-Jassash dalam menggali hukum Islam. Hal ini terlihat 

dalam pembahasannya tentang Surah Al-Baqarah ayat 228 mengenai masa tunggu 

(iddah) wanita yang ditalak, di mana ia menguraikan dengan detail perbedaan antara 

hitungan berdasarkan masa suci (t}uhr) dan masa haid (quru>’). 

Meskipun diakui keistimewaannya, tafsir Ahkam al-Qur'an juga menuai kritik. 

Salah satu kritik utama datang dari Al-Dzahabi dalam kitab Al-Tafsir wa al-

Mufassirun. Kritik pertama adalah dugaan bahwa Al-Jassash sering kali terlalu jauh 

dari konteks ayat dalam membahas hukum-hukum fiqh. Sebagai contoh, ketika 

menafsirkan Surah Yusuf ayat 26, Al-Jassash membahas isu hukum seperti gugatan 

seorang yang dizalimi dan perbedaan pendapat tentang kepemilikan anak terlantar, 

yang secara langsung tidak terkait dengan ayat tersebut. Al-Dzahabi menilai bahwa 

pendekatan seperti ini membuat tafsir Al-Jassash menyerupai kitab perbandingan 

mazhab daripada tafsir Al-Qur'an itu sendiri.44 

Kritik kedua adalah fanatisme mazhab Hanafi yang dianggap terlalu kental 

dalam tafsir ini. Al-Jassash kerap menggunakan tafsirnya untuk menegaskan 

keunggulan mazhab Hanafi dibandingkan mazhab lain, seperti Syafi’i dan Hanbali. 

Hal ini terlihat, misalnya, dalam tafsirnya terhadap Surah Al-Baqarah ayat 232, di 

mana ia menegaskan bahwa membatalkan puasa sunnah adalah haram kecuali dalam 

keadaan darurat, sesuai dengan pendapat Hanafi. Pendapat ini ia paparkan tanpa 

memberikan ruang yang seimbang kepada mazhab lain yang membolehkan 

pembatalan puasa sunnah.45 

Kritik ketiga adalah dugaan kecenderungan terhadap paham Mu’tazilah. Al-

Jassash diduga terpengaruh oleh gurunya, Abu Hasan Al-Karkhi, yang dikenal sebagai 

tokoh Mu’tazilah. Dugaan ini diperkuat oleh tafsir Al-Jassash terhadap Surah Al-

Baqarah ayat 102, di mana ia menolak keabsahan riwayat yang menyatakan bahwa 

Rasulullah صلى الله عليه وسلم pernah terkena sihir. Al-Jassash menyebut riwayat tersebut sebagai 

kebohongan yang tidak sesuai dengan prinsip rasionalitas. Pendekatan ini konsisten 

dengan pandangan Mu’tazilah yang cenderung menolak hal-hal yang sulit dinalar 

secara logis.46 

Kritik terakhir adalah kebencian Al-Jassash terhadap Muawiyah bin Abi 

Sufyan, yang dianggap terlalu personal dan tidak relevan dengan penafsiran ayat-ayat 

tertentu. Dalam menafsirkan Surah An-Nur ayat 55, misalnya, Al-Jassash 

menegaskan bahwa ayat tersebut hanya berlaku untuk kepemimpinan Khulafa al-

                                                             
44 Al-Dhahabi>, 327. 
45 Al-Dhahabi>, 238. 
46 Al-Dhahabi>. 



638 M. Rifhan Hais, M. Afif Wafiudin 
 

Ta’wiluna: Jurnal Ilmu Al-Qur’an, Tafsir dan Pemikiran Islam, Vol, 5 No. 3, Desember 2024  

Rasyidin dan tidak mencakup kepemimpinan Muawiyah. Pendapat ini, meski tidak 

sepenuhnya salah, dinilai Al-Dhahabi terlalu subjektif dan menimbulkan kesan 

kurang adil. 

Meskipun kritik-kritik ini cukup tajam, banyak ulama tetap mengakui 

kontribusi besar tafsir Ahkam al-Qur'an. Kitab ini tidak hanya menjadi rujukan 

penting bagi mazhab Hanafi tetapi juga memberikan wawasan berharga bagi kajian 

tafsir hukum Islam secara umum.47 

 

Kesimpulan 

Kitab Ahkam al-Qur'an karya Al-Jassash merupakan salah satu tafsir berbasis 

hukum yang memiliki pengaruh besar, khususnya dalam tradisi mazhab Hanafi. Tafsir 

ini menawarkan pendekatan yang mendalam terhadap ayat-ayat hukum, dengan 

metode yang sistematis dan analitis. Keistimewaan kitab ini terletak pada 

kemampuannya mengintegrasikan kaidah fiqh dengan penafsiran ayat-ayat Al-

Qur'an, menjadikannya rujukan utama bagi fuqaha dalam memecahkan berbagai 

persoalan hukum Islam. Namun, kitab ini tidak lepas dari kritik, terutama dari Al-

Dhahabi yang menyoroti beberapa aspek, yaitu penyimpangan fiqh, fanatisme 

mazhab Hanafi, kecenderungan terhadap paham Mu’tazilah, dan kebencian kepada 

Muawiyah. Setelah dianalisis, sebagian kritik tersebut, seperti dugaan fanatisme 

mazhab dan pengaruh Mu’tazilah, memiliki dasar yang kuat. Namun, tuduhan 

penyimpangan fiqh justru dapat dilihat sebagai bentuk improvisasi intelektual yang 

masih sejalan dengan prinsip-prinsip mazhab Hanafi. 

Meski terdapat sejumlah kekurangan, kitab Ahkam al-Qur'an tetap menjadi 

karya monumental yang berkontribusi besar dalam pengembangan tafsir hukum 

Islam. Kajian ini menegaskan pentingnya menilai suatu karya secara proporsional, 

dengan mempertimbangkan konteks historis dan tujuan penyusunan kitab tersebut. 

Ke depan, penelitian lebih lanjut diperlukan untuk mengeksplorasi pengaruh Ahkam 

al-Qur'an terhadap mazhab lain dan relevansinya dalam menjawab tantangan hukum 

Islam di era modern. 

 

Daftar Pustaka 

‘Abdulla>h, Abi> Bakr Muh}ammad bin. Ah}ka>m Al-Qur’a>n, Juz 1. Beirut: Da>r Al-Kutub 

Al-‘Ilmiyyah, 2013. 

Abu> Sa’d, ‘Abdussala>m Muh}ammad. Al-Tafsi>r Al-Fiqhi> ‘inda Ibn ‘At}iyah. Libya: 

Jami>’ah Da’wah Al-Isla>miyyah Al-‘Ala>miyyah, 2003. 

                                                             
47 ‘Abdulla>h Khid}ir H{amd, Madkhal ila> ‘Ulu>m Al-Qur’a>n wa Al-Ittija>ha>t fi> ‘Ulu>m Al-Tafsi>r (Beirut: 

Da>r Al-Kutub Al-‘Ilmiyyah, 2019), 77-78. 



Khazanah Penafsiran Fiqih Hanafi 639 
 

Ta’wiluna: Jurnal Ilmu Al-Qur’an, Tafsir dan Pemikiran Islam, Vol, 5 No. 3, Desember 2024  

Al-Ahdal, Yu>su>f Muh}ammad dan Majdi> Muh}ammad Suru>r Sa’d Basallu>m, Is’a>d Al-
Na>s li Al-Wiqa>yah min Al-Sih}r wa Al-Khanna>s. Beirut: Da>r Al-Kutub Al-

‘Ilmiyyah, 2006. 

Albar, Deni dkk. Variasi Metode Tafsir Al-Qur’an. Bandung: Prodi S2 Studi Agama-

Agama UIN Sunan Gunung Djati Bandung, 2020. 

‘A>lim, ‘Abd Rabbi Al-Nabi>. Al-Tafsi>r Al-Fiqhi> Al-H{adi>th: Qad}a>ya> Us}u>liyyah wa 
Fiqhiyyah. Tatouan: Ja>mi’ah ‘Abdul Ma>lik Al-Sa’di>, 2005. 

Al-‘Asqala>ni>, Ibnu H{ajar. Fath} Al-Ba>ri>’bi Sharh} S}ah}i>h{ Al-Bukha>ri>, Juz 10, Cet. I. N.p: 

Isla>m Kutub, 2000. 

Al-Atyu>bi>, Muh}ammad bin ‘Ali> bin A>dam bin Mu>sa>. Sharh} Sunan Al-Nasa>’i> Al-
Musamma> Dhakhi>rah Al-‘Uqba> fi> Sharh} Al-Mujtaba>, Juz 32, Cet. I. Mekkah: 

Da>r Al-Broum, 2003. 

Al-Bahi>ji>, I>na>s Husni>. Al-Waji>z fi> Al-Ta>ri>kh Al-Isla>mi>. Beirut: Marka>z Al-Kita>b Al-

Aka>di>mi>, 2017. 

Al-Dhahabi>, Muh}ammad Husain. Al-Tafsi>r wa Al-Mufassiru>n, Juz 2. Kairo: 

Maktabah Wahbab, tt. 

Al-Dhahabi>, Shamsuddi>n Muh}ammad bin Ah{mad bin Uthma>n. Siyar A’la>m Al-
Nubala>, Juz 15, Cet. II. Beirut: Mu’assasah Al-Risa>lah, 1974. 

Al-Dhahabi>, Shamsuddi>n Muh}ammad bin Ah{mad bin Uthma>n. Siyar A’la>m Al-
Nubala>, Juz 16, Cet. II. Beirut: Mu’assasah Al-Risa>lah, 1974. 

Al-Ghimra>ni>, Abi> Al-H{usain Yah}ya> bin Abi> Al-Khair bin Sa>lim. Al-Baya>n fi> 
Madhha>b Al-Ima>m Al-Shafi’i>, Juz 2. Jeddah: Da>r Al-Minha>j, tt. 

H{amd, ‘Abdulla>h Khid}ir. Madkhal ila> ‘Ulu>m Al-Qur’a>n wa Al-Ittija>ha>t fi> ‘Ulu>m Al-
Tafsi>r. Beirut: Da>r Al-Kutub Al-‘Ilmiyyah, 2019. 

Al-Isla>miyyah, Wiza>rah Al-Auqa>f wa Al-Shu’u>n. Al-Mausu>’ah Al-Fiqhiyyah, Juz 28. 

Kuwait: Isla>m Kutub, tt. 

Al-Jas}a>s}. Ah}ka>m Al-Qur’a>n, Juz 1. Beirut: Da>r Al-Kutub Al-‘Ilmiyyah, 2012. 

Al-Jas}as} Ah}ka>m Al-Qur’a>n, Juz II. Beirut: Da>r Al-Kutub Al-‘Ilmiyyah, 2012. 

Al-Jas}a>s}. Ah}ka>m Al-Qur’a>n, Juz II. Beirut: Mu’assasah Al-Tari>kh Al-‘Arabi>, 1996. 

Al-Jass}a>s, Ah}ka>m Al-Qur’an, Juz 4. Kairo: Mu’assasah Al-Tari>kh Al-‘Arabi>, 1992. 

Khanzah, Haitham ‘Abdul H{amid. Tat}awwur Al-Fikr Al-Us}u>li> Al-H{anafi>. Beirut: Da>r 

Al-Kutub Al-‘Ilmiyyah 2006. 

Khinn, Mus}t}afa> Sa’i>d. Al-Fiqhi Al-Manhaji> ‘ala> Madhhab Al-Ima>m Al-Sha>fi’i>, Vol. 

2 Dubai: Da>r Al-Qalam, 2006. 



640 M. Rifhan Hais, M. Afif Wafiudin 
 

Ta’wiluna: Jurnal Ilmu Al-Qur’an, Tafsir dan Pemikiran Islam, Vol, 5 No. 3, Desember 2024  

Al-Kurdi>, Muh}ammad T{a>hir. Ta>ri>kh Al-Qur’a>n wa Ghara>’ibu Rasmihi wa H{ukmuhu. 
N.p.: Isla>m Kutub, 1987. 

La>shi>n, Musa> Sha>hi>n. Fath} Al-Mun’i>m Sharh} S}ah}i>h} Muslim, Juz 8, Cet. I. Kairo: Da>r 

AlShuru>q, 2002. 

Al-Maraachli, Yu>su>f ‘Abdurrah}ma>n. ‘Ulu>m Al-Qur’>an Al-Kari>m. Kairo: Da>r Al-

Ma’rifah, 2010. 

Al-Margi>na>ni>, Abi> Al-Mu’a>li> Mah}mu>d bin Ah}mad. Al-Dhakhi>rah Al-Burha>niyyah 
Al-Musamma> Dhakhi>rah Al-Fata>wa> fi Al-Fiqhi ‘ala> Madhhab Al-H{anafi>, Juz 3. 

Beirut: Da>r Al-Kutub Al-‘Ilmiyyah, 2019. 

Mubarok, Frenky. Wacana Teologi Islam Kalsik. Indramayu: Penerbit Adab, 2021. 

Al-Qatt}a>n, Mana>’. Maba>hith fi> ‘Ulu>m Al-Qur’a>n, Cet. XI. Kairo: Maktabah Wahbah, 

2000. 

Al-Qurashi>, ‘Abdul Qa>dir bin Muh{ammad. Jawa>hir Al-Mud}iyyah fi> T{abaqa>t Al-
H{anafiyyah, Juz 15, Cet. II. Giza: Da>r Hijr, 1993. 

Al-Qurt}ubi>, Abu> Al-H{asan ‘Ali> bin Khalaf bin ‘Abdul Malik bin Batt}a>l. Sharh} S}ah}i>h} 
Al-Bukha>ri> li Ibni Batt}a>l, Juz 9. Riyadh: Maktabah Al-Rushd, tt. 

Al-Ru>mi>, Fahd bin ‘Abdurrh}ma>n bin Sulaima>n. Ittija>ha>t Al-Tafsi>r fi> Al-Qarn Al-
Ra>bi’ ‘Ashr Al-Hijri>, Al-Risalah Al-‘Ilmiyyah. N.p” IslamKutub, n.d. 

Sa’da>wi>, S{ala>h} ‘Abduttawa>. Alfu Mal’u>nah ‘an Al-Qur’a>n Al-Kari>m. Riyadh: Da>r Al-

Fas}liyyah, tt. 

Al-Saku>ni>, Abi> ‘Ali> Umar bin Muh}ammad bin H}amd bin Khali>l. Al-Tamyi>z lima> 
Auda’ahu Al-Zamakhshari> min Al-I’tiza>l fi Tafsi>r Al-Kita>b Al-‘Azi>z, Juz 2. 

Beirut: Da>r Al-Kutub Al-‘Ilmiyyah, 2005. 

Al-Shinqi>t}i>, Muh}ammad H{abi>bulla>h bin ‘Abdulla>h. Za>d Al-Muslim fi>ma> Ittifaq 
‘alaihi Al-Bukha>ri> wa Muslim, Juz 3. Beirut: Da>r Al-Kutub Al-‘Ilmiiyah, 2012. 

Al-Sha>fi’i>, Abi> Ish}a>q Al-Shaira>zi>.T{abaqa>t Al-Fuqaha>’. Beirut: Da>r Al-Ra>’is Al-

‘Arabi>, tt. 

Al-Sha>fi’i>, Muhammad bin Idris>s. Al-Umm, Juz 2, Cet. I. Kairo: Da>r Al-Wafa>, 2001. 

Al-Sijistani, Abu> Da>wud. Sunan Abu> Da>wud ma’a H{a>shiyah ‘Aun Al-Ma’bu>d, Juz 1. 

Beirut: Da>r Al-Kita>b Al-‘Arabi>, tt. 

Taml, Yu>su>f. Us}u>l Maqa>s{id Al-Sha>ri’ah ‘inda Abi> Bakr Al-Jas}a>s}. Beirut: Da>r Kutub 

Al-‘Ilmiyyah, 2020. 

Yusuf, Yunan. Aliran pikiran Islam Pemikiran Kalam: Dari Kahwarij ke Buya Hamka 
hingga hasan Hanafi, Cet. I. Jakarta: Prenamedia Group, 2014. 

 


