
Ta’wiluna: Jurnal Ilmu Al-Qur’an, Tafsir dan Pemikiran Islam  

Volume 5, Number 1, April 2024  

e-ISSN: 2723-0422  
https://ejournal.iaifa.ac.id/index.php/takwiluna 
 

 

Ta’wiluna: Jurnal Ilmu Al-Qur’an, Tafsir dan Pemikiran Islam, Vol. 5, No. 1, April 2024 

This work is licensed under a Creative 

Commons Attribution‐ShareAlike 4.0 

International License 

Accepted: 

 Maret 2024 

Revised: 

April 2024 

Published: 

April 2024 

 

Multikulturalisme Pada  Masa Ummayah Dalam Sejarah Peradaban 

Islam  
 

Yazidul Busthomi 

Institut Agama Islam Al-Qolam Malang 

busthomi@alqolam.ac.id 

 

Rudy Catur Rohman Kusmayadi 

Institut Agama Islam Al-Qolam Malang 

rudy@alqolam.ac.id 

 

Abstract 

Multiculturalism in general is a concept of culture and variations in individual 
behavior caused by differences in race, religion and social structure, which is currently 
a hot issue and study material in the realm of social order. Islam has existed for 
centuries as the center of an advanced and diverse civilization. Along with the spread 
of Islam to various regions of the world, Islamic kingdoms grew and had prosperous 
centers of trade, science and culture. One of the main characteristics of Islamic 
civilization is the ethnic, cultural and religious diversity that exists within it. The 
structure of society in Damascus consists of four main components, namely: 1. The 
first social class, namely the Muslim-Arab nation occupies the highest class in social 
stratification in Damascus. 2. The second social class, namely the converts, people 
who have just converted to Islam. 3. The third social class, namely the non-Muslim 
group. 4. The fourth social class, namely the slaves who lived within the center of 
power of the Umayyad Daula in Damascus. 
Keywords: Multiculturalism; Ummayah; Islamic; Civilization. 

Abstrak 

Multikulturalisme secara  umum adalah  sebuah konsep  budaya  dan  variasi  perilaku 

individu yang disebabkan adanya perbedaan ras, agama, dan struktur sosial, dimana 

hal tersebut dewasa  ini menjadi  isu  dan  bahan  kajian  yang hangat dalam  ranah 

tatanan  sosial. Islam selama berabad-abad, telah hadir menjadi pusat peradaban yang 

maju dan beragam. Seiring  dengan  penyebaran  agama  Islam  ke  berbagai  wilayah  

dunia,  kerajaan-kerajaan  Islam tumbuh serta  memiliki pusat  perdagangan,  ilmu  

pengetahuan,  dan  budaya  yang  makmur.  Salah satu ciri khas utama dari peradaban 

Islam adalah keragaman etnis, budaya, dan agama yang ada di dalamnya. Struktur 

masyarakat di Damaskus terdiri dari empat komponen utama, yaitu: 1). Kelas sosial 

kesatu, yaitu bangsa Muslim-Arab menempati kelas tertinggi dalam stratifikasi sosial 

di Damaskus; 2). Kelas sosial kedua, yaitu golongan muallaf, orang yang baru 

memeluk agama Islam; 3). Kelas sosial ketiga, yaitu kelompok non muslim. 4).

https://ejournal.iaifa.ac.id/index.php/
mailto:busthomi@alqolam.ac.id
mailto:rudy@alqolam.ac.id


Multikulturalisme Pada  Masa Ummayah Dalam Sejarah Peradaban Islam  
 

67 

 

Ta’wiluna: Jurnal Ilmu Al-Qur’an, Tafsir dan Pemikiran Islam, Vol. 5, No. 1, April 2024 

 Kelas sosial keempat, yaitu para budak yang hidup dalam lingkungan pusat 

kekuasaan Daulah Umayyah di Damaskus. 

Kata Kunci: Multikulturalisme; Ummayah; Peradaban Islam. 

Pendahuluan  

   Multikulturalisme dapat dipahami sebagai kebudayaan yang bermacam-

macam dan yang terdiri dari dua budaya atau lebih. Sehingga secara bahasa dapat 

dipahami bahwa multikulturalisme sebagai gabungan antara multikultural dan isme 

yang dalam terminologi bermakna banyak budaya dan paham.1 Multikulturalisme 

dipandang sebagai satu paradigma yang tak ternilai harganya, sebagai satu pola pikir 

dan pola sikap yang harus dikembangkan dan dibina. Oleh karena itu, pendidikan 

Islam berbasis wawasan multikulturalisme diinternalisasikan secara integral antara 

keluarga, lembaga pendidikan, dan masyarakat.2 

   Multikulturalisme, yang secara umum berarti “pandangan atau paham akan 

keragaman budaya dan perilaku yang disebabkan perbedaan ras, agama, dan struktur 

sosial”, kini terus menjadi bahan kajian dan pembahasan dalam melihat berbagai 

tatanan sosial, termasuk juga kaitannya dengan perkembangan Islam. Karenanya 

mengkaji hubungan Islam dan multikulturalisme khususnya merupakan masalah yang 

menarik karena Islam sebagai sistem doktrin yang berasal dari wahyu Tuhan selalu 

berkembang dalam konteks keragaman pemeluknya, sehingga sejarah agama ini juga 

selalu menunjukkan perbedaan dalam pemahaman dan perilaku pemeluknya. 

   Multikulturalisme secara  umum adalah  sebuah konsep  budaya  dan  variasi  

perilaku individu yang disebabkan adanya perbedaan ras, agama, dan struktur sosial, 

dimana hal tersebut dewasa  ini menjadi  isu  dan  bahan  kajian  yang hangat dalam  

ranah tatanan  sosial. Islam selama berabad-abad, telah hadir menjadi pusat peradaban 

yang maju dan beragam. Seiring  dengan  penyebaran  agama  Islam  ke  berbagai  

wilayah  dunia,  kerajaan-kerajaan  Islam tumbuh serta  memiliki pusat  perdagangan,  

ilmu  pengetahuan,  dan  budaya  yang  makmur.  Salah satu ciri khas utama dari 

peradaban Islam adalah keragaman etnis, budaya, dan agama yang ada di dalamnya. 

Berdasarkan  sudut  pandang  sejarah,  perkembangan  Islam  dan  multikulturalisme 

dimulai  pada masa   awal lahirnya Islam,  yaitu  dari beliau Nabi  Muhammad  saw. 

Oleh karena itu, hubungan antara Islam dan multikulturalisme dapat memberikan 

kontribusi bagi pemahaman  masyarakat umum bahwa  Islam  sebagai  sistem ajaran 

yang  bersumber dari wahyu Tuhan selalu tumbuh dan berkembang sesuai dengan 

 
1 Sobirin Bagus dan Maskuri Bakri. Penanaman Nilai-nilai Pendidikan Islam Multikultural pada 

Da’i Badan Koordinasi Masjid dan Musholla Kabupaten Kutai Timur. : Jurnal Studi dan Sosial, 

Volume 8, Nomor 2, Oktober 2021. Halaman 105.  
2 Ahmad Hanif Fahruddin1, Maskuri, Hasan Busri. Internalisasi Nilai Multikulturalisme 

melaluiPendidikan Islam; Interelasi Tri Sentra Pendidikan pada Masyarakat Multireligius Desa Balun 

Lamongan, Indonesian Journal of Islamic Education Studies (IJIES) Volume 4, Nomor 1, Juni 2021. 

Halaman 57.  



68 Yazidul Busthomi, Rudy Catur Rohman Kusmayadi 

 

Ta’wiluna: Jurnal Ilmu Al-Qur’an, Tafsir dan Pemikiran Islam, Vol. 5, No. 1, April 2024 

konteks keragaman masyarakat sebagaimana ditunjukkan dalam sejarah peradaban 

Islam. 

   Secara umum dalam sejarah pada masa kerajaan  Islam dimana peradaban  

tumbuh  dan berkembang  dalam  sistem  komunitas  Muslim.  Dalam  konteks  ini,  

peradaban  tingkat  kemajuan, yang  berarti perkembangan  Islam  pengikut dalam  

tatanan  sosial  dengan  segala  peraturan dan struktur  di  dalamnya. Komunitas   

menunjukkan   identitas   atas   nama  kesamaan  keyakinan, pandangan,  dan  perilaku  

masyarakat  berdasarkan  ajarannya sebagai  pemahaman, kepentingan, dan tujuan 

politik yang digunakan bersama oleh pemeluk Islam.3 

   Kerajaan  Islam  sebagai sebuah  entitas  politik  dan  sosial  memiliki  peran  

yang  sangat penting  dalam  memahami  dan  mengelola  keragaman  agama  dan  

budaya  dalam  masyarakat  yang semakin  global  dan  multikultural.  Konsep  

moderasi  beragama  dalam  konteks kerajaan Islam telah menjadi perdebatan yang 

semakin mendalam dan relevan. Hal ini mengingat tantangan-tantangan  yang 

dihadapi  oleh  banyak  negara  dengan  mayoritas  penduduk  Muslim dalam  menjaga  

stabilitas  sosial  dan  menjembatani  perbedaan  budaya  dan  agama. Peran  dan 

pemahaman  moderasi  beragama  yang  benar  dalam  Kerajaan  Islam  menjadi  sangat  

signifikan dalam  menghadapi  kompleksitas  dinamika  sosial  kontemporer.  Sebagai  

entitas  yang  berakar dalam  nilai-nilai  agama  Islam,  Kerajaan  Islam  memiliki  

tanggung  jawab  untuk  mempromosikan harmoni antar agama, keadilan sosial, dan 

kemajuan peradaban Islam. 

Pendidikan pada dasarnya merupakan usaha pengembangan kualitas 

sumberdaya manusia bukan hanya dilakukan melalui pendidikan formal, namun 

sampai saat ini dipercaya bahwa pendidikan formal merupakan wahana utama 

pengembangan sunber daya manusia yang dilakukan secara sistematik, pragmatik dan 

berjenjang.4 Pendidikan Islam multikultural pada prinsipnya adalah pemahaman dan 

pelaksanaan hidup muslim bersama, bergaul dengan sesama manusia, baik sesama 

muslim maupun dengan non-muslim, yang dalam kenyataan keberadaannya memiliki 

keragaman, atau tegasnya secara imani dan faktual Allah swt. sengaja menciptakan 

manusia beragam. Keragaman itu berupa, ras, suku bangsa, budaya maupun agama. 

Dalam perspektif inilah diperlukan nilai-nilai keberagaman atau multikultural 

sebagai salah satu tujuan pendidikan Islam. Adapun nilai-nilai Islam yang dapat 

dikembangkan sebagai tujuan dijadikan dalam pendidikan multikulturalisme antara 

lain nilai: empati, kasih sayang, kebersamaan, menghargai perbedaan, rela berkorban, 

tenggang rasa, toleransi, dan tolong menolong.5 Nilai-nilai multikulturalisme dalam 

 
3 Febi Januar al-Hikami. Moderasi Beragama dalam Kerajaan Islam: Memahami 

Multikulturalisme dan Peradaban Islam. Jurnal Inovasi Pendidikan, Volume 1, Nomor 3, 2023. 

Halaman 327. 
4 M. Tholchah Hasan, 2011, Peran Penelitian dalam Mengangkat Kemampuan Sumber Daya 

Manusia untuk Menunjang Pembangunan di Indonesia. Malang: Visipress Media. Halaman 8. 
5 H.M. Junaidi Ghony, Konsep Dasar Multikulturalisme dalam Kurikulum, Makalah Bahan 

Perkuliahan. Halaman 198-203.  



Multikulturalisme Pada  Masa Ummayah Dalam Sejarah Peradaban Islam  
 

69 

 

Ta’wiluna: Jurnal Ilmu Al-Qur’an, Tafsir dan Pemikiran Islam, Vol. 5, No. 1, April 2024 

bahasa lain, akar-akar inklusif dalam multikulturalisme Islam meliputi nilai; at-

ta’aruf atau saling mengenal (Q.S Al-Hujurat.13), attawassuth atau moderat/adil 

(Q.S. Al-Baqarah.143), at-tasamuh atau toleran (Q.S. Ali ‘Imran. 159), at-ta’awun 

atau tolong menolong (Q.S. Al-Ma’idah. 2), at-tawazun atau harmoni (Q.S. Al-

Qashash. 77).6 

 

Metode Penelitian  

Penelitian ini adalah penelitian kepustakaan atau  bisa disebut library research, 

yakni sebuah penelitian yang mengkaji dan mencari informasi-informasi serta data-

data yang secara keseluruhan berasal dari bahasa tertulis yang terkait dan relevan 

dengan judul yang sedang diteliti.7 Sedangkan pendekatan yang dipakai penulis dalam 

penelitian adalah pendekatan kualitatif. Menurut Bilken dan Bodan pendekatan 

kualitatif  memiliki lima karakteristik tersendiri, yaitu: 1). Menggunakan latar 

belakang alami sebagai sumber data penelitian sedangkan peneliti menjadi instrumen 

kunci keberhasilan dan kualitas penelitian;  2). Data yang disajikan dalam penelitian 

kualitatif adalah data yang berbentuk bahasa yang terdiri dari kata-kata dan gambar-

gambar jika diperlukan bukan dalam bentuk angka atau prosentase; 3). Penelitian 

kulitatif lebih memprioritaskan proses dari pada hasil; 4). Dalam menganalisa data 

penelitian kualitatif lebih cenderung dengan cara induktif; 5). Dalam penelitian 

kulitaif ini makna merupkan hal esensial dan signifikan.8 

Hasil Penelitian dan Pembahasan 

A. Multikulturalisme Era Ummayah di Damaskus 

   Umayyah adalah putra dari Abdul Syam dan keturunan Abdul Manaf.9 

Kekuasan Daulah Umayyah berumur kurang lebih 90 tahun di Damaskus.10 

Perkembangan peradaban Islam pada masa Daulah Umayyah di Damaskus (661-750) 

didasarkan  pada  kompleksitas  masyarakat  yang menyebar,  baik  dalam  

pertumbuhan  agama  yang  berbeda  komunitas  atau  komunitas  Muslim dalam  

beragam  etnis  daerah.  Pada  masa kekhalifahan Damaskus Umayyah, bahkan 

meskipun pandangan politik  dikembangkan,  itu  tidak  menghasilkan  masyarakat  

monokultural.  Sebagai gantinya,  Komunitas  Muslim  Arab  pada  waktu  itu  

didasarkan  pada  etnis  lokal,  sehingga peradaban  Islam  dapat  berkembang  dalam  

pola  multikultural  dalam  lingkup  politik  Arab. Dominasi  politik  Arab  dalam  

 
6 M. Tholchah Hasan, Akar-Akar Nilai Inklusif dalam Multikulturalisme Islam, Makalah Bahan 

Kuliah Multidisiplin Pendidikan Islam Multikultural, Universitas Islam Malang. 
7Lexy Moleong, Metodologi Penelitian Kualitatif (Bandung: Rosdakarya, 2000), 54. 
8 Abd. Muqit, “Memperkuat Nasionalisme Kebangsaan Perspektif Syekh Nawawi Al-Bantani Dan M. 

Quraish Sihab,” Ta’wiluna 3, no. 2 (October 31, 2022): 236–50, 

https://doi.org/10.58401/TAKWILUNA.V3I2.751. 
9 Fatah Syukur. 2020. Sejarah Peradaban Islam. Semarang : PT. Pustaka Rizki Putrra. Halaman 69. 
10 Badri Yatim. 2021. Sejarah Peradaban Islam. Jakarta : PT Raja Grafindo Persada. Halaman 43.  



70 Yazidul Busthomi, Rudy Catur Rohman Kusmayadi 

 

Ta’wiluna: Jurnal Ilmu Al-Qur’an, Tafsir dan Pemikiran Islam, Vol. 5, No. 1, April 2024 

pembangunan  Peradaban  Islam  pada  masa  ini  sebagian  besar terbatas pada 

interaksi antara Arab-Muslim dan budaya non Muslim. 

   Peranan  penting  dalam  meletakkan  dasar-dasar  kejayaan  Islam,  termasuk  

konteks dalam membangun peradabannya. Mempelajari lebih dalam tentang 

peradaban di era ini dari perspektif multikulturalisme  akan  terkesan  bertentangan  

dengan  sejarah  Islam.  Karena  akal  sehat  bahwa Daulah  Umayyah  terutama  yang  

berpusat  di  Damaskus  terkenal  dengan  kebijakan  Arabisasi. Bahkan,  kebijakan  

politik  administratif  ini  peran  komunitas  non  Arab  dalam  konteks  Islam 

perkembangan  peradaban  pada  masa  Daulah  Umayyah  di  Timur  atau  barat.  

Seperti  yang dijelaskan oleh Gerald Hawting, arabisasi adalah tidak lebih dari 

konstruksi dan perluasan budaya yang  ditandai  dengan  penerapan  bahasa  Arab  di  

setiap  daerah  di  bawah  pendudukan  Islam (Daulah  Umayyah)  pada  waktu  itu.  

Tapi  di  beberapa  bagian  negara,  orang-orang  Yahudi  dan Kristen  tetap  bagian  

penting  dari  Damaskus  dan  mempertahankan  agama  mereka  tradisi, meskipun 

terjadi perubahan bahasa. Sementara itu, reaksi terhadap arabisasi berbeda di Persia. 

Di sana,  orang-orang  Yahudi  dan  Kristen  mempertahankan  kehidupan  pra  Islam  

mereka  bahasa, baik dalam percakapan sehari-hari maupun karya sastra.  

   Pada  struktur  masyarakat  Damaskus  yang  terdiri  dari  empat  komponen  

utama;  Muslim Arab, non Arab Muslim, non Muslim, dan budak. Muslim Arab 

Mereka adalah penguasa Daulah Umayyah,  keduanya  di  kesultanan  atau  asosiasi  

bangsawan  Arab.  Tapi  ini  tidak  berarti  bahwa Muslim  Arab  adalah  mayoritas  

di  Damaskus,  ibukota  Daulah  Umayyah  Timur,  Damaskus telah berubah  menjadi  

kota  yang  bercirikan  Islam,  meskipun  sebenarnya  orang-orang  (termasuk mereka 

yang tinggal di bagian pedesaan yang kecil, desa, atau pegunungan) pada umumnya 

adalah orang   Kristen   di   masa   lalu.   Mereka   yang   terus   mempertahankan   

kekristenan   mereka mempertahankan  identitas  budaya  dan  agama  pada  masa  

Daulah  Umayyah  kepemimpinan.  Di bagian  selatan  Damaskus,  khususnya  di  

Lebanon,  orang-orang  tetap  menjadi  Kristen  dan digunakan   Bahasa   Syria   untuk   

percakapan   sehari-hari   mereka   selama   berabad-abad   sejak pemerintahan Daulah 

Umayyah. Dalam catatan persaingan dalam agama, ras, sosial, dan bahasa 

mengkonstruksi  dinamika  sosial  di  Damaskus.11    

   Struktur masyarakat di Damaskus terdiri dari empat komponen utama, yaitu 

bangsa Muslim-Arab, bangsa-bangsa Muslim nonArab, bangsa-bangsa non-Arab, dan 

budak.  

1. Kelas Sosial Kesatu 

Bangsa Muslim-Arab menempati kelas tertinggi dalam stratifikasi sosial di 

Damaskus. Mereka adalah para elit penguasa Daulah Umayyah, baik dari keluarga 

 
11 Febi Januar al-Hikami. Moderasi Beragama dalam Kerajaan Islam: Memahami 

Multikulturalisme dan Peradaban Islam. Jurnal Inovasi Pendidikan, Volume 1, Nomor 3, 2023. 

Halaman 330. 



Multikulturalisme Pada  Masa Ummayah Dalam Sejarah Peradaban Islam  
 

71 

 

Ta’wiluna: Jurnal Ilmu Al-Qur’an, Tafsir dan Pemikiran Islam, Vol. 5, No. 1, April 2024 

kerajaan maupun kelompok aristokrat Arab. Pengeluaran negara untuk membiayai 

golongan teratas ini cukup tinggi. Ketika Khalifah al-Walid I berkuasa, anggaran 

pemerintah untuk subsidi atas golongan ini yang berada di Damaskus mencapai 

45.000. Berbeda halnya ketika Marwan I menjadi khalifah, kota Hims beserta 

distriknya menganggarkan dana sebesar 20.000 untuk biaya pensiun pada pejabat 

kekhalifahan. Meskipun menempati strata tertinggi dalam pelapisan sosial di kota 

Damaskus, bukan berarti golongan Muslim-Arab ini adalah golongan mayoritas.12 

Damaskus sebagai ibu kota kekhalifahan Daulah Umayyah Timur, telah 

bertransformasi menjadi sebuah kota dengan ciri khas Islam, padahal sebelumnya 

penduduk Damaskus, bahkan hingga ke kota-kota kecil, pedesaan, dan daerah 

pegunungan, secara umum adalah penganut agama Kristen. 

   Penduduk yang masih menganut agama Kristen tetap mempertahankan 

identitas kultural dan agama mereka di tengah kekuasaan Daulah Umayyah. Di 

wilayah selatan Damaskus, khususnya wilayah Libanon, para penduduknya tetap 

memeluk agama Kristen dan menggunakan bahasa Suriah sebagai bahasa sehari-hari 

mereka, beberapa abad setelah Daulah Umayyah berkuasa. Hal ini mengindikasikan 

bahwa proyek Arabisasi yang dilakukan Daulah Umayyah tampak tidak menyentuh 

akar-rumput (grass-roots) penduduk Damaskus dan sekitarnya, sehingga tingkat 

keragaman kultural tetap memiliki eksistensi pada masa Daulah Umayyah di Timur. 

Dalam catatan Philip K. Hitti, selama kekuasaan Daulah Umayyah, konflik fisik di 

Damaskus tidak pernah terjadi, tetapi persaingan antar agama, ras, sosial, dan 

terutama bahasa mewarnai dinamika sosial di Damaskus. 

2. Kelas Sosial Kedua 

   Kelas sosial kedua dalam stratifikasi masyarakat di kota Damaskus adalah 

golongan muallaf, orang yang baru memeluk agama Islam. Dengan demikian, mereka 

diakui secara penuh sebagai warga negara Muslim. Mengenai kelas sosial ini, banyak 

diduga bahwa fanatisme kesukuan bangsa Arab seringkali merintangi proses 

perwujudan kesetaraan setiap warga negara. Meskipun demikian, dalam hal pemilikan 

tanah, baik warga Muslim maupun non-Muslim memiliki kewajiban yang sama untuk 

membayar pajak. Kelas sosial ini dinamai mawali sehingga menempati strata sosial 

terendah di internal komunitas umat Islam. Kondisi tersebut menjadi salah satu faktor 

yang mendorong afiliasi mereka pada beberapa kelompok pemberontak kekhalifahan, 

khususnya pemberontak Syiah di Irak atau kelompok Khawarij di Persia. Kedua 

kelompok tersebut sejak awal telah menjadi pihak oposisi terhadap Daulah Umayyah. 

   Keterlibatan mereka dalam kelompok-kelompok oposisi tersebut merupakan 

bentuk ketidak puasan mereka terhadap kebijakan Daulah Umayyah. Akan tetapi, dari 

sisi ketaatan keagamaan, golongan mawali memiliki keunggulan tersendiri 

dibandingkan kalangan Muslim-Arab, khususnya para elit politik Daulah Umayyah. 

Ketaatan keagamaan para mawali ini mendorong mereka untuk berada di garda 

 
12 Philip K. Hitti, The History of The Arabs, terj., (Bandung: Serambi, 2008). Halaman 74. 



72 Yazidul Busthomi, Rudy Catur Rohman Kusmayadi 

 

Ta’wiluna: Jurnal Ilmu Al-Qur’an, Tafsir dan Pemikiran Islam, Vol. 5, No. 1, April 2024 

terdepan dalam memerangi golongan non-Muslim. Oleh karena itu dicatat bahwa 

kelompok Muslim paling tidak toleran pada masa kekuasaan Daulah Umayyah adalah 

para muallaf yang sebelumnya beragama Yahudi dan Kristen. 

         Dalam konteks pengembangan kebudayaan dan seni, para mawali ini juga 

menjadi salah satu aktor penting. Hal ini didorong oleh kesadaran historis mereka 

sebagai pewaris kebudayaan yang lebih tua dari kebudayaan Islam-Arab itu sendiri. 

Di sisi lain, hal ini juga sebagai simbol kompensasi atas posisi kurang menguntungkan 

yang mereka peroleh dalam struktur sosial di Damaskus. Tidak menjadi elit dalam 

bidang politik, maka mereka berusaha melakukan mobilisasi vertikal untuk menjadi 

elit di bidang kebudayaan, ilmu pengetahuan, dan seni. 

          Para mawali mulai bersaing dalam dunia politik dengan golongan 

muslim-Arab setelah mereka mampu mengungguli golongan muslim-Arab tersebut di 

bidang-bidang non-politik, seperti, seni dan ilmu pengetahuan.13 Keterlibatan mereka 

dalam dunia politik yang telah lama didominasi oleh golongan muslim Arab itu 

ditunjang oleh perkawinan mereka dengan perempuan-perempuan yang berasal dari 

golongan muslim-Arab sendiri. Tingkat perkawinan campur antara golongan Arab 

dengan golongan nonArab ini cukup tinggi sehingga berdampak pada berkurangnya 

keaslian darah suku Arab itu sendiri. 

3. Kelas Sosial Ketiga 

   Kelas ketiga dalam stratifikasi sosial di Damaskus adalah kelompok non 

muslim, baik yang beragama Yahudi, Kristen, Saba`, maupun sekte-sekte kepercayaan 

lainnya. Mereka telah mengikat perjanjian damai dengan Daulah Umayyah sehingga 

dinamai Ahlu Dzimmah. Atas perjanjian tersebut, mereka berkewajiban membayar 

pajak kepada pemerintah Daulah Umayyah. Pihak pemerintah Daulah Umayyah, atas 

pajak yang mereka bayar, berkewajiban memberikan perlindungan kepada mereka 

sebagai warga negaranya. Pembayaran pajak ini berkaitan dengan pajak tanah dan 

pajak perorangan. Dalam konteks proses hukum, baik komunitas Yahudi, Kristen, 

maupun Saba` tetap berada di bawah yurisdiksi pemimpin agama mereka masing-

masing secara otonom. Akan tetapi jika persoalan hukum tersebut melibatkan warga 

muslim, maka hukum Islam tetap dijalankan terhadap warga muslim tersebut. 

   Awalnya, golongan Ahlu Dzimmah itu terbatas hanya mencakup golongan 

Yahudi dan Kristen (Nasrani), tetapi pada proses selanjutnya, cakupan Ahlu 

Dzimmah ini diperluas hingga mencakup golongan penyembah api (Majusi atau 

Zoroaster), penyembah berhala di wilayah Harran, dan suku Berber yang juga 

penyembah berhala. Kelompok-kelompok ini memiliki hak dan kesempatan yang 

sama untuk menjalankan keyakinan dan kepercayaan agama mereka masing-masing 

sebagai sesama warga negara dalam kekuasaan Daulah Umayyah. Baik terhadap para 

penganut kepercayaan Zoroaster di Persia maupun Berber di Afrika, pihak Daulah 

 
13 Philip K. Hitti, The History of The Arabs, terj., (Bandung: Serambi, 2008). Halaman 76. 

 



Multikulturalisme Pada  Masa Ummayah Dalam Sejarah Peradaban Islam  
 

73 

 

Ta’wiluna: Jurnal Ilmu Al-Qur’an, Tafsir dan Pemikiran Islam, Vol. 5, No. 1, April 2024 

Umayyah memberikan tiga opsi, yaitu: (1) masuk Islam, (2) diperangi, (3) atau 

membayar pajak dan tetap memeluk agama mereka.  

Khusus di daerah Libanon, suatu wilayah yang pada masa Daulah Umayyah 

tidak dapat ditaklukan, golongan Kristen justru berada dalam kelas paling tinggi. 

Mereka bahkan mampu memberikan perlawanan terhadap Daulah Umayyah, 

khususnya pada masa Khalifah Abdul Malik berkuasa. 

   Meskipun berada dalam kelas cukup rendah dalam stratifikasi sosial Daulah 

Umayyah Timur, komunitas Kristen memiliki posisi dan fungsi yang cukup penting 

dalam struktur sosial Daulah Umayyah. Beberapa anggota komunitas Kristen ada 

yang menjadi penyair, dokter, sekretaris keuangan Muawiyah bin Abi Sufyan, bahkan 

istri Muawiyah pun ada yang beragama Kristen. Namun saat Khalifah Al Walid I 

berkuasa, ia sempat menghukum mati seorang kepala suku Arab-Kristen dari Bani 

Taghlib karena menolak masuk Islam. 

4. Kelas Sosial Keempat 

   Kelas terendah adalah para budak yang hidup dalam lingkungan pusat 

kekuasaan Daulah Umayyah di Damaskus. Tradisi perbudakan telah berlangsung 

sangat lama, jauh sebelum Islam lahir, sebagai salah satu tradisi rumpun bangsa Semit 

kuno. Akan tetapi, meskipun Islam tidak melestarikannya, kondisi perbudakan pada 

masa Daulah Umayyah jauh lebih baik dari pada periode sebelum Islam datang. 

Budak-budak ini berasal dari wilayah Afrika Timur dan Afrika bagian Tengah yang 

berkulit hitam, Fargana atau Turkistan Cina yang berkulit kuning, Eropa bagian timur 

dan selatan yang berkulit putih.  

   Perdagangan budak menjadi bisnis yang berkembang pesat pada masa Daulah 

Umayyah. Para budak ini biasanya bekerja di sektor-sektor pekerjaan kasar, seperti 

pembantu rumah tangga dan pekerjaan lainnya. Mereka tetap memiliki peluang untuk 

melakukan mobilisasi sosial. Misalnya ketika majikannya memerdekakan dirinya, 

maka ia akan menjadi rekan kerja majikannya. Bahkan jika majikannya meninggal 

dan tidak memiliki ahli waris, maka harta kekayaan majikannya akan menjadi hak 

budak tersebut.14 

B. Struktur Masyarakat Multikultural Daulah Umayyah Barat 

   Muslim Arab komunitas yang menetap di Andalusia  setelah pembebasan  

berasal dari selatan Arab (Suku Yaman) dan utara Arab (Suku Mudhari). Sebagian 

besar Suku Mudhari dihuni Toledo, Zaragoza, Sevilla, Valencia, dan lain-lain; ketika 

Suku Yaman mendiami Granada, Cordoba, Sevilla, Murcia,  dan  Badajoz.  dua  

kelompok  umum  berdasarkan  karakteristik budaya mereka: (a) komunitas Kristen 

yang masih  mempertahankan  kepercayaan  lama  mereka  dan  tradisi.  (b) komunitas 

Kristen yang masih terjaga kepercayaan mereka, tetapi meniru budaya Arab terutama 

bahasa Arab  dalam  percakapan  sehari-hari,  tulisan,  atau  aspek  lainnya.   

 
14 Dudung Abdurahman. 2014. Komunitas-Multikultural dalam Sejarah Islam Periode Klasik. 

Yogyakarta: Penerbit Ombak. Halaman 58. 



74 Yazidul Busthomi, Rudy Catur Rohman Kusmayadi 

 

Ta’wiluna: Jurnal Ilmu Al-Qur’an, Tafsir dan Pemikiran Islam, Vol. 5, No. 1, April 2024 

Kelompok yang terakhir ini dikenal sebagai Musta'ribah. Semua komunitas 

termasuk Muslim Arab, Kristen, dan bahasa Arab dalam percakapan  sehari-hari,  

tulisan,  atau  aspek  lainnya.  Kelompok  ini  dikenal  sebagai  Musta'ribah. Semua 

komunitas–termasuk Muslim Arab, Kristen, dan Yahudi memegang peran penting 

dalam pengembangan  budaya  di  Kordoba.  Komunitas  Kristen  masih  bebas  

menggunakan gereja mereka dan pemimpin agama mereka masih diizinkan untuk 

mengenakan seragam agama mereka.15 

   Komposisi penduduk Andalusia saat Daulah Umayyah berkuasa sangat 

beragam. Kelompok penduduk utama yang berdiam diri di Andalusia adalah 

komunitas Muslim-Arab dan suku Berber. Keduanya merupakan aktor penting dalam 

proses pembebasan Andalusia untuk menjadi pusat kekuasaan Daulah Umayyah di 

Barat. Kelompok penduduk lainnya adalah komunitas Kristen sebagai penduduk asli 

Andalusia. Sebagian anggota komunitas ini ada yang kemudian memeluk Islam 

setelah pembebasan Andalusia dari penindasan bangsa Ghotia Barat. Komunitas 

Muslim-Arab yang menetap di Andalusia pasca pembebasan berasal dari wilayah 

selatan Arab (Suku Yamani) dan wilayah utara Arab (Suku Mudhari). Mayoritas Suku 

Mudhari mendiami kota Toledo, Saragosa, Sevilla, Valencia, dan lain-lain. Sementara 

itu, Suku Yamani kebanyakan menetap di Granada, Cordoba, Sevilla, Murcia, dan 

Badajoz.16 

   Adapun bangsa Berber memperoleh daerah pemukiman di wilayah perbukitan 

yang kering tandus di bagian utara Andalusia. Bangsa Arab tetap tidak memberikan 

tempat tinggal yang layak bagi mereka meskipun bangsa Berber ini memiliki peran 

yang cukup penting dalam proses pembebasan Andalusia. Kondisi tempat tinggal di 

perbukitan sangat tidak menguntungkan bagi bangsa Berber. Sebab daerah itu 

berbatasan langsung dengan komunitas Kristen yang masih melakukan perlawanan 

terhadap Daulah Umayyah II. Meskipun golongan Kristen mampu dikalahkan, tetapi 

sisa-sisa komunitas Kristen ini tetap bergerilya untuk melakukan perlawanan. 

   Sementara bangsa Berber harus hidup dalam ancaman serangan musuh di 

perbukitan, komunitas bangsa Arab justru mendapatkan wilayah-wilayah lembah 

yang terlindung dari ancaman serangan musuh. Merasa didiskriminasi dengan 

kondisinya yang tidak menguntungkan, bangsa Berber di Andalusia lalu memusuhi 

bangsa Arab-Muslim yang dianggap telah mengkhianati jasa mereka. Mereka 

memusuhi bangsa Arab di Andalusia sebagaimana mereka memusuhi bangsa Arab 

dan Romawi di Afrika Utara, khususnya daerah Maroko. Kondisi ini mengakibatkan 

perpecahan internal di dalam tubuh umat Islam. Pada proses perjalanan sejarah 

Daulah Umayyah di Andalusia, bangsa Berber ini tidak lebih dari sekedar alat dari 

berbagai kepentingan politik untuk sukses kekuasaan mereka. 

 
15 Febi Januar al-Hikami. Moderasi Beragama dalam Kerajaan Islam: Memahami 

Multikulturalisme dan Peradaban Islam. Jurnal Inovasi Pendidikan, Volume 1, Nomor 3, 2023. 

Halaman 330. 
16 Lapidus, Sejarah Sosial Umat Islam.  Halaman 581.  



Multikulturalisme Pada  Masa Ummayah Dalam Sejarah Peradaban Islam  
 

75 

 

Ta’wiluna: Jurnal Ilmu Al-Qur’an, Tafsir dan Pemikiran Islam, Vol. 5, No. 1, April 2024 

   Kelompok penduduk lainnya di Andalusia pada masa kekuasaan Daulah 

Umayyah adalah komunitas Kristen dan Yahudi. Komunitas Kristen di Andalusia ini 

dapat diidentifikasi ke dalam dua kelompok besar, berdasarkan karakteristik 

kebudayaannya, yaitu: (1) komunitas Kristen yang tetap menjalankan kepercayaan 

dan tradisi lama mereka. (2) komunitas Kristen yang meskipun tetap berkeyakinan 

Kristiani, tetapi menampakkan imitasi kebudayaan terhadap tradisi Arab, khususnya 

bahasa Arab, misalnya dalam berbicara sehari-hari, menulis, dan adat istiadat Arab 

lainnya. Kelompok ini dikenal dengan sebutan Musta’ribah. 

   Menurut Robert Hillerbrand, baik komunitas Muslim-Arab, Kristen, maupun 

Yahudi memerankan peranan penting dalam perkembangan kebudayaan di kota 

Cordoba. Kolaborasi budaya antara Islam, Kristen, dan Yahudi merupakan salah satu 

identitas kebudayaan di Andalusia, khususnya kota Cordoba pada masa Daulah 

Umayyah. Khalifah Abdurrahman I bahkan menggunakan sebagian gereja Santo 

Vinsensius sebagai tempat ibadah umat Islam sedangkan bagian gereja lainnya 

dipergunakan oleh komunitas Kristen. Hal tersebut merupakan simbol kerukunan 

antar umat beragama di Andalusia. Komunitas Kristen tetap diperbolehkan 

menggunakan gereja-gereja mereka dan para pemuka agama Kristen tetap diizinkan 

untuk menggunakan pakaian keagamaan mereka. 

   Menurut Kees De Jong, kebudayaan Yahudi juga berkembang pesat di kota 

Cordoba. Salah satu tokoh Yahudi yang memiliki peran penting dalam pemerintahan 

Daulah Umayyah adalah Hasday bin Shaprut. Ia adalah dokter istana ketika 

Abdurrahman III dan al-Hakam II berkuasa, karena keahliannya menyembuhkan 

berbagai penyakit. Selain sebagai dokter, Hasday bin Shaprut juga seorang 

cendekiawan. Ia pernah memimpin penerjemahan ke dalam bahasa Arab sebuah 

manuskrip berbahasa Yunani. Ia bahkan yang memulai pencairan manuskrip itu 

hingga ke kerajaan Bizantium. Setelah diterjemahkan, isi manuskrip itu sangat 

bermanfaat bagi penduduk Cordoba.17 Para penyair, ahli filsafat, dan cendekiawan 

berdatangan ke kota Cordoba dan ikut memperkaya peradaban di Cordoba. 

   Ada satu konsep terkenal terkait dengan kehidupan yang beragam di 

Andalusia. Konsep tersebut adalah “Convivencia”, Ihsan Ali-Fauzi 

mengistilahkannya dengan “co-eksistensi”, yaitu kondisi sosial yang terdiri dari 

berbagai kelompok komunitas yang disatukan dalam satu kesatuan politik, dalam 

konteks ini Daulah Umayyah. Konsep atau istilah tersebut dipopulerkan oleh seorang 

filolog sekaligus sejarawan keturunan Spanyol, Americo Castro. Istilah 

“Convivencia” digunakan untuk mendeskripsikan situasi sosio-kultural di Andalusia 

sejak abad kedelapan hingga ke limabelas Masehi, yaitu ketika Daulah Umayyah 

berkuasa. Dalam rentang waktu berabad-abad tersebut, berbagai unsur budaya dan 

agama yang berbeda, khususnya Islam, Kristen, dan Yahudi hidup bersama dan 

 
17 Kees De Jong, “Al Andalus di Bawah Kekuasaan Daulah Umayyah di Cordoba (756-1031): 

Suatu Masyarakat Pluralistik yang Beradab”. Gema Teologia (Jurnal Fakultas Theologia Universitas 

Kristen Duta Wacana). Vol. 34 No. 1 April 2010. Halaman 19.  



76 Yazidul Busthomi, Rudy Catur Rohman Kusmayadi 

 

Ta’wiluna: Jurnal Ilmu Al-Qur’an, Tafsir dan Pemikiran Islam, Vol. 5, No. 1, April 2024 

berinteraksi satu sama lain, melakukan interpenetrasi satu sama lain, sekaligus saling 

pengaruh-mempengaruhi secara kreatif terhadap kebudayaan masing-masing. 

   Bagi Castro, sebagaimana dijelaskan Ihsan Ali-Fauzi, pergumulan 

kebudayaan antara Islam, Kristen, dan Yahudi berlangsung dengan kesadaran-diri 

pada masing-masing komunitas tersebut. “Convivencia” merupakan bentuk 

kehidupan bersama dalam kesejajaran, kolektifitas, dan kesadaran diri atas identitas 

kultural mereka masing-masing. Dalam co-eksistensi tersebut, setiap komunitas 

saling meminjam unsur-unsur budaya secara kreatif tanpa kehilangan identitas 

kulturalnya sendiri. Meskipun interpretasi historis yang dinilai terlalu idealistik 

tersebut banyak dikritik karena mengesampingkan dinamika sosial bahkan konflik 

yang seringkali mewarnai dinamika hubungan antar ketiga komunitas utama di 

Andalusia tersebut, tetapi usahanya untuk menjadikan Andalusia sebagai 

banchmarking sebuah kehidupan sosial yang pluralistik, kosmopolit, dan egaliter 

tetap merupakan langkah yang berharga.18 

C. Pola Kebijakan Politik Multikultural 

   Dalam catatan sejarah, konflik antar agama dalam kehidupan sosial di 

Damaskus relatif tidak ditemukan. Konflik sosial yang ada hanya terjadi di antara 

beberapa suku. Dua suku yang seringkali terlibat dalam konflik adalah suku 

Himyariyah dan Mudariyah. Kerukunan antar umat beragama ini didorong oleh 

kebijakan pemerintah Daulah Umayyah yang memiliki perhatian berimbang dan adil 

terhadap penganut agama lainnya. Para khalifah Daulah Umayyah memberilakan 

perlindungan secara proporsional terhadap tempat-tempat suci agama-agama di 

Damaskus, seperti gereja, katedral, sinagoge, dan tempat suci lainnya. Pihak 

penguasa Daulah Umayyah bahkan pernah mengambil kebijakan perbaikan bangunan 

gereja Kristen di wilayah Edessa yang rusak karena bencana gempa bumi. Biaya 

rehabilitasi bangunan itu diambil dari dana yang dihimpun dari umat Islam. 

   Terkait dengan eksistensi perempuan pada masa Daulah Umayyah di 

Damaskus, maka hal tersebut memiliki relevansi tersendiri dengan nilai-nilai 

kesejajaran dalam konsep multikulturalisme. Secara umum, perempuan di Damaskus 

memang ditempatkan secara terpisah dengan laki-laki di ruang publik. Namun hal 

tersebut tidak berarti mendorong terjadinya diskriminasi dan penindasan. Bahkan 

perempuan-perempuan di Damaskus memiliki kesempatan dan akses yang sama 

dengan laki-laki, khususnya dalam pengembangan keilmuan dan pendidikan. Pihak 

Daulah Umayyah memberikan kebebasan kepada perempuan untuk mengembangkan 

minat dan hasrat mereka yang tinggi terhadap aktifitas di bidang pendidikan. Sejarah 

mencatat bahwa ada beberapa ilmuan populer dari kalangan perempuan di Damaskus 

pada masa Daulah Umayyah, seperti Putri Husain dan Sakhina. Hal ini tidak lepas 

dari kebijakan pemerintah Daulah Umayyah yang cenderung egaliter dan tidak 

 
18 Dudung Abdurahman. 2014. Komunitas-Multikultural dalam Sejarah Islam Periode Klasik. 

Yogyakarta: Penerbit Ombak. Halaman 62. 



Multikulturalisme Pada  Masa Ummayah Dalam Sejarah Peradaban Islam  
 

77 

 

Ta’wiluna: Jurnal Ilmu Al-Qur’an, Tafsir dan Pemikiran Islam, Vol. 5, No. 1, April 2024 

diskriminatif, khususnya terkait dengan keberadaan dan peran perempuan di sektor 

publik.19 

   Umar bin Abdul Aziz tidak hanya terkenal dengan ketaatan agamanya. Tetapi 

juga kebijakan-kebijakannya terhadap kelompok minoritas yang lebih toleran dan 

egaliter. Kondisi lebih baik para non-Muslim ini dialami ketika Umar bin Abdul Aziz 

berkuasa. Ia mengambil kebijakan untuk mengurangi beban pajak terhadap golongan 

Ahlu Dzimmah ini. Umar bin Abdul Aziz (Umar II) adalah satu-satunya khalifah 

Daulah Umayyah yang memberikan berbagai pembebasan atas diskriminasi terhadap 

golongan Kristen. Beberapa dokumen tentang kebijakan Umar II ini mengindikasikan 

adanya hubungan yang lebih intim antara umat Islam dengan komunitas Kristen pada 

masanya dibandingkan masa-masa sebelumnya. 

   Beberapa kebijakan khalifah sebelum Umar II yang memberatkan golongan 

Ahlu Dzimmah di antaranya golongan Kristen dilarang untuk menduduki berbagai 

jabatan publik, mengenakan surban, menggunakan pelana kuda kecuali pelana 

berkantong, mendirikan tempat ibadah, dan mengeraskan suara ketika umat Islam 

shalat. Golongan Kristen juga diharuskan memotong rambut dengan model rambut 

poni. Di samping itu, sebelum Umar II bekuasa, seorang muslim yang membunuh 

orang Kristen hanya dijatuhi hukuman denda. Kesaksian seorang Kristen yang 

memberatkan orang Islam tidak akan diterima dalam sidang peradilan. Aturan-aturan 

diskriminatif ini juga berlaku terhadap komunitas Yahudi. Kedua kelompok ini tidak 

diperbolehkan untuk menduduki jabatan-jabatan di pemerintahan. 

   Akan tetapi pada perkembangan selanjutnya kondisi-kondisi tersebut berubah 

seiring pergantian khalifah Daulah Umayyah. Misalnya ketika Hisyam berkuasa, 

gubernur Irak, Khalid bin Abdullah membangun sebuah gereja di Kufah. Selain itu, ia 

juga memberikan kebebasan baik kepada komunitas Yahudi maupun Kristen untuk 

mendirikan tempat ibadah mereka masing-masing. Hisyam bahkan pernah 

mengangkat seorang penganut kepercayaan Zoroaster sebagai pejabat pemerintahan. 

   Pemerintahan Daulah Umayyah di Andalusia juga mengeluarkan kebijakan 

yang mendorong terjadinya proses imitasi dan akulturasi budaya antara entitas sosial 

yang ada di Andalusia. Daulah Umayyah di Andalusia terkenal dengan kebijakan-

kebijakannya yang sangat menghormati pemeluk agama non-Islam, khususnya 

Kristen dan Yahudi. Baik komunitas Kristen, Yahudi, maupun Muslim-Arab dapat 

berinteraksi secara bebas dan setara dalam aturan sosial yang berlaku. Khusus 

terhadap komunitas Kristen dan Yahudi, pemerintah Daulah Umayyah bahkan 

menempatkan keduanya ke dalam jabatan pejabat sipil maupun militer.20 

   Terhadap komunitas Kristen, pemerintah Daulah Umayyah memilihkan 

seorang pemimpin komunitas (Count) yang berasal dari anggota komunitas mereka 

 
19 Dudung Abdurahman. 2014. Komunitas-Multikultural dalam Sejarah Islam Periode Klasik. 

Yogyakarta: Penerbit Ombak. Halaman 63.  
20 Dudung Abdurahman. 2014. Komunitas-Multikultural dalam Sejarah Islam Periode Klasik. 

Yogyakarta: Penerbit Ombak. Halaman 65.  



78 Yazidul Busthomi, Rudy Catur Rohman Kusmayadi 

 

Ta’wiluna: Jurnal Ilmu Al-Qur’an, Tafsir dan Pemikiran Islam, Vol. 5, No. 1, April 2024 

sendiri. Komunitas Kristen juga memiliki perwakilan untuk menyampaikan aspirasi 

mereka di istana kekhalifahan Daulah Umayyah. Pihak Daulah Umayyah juga 

menunjuk orang tertentu sebagai pemungut pajak terhadap komunitas Kristen ini. 

   Sama halnya dengan komunitas Kristen, komunitas Yahudi juga memiliki 

otonomi adminstrasi tersendiri. Komunitas Yahudi bahkan memiliki sebuah wilayah 

otonom sendiri, berjarak sekitar 40 mil dari kota Cordoba. Wilayah tersebut memiliki 

hak istimewa untuk tidak dimasuki oleh warga muslim Andalusia. Hal ini 

mengindikasikan bahwa di bawah kekuasaan Islam, warga Yahudi tetap memiliki 

bargaining position tersendiri. Hal lain yang perlu dicatat adalah sosok Ibnu Syibruth 

yang berasal dari komunitas Yahudi dan memperoleh jabatan untuk menyambut para 

duta dari berbagai negara yang datang ke Cordoba. Ibnu Syibruth tercatat menjadi 

penyambut duta dari Kaisar Konstantine II dari Bizantium dan utusan Raja Otto dari 

Kekaisaran Jerman. Ibnu Syibruth juga pernah ditugaskan pemerintah Dualah 

Umayyah untuk melaksanakan tugas diplomasi dengan Raja Navarre. 

   Komunitas lainnya yang menempati wilayah Andalusia pada masa kekuasaan 

Daulah Umayyah adalah bangsa Slavia. Eksistensi bangsa Slavia di Andalusia tidak 

lepas dari peran Abdurrahman An Nashir yang mendatangkan mereka untuk 

mengimbangi kecenderungan Arabisme di Andalusia. Bagi An-Nashir, jika dibiarkan 

saja, kecenderungan Arabisme ini justru akan menimbulkan perpecahan dan 

pergolakan sosial-politik di Andalusia. Sebab keistimewaan-keistimewaan yang 

didapatkan oleh komunitas Arab tentu akan menimbulkan kecemburuan sosial dari 

komunitas lainnya. Hal ini terbukti dari kasus bangsa Berber. Oleh karena itu, An-

Nashir merekrut bangsa Slavia untuk dididik menjadi anggota militer dan menjadi 

pengawal dirinya.21 

 

Kesimpulan  

Struktur masyarakat di Damaskus terdiri dari empat komponen utama, yaitu: 

Pertama, Kelas sosial kesatu, yaitu bangsa Muslim-Arab menempati kelas tertinggi 

dalam stratifikasi sosial di Damaskus. Mereka adalah para elit penguasa Daulah 

Umayyah; Kedua, Kelas sosial kedua, yaitu golongan muallaf, orang yang baru 

memeluk agama Islam. Dengan demikian, mereka diakui secara penuh sebagai warga 

negara Muslim; Kedua, Kelas sosial ketiga, yaitu kelompok non muslim, baik yang 

beragama Yahudi, Kristen, Saba`, maupun sekte-sekte kepercayaan lainnya; Ketiga, 

Kelas sosial keempat, yaitu para budak yang hidup dalam lingkungan pusat kekuasaan 

Daulah Umayyah di Damaskus.  Komposisi penduduk Andalusia saat Daulah 

Umayyah berkuasa sangat beragam. Kelompok penduduk utama yang berdiam diri di 

Andalusia adalah komunitas Muslim-Arab dan suku Berber. Keduanya merupakan 

aktor penting dalam proses pembebasan Andalusia untuk menjadi pusat kekuasaan 

 
21 Dudung Abdurahman. 2014. Komunitas-Multikultural dalam Sejarah Islam Periode Klasik. 

Yogyakarta: Penerbit Ombak. Halaman 66.   



Multikulturalisme Pada  Masa Ummayah Dalam Sejarah Peradaban Islam  
 

79 

 

Ta’wiluna: Jurnal Ilmu Al-Qur’an, Tafsir dan Pemikiran Islam, Vol. 5, No. 1, April 2024 

Daulah Umayyah di Barat. Kelompok penduduk lainnya adalah komunitas Kristen 

sebagai penduduk asli Andalusia. Sebagian anggota komunitas ini ada yang kemudian 

memeluk Islam setelah pembebasan Andalusia dari penindasan bangsa Ghotia Barat. 

Komunitas Muslim-Arab yang menetap di Andalusia pasca pembebasan berasal dari 

wilayah selatan Arab (Suku Yamani) dan wilayah utara Arab (Suku Mudhari).  

 

Daftar Pustaka 

Ahmad Hanif Fahruddin1, Maskuri, Hasan Busri. Internalisasi Nilai 
Multikulturalisme melalui Pendidikan Islam; Interelasi Tri Sentra Pendidikan 
pada Masyarakat Multireligius Desa Balun Lamongan, Indonesian Journal of 

Islamic Education Studies (IJIES) Volume 4, Nomor 1, Juni 2021. 

Badri Yatim. 2021. Sejarah Peradaban Islam. Jakarta : PT Raja Grafindo Persada. 

Dudung Abdurahman. 2014. Komunitas-Multikultural dalam Sejarah Islam Periode 
Klasik. Yogyakarta: Penerbit Ombak. 

Fatah Syukur. 2020. Sejarah Peradaban Islam. Semarang : PT. Pustaka Rizki Putrra. 

Febi Januar al-Hikami. Moderasi Beragama dalam Kerajaan Islam: Memahami 
Multikulturalisme dan Peradaban Islam. Jurnal Inovasi Pendidikan, Volume 1, 

Nomor 3, 2023.  

H.M. Junaidi Ghony, Konsep Dasar Multikulturalisme dalam Kurikulum, Makalah 

Bahan Perkuliahan.  

Kees De Jong, “Al Andalus di Bawah Kekuasaan Daulah Umayyah di Cordoba (756-
1031): Suatu Masyarakat Pluralistik yang Beradab”. Gema Teologia (Jurnal 

Fakultas Theologia Universitas Kristen Duta Wacana). Vol. 34 No. 1 April 

2010.  

Lapidus, Sejarah Sosial Umat Islam. 

M. Tholchah Hasan, Akar-Akar Nilai Inklusif dalam Multikulturalisme Islam, 

Makalah Bahan Kuliah Multidisiplin Pendidikan Islam Multikultural, 

Universitas Islam Malang. 

M. Tholchah Hasan, 2011, Peran Penelitian dalam Mengangkat Kemampuan Sumber 
Daya Manusia untuk Menunjang Pembangunan di Indonesia. Malang: Visipress 

Media.  

Philip K. Hitti, The History of The Arabs, terj., (Bandung: Serambi, 2008). 

Sobirin Bagus dan Maskuri Bakri. Penanaman Nilai-nilai Pendidikan Islam 
Multikultural pada Da’i Badan Koordinasi Masjid dan Musholla Kabupaten 
Kutai Timur. : Jurnal Studi dan Sosial, Volume 8, Nomor 2, Oktober 2021.  

 


