
Ta’wiluna: Jurnal Ilmu Al-Qur’an, Tafsir dan Pemikiran Islam  

Volume 5, Number 1, April 2024  

e-ISSN: 2723-0422  
https://ejournal.iaifa.ac.id/index.php/takwiluna 
 

 

Ta’wiluna: Jurnal Ilmu Al-Qur’an, Tafsir dan Pemikiran Islam, Vol. 5, No. 1, April 2024 

This work is licensed under a Creative 

Commons Attribution‐ShareAlike 4.0 

International License 

Accepted: 

 Maret 2024 

Revised: 

April 2024 

Published: 

April 2024 

 

Konsep Mahabbah Kepada Allah 

(Menggali Makna Cinta Persepektif Rabi’ah Al Adawiyah) 
 

Silvi Anggraini 

Institut Agama Islam Negeri Metro 

silviangraini51@gmail.com 

 

Tesa Mukhlisa 

Institut Agama Islam Negeri Metro 

tesamukhlisa17444@gmail.com 

 

Rizki Aulia Pratiwi 

Institut Agama Islam Negeri Metro 

riskiaulia1404@gmail.com 

 

Ummi Latifah 

Institut Agama Islam Negeri Metro 

umi75301@gmail.com 

 

Abstract 

In the journey of life, humans need guidelines or foundations, such as religion or 

beliefs that recognize the existence of divine power. Every day, individuals are faced 

with the task of maintaining, improving and increasing the quality of faith and 

devotion to the Creator. To achieve this, several paths can be taken, one of which is 

through the world of Sufism or known as the mystical world. In pursuit of attainment 

in the mystical world, methods such as meditation or spiritual practice can be applied. 

The peak of experience in the mystical world is mahabbah or divine love, which is 

the highest level on the journey to Allah. In this article, the author investigates the 

theory of Divine love (mahabbah) from a female Sufi figure, Rabi'ah Adawiyah, who 

first expressed her affection for the Creator. This research adopts a library research 

approach. The approach method applied involves historical and philosophical 

dimensions. Data collection was carried out through documentation methods, and 

analysis was carried out using descriptive analysis methods. According to Rabi'ah, 

love is defined as a feeling of selfless love and without expecting reward or legal 

release in return. The focus is on the fulfillment of God's will and its perfection. 

Keywords: Rabi’ah; Adawiyah; Devine; Love; Mahabbah; Sufism. 

Abstrak 

Dalam perjalanan hidup, manusia memerlukan pedoman atau dasar, seperti agama 

atau keyakinan yang mengakui keberadaan kekuatan ilahi. Sehari-hari, individu 

dihadapkan pada tugas untuk menjaga, memperbaiki, dan meningkatkan kualitas 

https://ejournal.iaifa.ac.id/index.php/


Konsep Mahabbah Kepada Allah 
 

27 

 

Ta’wiluna: Jurnal Ilmu Al-Qur’an, Tafsir dan Pemikiran Islam, Vol. 5, No. 1, April 2024 

iman serta ketakwaan kepada Sang Pencipta. Untuk mencapai hal tersebut, beberapa 

jalur dapat ditempuh, salah satunya melalui dunia tasawuf atau dikenal sebagai dunia 

mistik. Dalam upaya pencapaian di dunia mistik, metode seperti meditasi atau latihan 

spiritual dapat diterapkan. Puncak pengalaman dalam dunia mistik adalah mahabbah 

atau cinta Ilahi, yang merupakan tingkat tertinggi dalam perjalanan menuju Allah. 

Dalam tulisan ini, penulis menyelidiki teori cinta Ilahi (mahabbah) dari seorang tokoh 

sufi perempuan, Rabi’ah Adawiyah, yang pertama kali mengungkapkan kasih 

sayangnya kepada Sang Khalik. Penelitian ini mengadopsi pendekatan kepustakaan 

(library research). Metode pendekatan yang diterapkan melibatkan dimensi historis 

dan filosofis. Pengumpulan data dilakukan melalui metode dokumentasi, dan analisis 

dilakukan dengan menggunakan metode analisis deskriptif. Menurut Rabi’ah, cinta 

diartikan sebagai perasaan kasih tanpa pamrih dan tanpa mengharapkan penghargaan 

atau pembebasan hukum sebagai imbalan. Fokusnya adalah pada pemenuhan 

kehendak Allah dan penyempurnaannya. 

Kata Kunci: Rabi’ah Adawiyah; Cinta Ilahi; Mahabbah; Tasawuf. 

Pendahuluan  

Manusia sangat membutuhkan agama sebagai pedoman dalam kehidupan ini. 

Keyakinan yang mengakui keberadaan suatu zat yang mahakuasa yaitu, sebuah lokasi 

di mana seseorang dapat mencari bantuan dan perlindungan ada dalam diri setiap 

manusia. Kemampuan seseorang dalam memperkuat, memelihara, dan mengangkat 

keimanan dan ketaqwaannya kepada Yang Maha Kuasa dalam kehidupan sehari-hari 

sangatlah penting. Untuk mewujudkan semua itu, ada beberapa jalur yang perlu 

ditempuh, salah satunya melalui dunia sufi. 

Alam mistik adalah istilah lain yang digunakan untuk menggambarkan alam 

sufi. Mistisisme sering kali didefinisikan sebagai istilah yang mengacu pada segala 

sesuatu yang penuh teka-teki yang tidak dapat diperoleh secara alami, rasional, atau 

melalui akal saja; sebaliknya, hal ini memerlukan replikasi atau latihan spiritual yang 

tidak bergantung pada akal dan indera. Ada penjelasan yang lebih rasional atau 

bahkan filosofis mengenai mistisisme ini. Pengalaman spiritual dan spiritualitas 

Allah SWT hanya sebatas mencapai puncak hikmah dan mengembangkannya. 

Mistisisme ini juga dapat dilihat, dalam arti luas, sebagai kecintaan terhadap yang 

absolut. 

Mahabbah (cinta) adalah tujuan terakhir dalam perjalanan mistik. Tingkat 

pencapaian tertinggi terhadap Allah SWT adalah mahabbah, atau cinta. Masalah 

mahabbah ini ada kaitannya dengan hal batin atau esoteris. Cinta atau mahabbah 

adalah anugerah Tuhan yang terwujud sesuai dengan kehendak-Nya dan tidak dapat 

diperoleh.  

Makna cinta yang dinyatakan oleh Rabi’ah Al Adawiyah termanifestasi sebagai 

cinta ilahi yang besar, mengungkapkan keindahan dalam bentuk yang paling sublime. 

Cinta ini diibaratkan sebagai api dalam sekam yang terus berkobar tanpa henti, 

mengatasi segala rintangan, dan membakar dengan penuh semangat selama seluruh 

hidupnya, memberikan ketenangan yang mendalam. Rabi’ah Al Adawiyah berhasil 

meningkatkan makna dan ruang lingkup cinta ilahi. Awalnya, cintanya kepada Allah 



28 Silvi Anggraini, Tesa Mukhlisa,Rizki Aulia Pratiwi,Ummi Latifah 

 

Ta’wiluna: Jurnal Ilmu Al-Qur’an, Tafsir dan Pemikiran Islam, Vol. 5, No. 1, April 2024 

dipengaruhi oleh ketakutan akan neraka atau harapan akan surga, tercermin dalam 

doanya yang berulang, "Ya Tuhan, apakah Engkau akan membakar hamba-Mu di 

dalam neraka, padahal hatinya senantiasa menyebut-Mu dan dia selalu takwa kepada-

Mu?" Namun, menyadari bahwa jenis cinta semacam itu bersifat sementara, Rabi’ah 

mengembangkan dirinya hingga mencapai cinta ilahi yang lebih tinggi (al-hubb al-

ilahi). Ia ingin menegaskan bahwa motivasinya bukanlah untuk menjadi hamba yang 

baik dengan harapan mendapatkan surga, melainkan karena ia merasa pantas dicintai 

oleh Allah, bukan karena takut akan neraka atau mengharapkan surga semata. 

Hal ini menarik untuk dikaji bahwa konsep cinta kepada Tuhan sangat indah 

dan mulia apabila dikaitkan dengan konsep kehidupan, cinta ini dapat memberikan 

aspek baik positif maupun negatif apabila mampu mengutarakan arti sebuah cinta 

yang sesungguhnya. Maka kajian ini memfokuskan pada penggalian makna cinta 

menurut Rabi’ah al adawiyah. 

Metode Penelitian  

Penelitian ini adalah penelitian kepustakaan (library research), yaitu penelitian 

yang mengkaji dan mencari informasi-informasi serta data-data yang secara 

keseluruhan berasal dari bahasa tertulis yang terkait dan relevan dengan judul yang 

sedang diteliti.1 Sedangkan pendekatan yang dipakai penulis dalam penelitian adalah 

pendekatan kualitatif. Menurut Bilken dan Bodan pendekatan kualitatif  memiliki 

lima karakteristik yang menjadi kekhsannya, yaitu;: Pertama, menggunakan latar 

belakang alami sebagai sumber data penelitian sedangkan peneliti menjadi instrumen 

kunci keberhasilan dan kualitas penelitian. Kedua, data yang disajikan dalam 

penelitian kualitatif adalah data yang berbentuk bahasa yang terdiri dari kata-kata 

dan gambar-gambar jika diperlukan bukan dalam bentuk angka atau prosentase. 

Ketiga, penelitian kulitatif lebih memprioritaskan proses dari pada hasil. Keempat, 

dalam menganalisa data penelitian kualitatif lebih cenderung dengan cara induktif. 

Kelima, dalam penelitian kulitaif ini makna merupkan hal esensial dan signifikan.2 

 

Hasil Penelitian dan Pembahasan 

A. Biografi Rabi’ah Adawiyah 

Rabi'ah dikenal dengan sebutan al-Adawiyah atau al-Qaysiyah atau dikenal 

juga dengan sebutan al-Bashriyah. Rabi'ah al-Adawiyah lahir dari keluarga miskin. 

Nama ayahnya adalah Ismail al-Adawiyah al-Qishiyyah. Dikisahkan Rabi'ah 

merupakan anak keempat dan berasal dari suku al-Atik Qasy bin Adi, lahir di Basra 

sekitar tahun 95-99 H (717 M), khususnya pada masa Bani Amawiyah  41-132 H, 

 
1Lexy Moleong, Metodologi Penelitian Kualitatif (Bandung: Rosdakarya, 2000), 54. 
2 Abd. Muqit, “Memperkuat Nasionalisme Kebangsaan Perspektif Syekh Nawawi Al-Bantani Dan M. 

Quraish Sihab,” Ta’wiluna 3, no. 2 (October 31, 2022): 236–50, 

https://doi.org/10.58401/TAKWILUNA.V3I2.751. 



Konsep Mahabbah Kepada Allah 
 

29 

 

Ta’wiluna: Jurnal Ilmu Al-Qur’an, Tafsir dan Pemikiran Islam, Vol. 5, No. 1, April 2024 

dimana dia telah melewati sebagian besar waktu, seumur hidupnya dan meninggal 

pada tahun 185 H (801 M), dimakamkan di Basra.3 

Rabi'ah al-Adawiyah adalah seorang sufi wanita asal Basra yang pertama kali 

memperkenalkan konsep “Mahabbah” ke dalam bidang tasawuf. Ia termasuk salah 

satu sufi yang tidak mengikuti sufi lainnya, sehingga jelas tidak seperti sufi lainnya. 

Bahkan, dia dikabarkan tidak pernah belajar atau mencari ilmu dari seorang muslim 

atau guru spiritual lainnya. Namun, ia belajar secara otodidak, berdasarkan 

pengalaman langsung dengan Tuhan. Ia juga tidak pernah secara langsung menulis 

atau menerbitkan buku ajarannya sendiri, namun ajarannya diketahui melalui murid-

muridnya, yang bukunya ditulis setelah kematiannya. Penyair A Attar menulis bahwa 

“Posisi Rabi'ah cukup unik, karena hubungannya dengan Tuhan dan ilmunya tentang 

ilmu-ilmu ketuhanan tidak ada tandingannya. Beliau sangat dihormati oleh semua 

praktisi sufi besar pada masanya dan kewibawaan sufinya tidak diragukan lagi di 

kalangan teman-temannya. 

Meskipun Ismail, ayah Rabi'ah, tidak pernah memberinya pendidikan yang 

layak karena kondisi ekonominya yang sangat terbatas, namun ayah Rabi'ah tetap 

rutin mengajaknya ke musala dan mengajarinya seluk-beluk kesadaran beragama.  

Beliau menanamkan keutamaan-keutamaan terpuji pada diri anak-anaknya, hingga 

pada tahun berikutnya Rabi'ah akhirnya memperoleh hati yang bersih dan suci. Ajaran 

ayahnya itulah yang menjadikan Rabi'ah sebagai salah satu tokoh sufi paling terkenal 

pada tahun 1999. Kecintaan kepada Tuhan atau disebut "Mahabbah" merupakan 

puncak tasawuf Rabi'ah al-Adawiyah. Banyak juga puisi-puisi sufi yang ditulisnya 

yang menyampaikan makna cinta kepada Tuhan. Syair-syair ini banyak ditemukan 

dalam kehidupan para sufi lainnya seperti Jalaluddin al-Rumi, al-Hallaj, Ibnu al-Farij 

dan masih banyak lagi yang lainnya. 

  

B. Tinjauan Linguistik Kata Mahabbah 

Mengkaji sebuah kata, haruslah memahami makna. Makna mahabbah , secara 

etimologis Al-mahabbah merupakan salah satu bentuk masdar yang mempunyai tiga 

makna, yaitu: melanisasi dan fiksasi, menabur sesuatu dengan biji dan sifat terbatas. 

Makna pertama yang melekat pada cinta yang dapat kita pahami adalah ketika kita 

mengalami sesuatu, maka akan muncul perasaan akrab, yang merupakan awal dari 

perasaan cinta. Sedangkan ciri yang kedua dapat dipahami dengan memperhatikan 

fungsi benih pada tumbuhan yaitu sebagai benih kehidupan bagi tumbuhan. Oleh 

karena itu, al-Al-mahabbah merupakan benih minimal kehidupan manusia sebagai ruh 

hidup seseorang yang akan mendorong upaya mencapai apa yang dicintainya. Makna 

ketiga dapat dipahami dengan menganggap manusia sebagai objek cinta, yang sangat 

terbatas dalam mencapai apa yang dicintainya, sehingga memerlukan pertolongan 

dari pemilik cinta yang sebenarnya, yaitu Allah SWT. 

 
3 Adi Fadli, “Belajar Cinta Plus Dari Rabi‘Ah Al-Adawiyah,” T.T., 140. 



30 Silvi Anggraini, Tesa Mukhlisa,Rizki Aulia Pratiwi,Ummi Latifah 

 

Ta’wiluna: Jurnal Ilmu Al-Qur’an, Tafsir dan Pemikiran Islam, Vol. 5, No. 1, April 2024 

Bahkan beberapa berpendapat bahwa al-mahabbah berasal dari kata al-habab 

yang menggambarkan meluapnya air setelah hujan deras. Dengan demikian, al-

mahabbah diartikan sebagai luapan perasaan dan kegelisahan saat seseorang dipenuhi 

hasrat untuk bertemu dengan kekasihnya.4 Dari pengertian di atas dapat dipahami 

bahwa cinta (al-mahabbah) adalah suatu keinginan yang sangat kuat terhadap sesuatu 

yang lebih tinggi dari yang lain atau suatu kepentingan yang istimewa, berusaha 

untuk memilikinya dan menyatu dengan benda itu, sekalipun harus mengorbankan 

waktu. 

Definisi al-mahabbah secara teminologi dari beberapa golongan, antara lain, 

pandangan para teolog yang diberikan Webster adalah al-mahabbah artinya; 

1. kegembiraan yang Tuhan berikan kepada manusia, 

2. keinginan manusia untuk bersatu dengan Tuhan, dan 

3. perasaan pengabdian dan persahabatan antara satu orang dengan orang lain.5 

Pemahaman tersebut tampak bersifat umum, sebagaimana persepsi masyarakat 

bahwa terdapat mahabbah (kasih sayang) Allah terhadap manusia dan sebaliknya, 

juga adanya mahabbah manusia terhadap Allah dan sesamanya. Al-Razi, sebagaimana 

dijelaskan, mengatakan bahwa dalam perspektif jamak dari Mutakallimin, al-

Mahabbah dianggap sebagai bagian dari wasiat. Dalam konteks ini, kehendak 

diarahkan hanya pada hal-hal yang dapat dicapai, sehingga al-Mahabbah tidak dapat 

dihubungkan secara langsung dengan sifat-sifat Tuhan atau karakteristik-Nya, 

melainkan lebih terkait dengan ketaatan kepada-Nya.6 Pandangan al-Zamakhsyari, 

seorang tokoh Mu'tazilah, menyatakan bahwa al-Mahabbah merupakan kehendak 

batin jiwa manusia yang ditentukan oleh ibadah kepada Sang Kekasih (Tuhan), dan 

tidak dipengaruhi oleh pihak lain. Dalam perspektif ini, al-Mahabbah dianggap 

sebagai ekspresi dari kehendak atau dorongan internal jiwa manusia, yang mendorong 

individu untuk melakukan ibadah kepada Tuhan sebagai manifestasi dari cinta dan 

ketaatan kepada-Nya. Pandangan ini menekankan bahwa al-Mahabbah tidak terkait 

dengan pengaruh atau dorongan dari luar, melainkan merupakan hasil dari kehendak 

jiwa yang tercermin dalam tindakan ibadah.7 Pandangan itu mewakili mahabbah di 

hadapan Tuhan adalah menaati segala perintah-Nya dan menjauhi segala larangan-

Nya, tidak melakukan apa pun yang dapat menimbulkan dosa, baik  kecil maupun  

besar. Apa yang dilakukan itulah yang membawa kebaikan..  

Salah seorang filosof, Ibnu Miskawaih (w.. 1030 M) mengatakan bahwa 

almahabbah merupakan hakikat persekutuan dengan orang lain, sehingga menjadi 

sumber kesatuan yang alamiah.. Mahbbah mempunyai dua obyek, yaitu; a) hewan 

 
4 Ibn Qayyim al-Jauziyah, Raudah al-Muhibbin wa Nuzhat al-Musytaqin (Bairut: Dar al- Kutub al-

‘Ilmiyyah, 1995), 15. 
5 Noah Webster, Webster’s Twentieth Century Dictionary of English Langue (USA: William Calling 

Publisher’s Inc, 1980), 107. 
6 Fakhr al-Din Muhammad bin ‘Umar bin al-Husain bin al-Hasan ibn ‘Ali al-Tamimi al- dan Bakri al-

Razi, Tafsir al-Kabir (Bairut: Daar al Fikr, 1990), 229. 
7 Abi al-Qasim Jarallah Mahmud bin ‘Umar al-Zamakhsyari, al-Kasysyaf ‘an Haqaiq al- Tanzil wa 
‘Uyun al-Aqawil Wujuh al-Ta’wil (Bairut: Daar al Fikr, 1990), 423. 



Konsep Mahabbah Kepada Allah 
 

31 

 

Ta’wiluna: Jurnal Ilmu Al-Qur’an, Tafsir dan Pemikiran Islam, Vol. 5, No. 1, April 2024 

berupa kesenangan dan ini haram, b) ruh berupa hikmah atau kebaikan.. Sedangkan 

tujuan akhir dari kebaikan adalah kebahagiaan rohani yang hanya bisa dimiliki oleh 

orang suci. Hakikat al-mahabbah menurut Ibnu Miskawaih adalah bersatunya pecinta 

dengan kekasihnya, antara manusia dengan Tuhannya, namun pernyataan yang 

dimaksud bukanlah antara hakikat dan hakikat, melainkan perasaan. al-mahabbah, 

tidak ada batasan antara dia dan Tuhan, karena kemampuannya menghilangkan sifat 

nasut (kemanusiaan).8 

Berdasarkan penjelasan di atas, dapat disimpulkan bahwa al-Mahabbah 

mencakup keinginan yang menjadi motivasi untuk berupaya mencapainya, meskipun 

memerlukan pengorbanan. Keinginan tersebut mengarah pada aspirasi untuk menyatu 

dengan sang kekasih, khususnya Tuhan. Namun, persatuan yang dimaksud tidak 

sekadar bersatu secara fisik, melainkan kemampuan untuk mengadopsi sifat-sifat 

Sang Kekasih dan menghilangkan sifat-sifat yang tidak sesuai, sehingga individu 

dapat menyesuaikan diri dengan karakteristik Sang Kekasih. 

Menurut al-Sarraj, mahabbah mempunyai tiga tingkatan: 

1. Cinta biasa, yaitu selalu mengingat Allah dengan berdzikir, suka menyebut  

nama Allah dan suka berbincang dengan Allah.. Puji Tuhan senantiasa  

2. Cinta para Siddiq yaitu orang-orang yang mengenal Tuhan,  Keagungan-

Nya, kekuasaan-Nya, ilmu-Nya, dsb.. Cinta yang mampu mengangkat tabir 

yang memisahkan  Tuhan dan dengan demikian  melihat rahasia yang ada di 

dalam diri Tuhan.. Mereka berdialog dengan Tuhan dan menemukan 

kegembiraan dari dialog ini.. Cinta tingkat kedua ini membuat seseorang rela 

terbebas dari hawa nafsu dan sifat egoisnya, sedangkan hatinya dipenuhi rasa 

cinta kepada Tuhan dan selalu mengingat-Nya.  

3. Cinta orang yang bijaksana, yaitu orang yang mengetahui kebenaran tentang 

Tuhan. Cinta semacam ini muncul dari pengetahuan sejati tentang Tuhan.. 

Yang dilihat dan dirasakan bukan lagi cinta melainkan diri yang dicintai.. 

Pada akhirnya, kualitas dicintai akan hadir dalam diri sang kekasih.9 

Ketiga tingkatan mahabbah tersebut seolah mewakili suatu proses cinta kasih, 

dimulai dari pemahaman terhadap sifat-sifat Tuhan dengan mengacu kepada-Nya 

melalui dzikir, dilanjutkan dengan penyatuan antara diri (fana) dengan sifat-sifat 

Tuhan  dan terakhir kesatuan abadi (baqa) dalam sifat Tuhan. Dan ketiga tingkatan 

ini nampaknya merupakan cinta pamungkas yang ingin dituju oleh Mahabbah 

 

C. Penggalian Makna Mahabbah Rabi’ah al-Adawiyah 

Setelah mengetahui biografi dan karya-karya Rabi'ah al-Adawiyah, kita dapat 

mengetahui bahwa konsep ajarannya atau isi pokok ajaran tasawufnya adalah tentang 

cinta (al -habb) atau Muhabbah. Ahabba, yuhibbu, dan muhabatan, yang secara 

harafiah berarti "mencintai secara mendalam" atau "mencintai atau mencintai secara 

 
8 M.M. Sharif, “History of Philosophy,” Otto Harrassuwitz 1 (1963): 447–69. 
9 Harun Nasution, Filsafat dan mistisisme dalam Islam (Jakarta: Bulan Bintang, 1973), 70–71. 



32 Silvi Anggraini, Tesa Mukhlisa,Rizki Aulia Pratiwi,Ummi Latifah 

 

Ta’wiluna: Jurnal Ilmu Al-Qur’an, Tafsir dan Pemikiran Islam, Vol. 5, No. 1, April 2024 

mendalam", merupakan asal kata mahabbah. Menurut Jamil Shaliba dalam Mu'jam 

al-Falsafi, muhabbah atau cinta merupakan antitesis dari al-baghd atau kebencian. 

Al-wadud, atau sangat penyayang atau pemaaf, adalah arti lain dari al-muhabbah. 

Selain itu, al-Muhabbah juga dapat merujuk pada kecenderungan terhadap segala 

sesuatu yang berlangsung untuk memenuhi kebutuhan material atau spiritual 

seseorang, seperti cinta orang tua terhadap anaknya, pekerja terhadap pekerjaannya, 

atau seseorang yang jatuh cinta pada sesuatu. Semangat (keadaan) mulia yang 

wujudnya disaksikan (kemutlakan) oleh Allah SWT terwakili dalam sabda al-

Qusyairi al-Mahabbah. Hamba itu mencintai Allah SWT, dan orang yang dicintainya 

pun menunjukkan cintanya kepada Allah. Lebih lanjut menurut Harun Nasution, 

mahabbah adalah cinta, dan cinta yang dibicarakan adalah cinta kepada Tuhan. Lanjut 

Harun Nasution. Arti Muhabbah antara lain: 

1. Taatilah Tuhan dan benci melawan-Nya. 

2. Berikan seluruh diri kepada orang yang Anda cintai. 

3. Kosongkan hatimu dari segalanya kecuali  yang terkasih, yaitu Tuhan. 

Menurut al-Sarraj yang dikutip  Harun Nasution, ada tiga jenis mahabah jika 

dilihat  tingkatannya: mahabah bagi orang yang bertakwa, mahabah bagi orang biasa, 

dan mahabah bagi orang berakal. Kecintaan masyarakat awam terekspresikan dalam 

ingatan mereka yang terus-menerus kepada Tuhan melalui dzikir, kegemaran mereka 

menyebut nama Tuhan, dan kenikmatan mereka terhadap Tuhan. Tuhan selalu dipuji. 

Mahabah orang shaleh adalah cinta orang yang mengenal Tuhan, kebesaran-Nya, 

kekuasaannya, ilmunya dan lain-lain. Dan maabbah orang bijak adalah 

pengetahuannya yang sebenarnya tentang Tuhan,  dialami dan dirasakan sebagai diri 

yang dicintai, bukan sebagai cinta. Pada akhirnya, ciri-ciri orang yang dicintai adalah 

bagian dari menjadi orang yang penuh kasih sayang. Penjelasan ini membantu kita 

menyadari bahwa mahabbah adalah keadaan pikiran yang mencintai Tuhan 

seutuhnya, membiarkan sifat-sifat cinta Tuhan merasuk seutuhnya ke dalam diri yang 

dicintai. Tujuannya adalah untuk merasakan kebahagiaan batin yang tidak bisa 

diungkapkan dengan kata-kata tetapi hanya bisa dirasakan dengan jiwa. 

Pada saat yang sama juga dikemukakan bahwa al-Muhabbah merupakan istilah 

yang hampir selalu berdampingan dengan ma'rifah, baik  kedudukan maupun 

maknanya. Kalau ma'rifah itu satu, tingkat pengetahuan tentang Tuhan melalui mata 

hati (al-qalb), maka mahabbah adalah perasaan kedekatan dengan Tuhan melalui 

cinta (Roh).10 

Jalan menuju puncak mahabbah banyak maqamat, atau tahapan, yang harus 

diselesaikan sebelum seseorang dapat mencapai tingkat kesempurnaan, atau 

mahabbah. Meskipun tasawuf Rabi'ah al-Adawiyah berpusat pada gagasan 

mahabbah, namun tidak serta merta mencapai kesempurnaan itu sejak awal. 

Mahabbah sering dipisahkan menjadi tiga tingkatan. 

1. Mahabbah orang biasa, yaitu seorang hamba yang selalu mengingat tuhannya. 

 
10 rahmawati, “rabiatul adawiyah dan pemikirannya,” t.t., 10–11. 



Konsep Mahabbah Kepada Allah 
 

33 

 

Ta’wiluna: Jurnal Ilmu Al-Qur’an, Tafsir dan Pemikiran Islam, Vol. 5, No. 1, April 2024 

2. Mahabbah orang shiddiq, yaitu seorang hamba yang telah mampu membuka 

penghalang atau tabir antaranya dengan sang pencipta, menghilangkan sifat-

sifat diri yang tidak baik dan hati dipenuhi oleh kerinduan kepada sang 

pencipta. 

3. Mahabbah orang arif. Seorang yang mengetahui betul tentang penciptanya 

dan yang dirasakan bukan lagi cinta akan tetapi dzan yang dicintanya.11 

Konsep Mahabbah sebagai buah pikiran Rabi’ah Al- Adawiyah yaitu Rabi'ah 

pernah ditanya tentang batasan konsep cinta, lalu dia menjawab: "Cinta itu tentang 

hasrat dan perasaan. Hanya mereka yang merasakan cinta  yang bisa mengetahui apa 

itu cinta. Cinta tidak bisa dijelaskan dengan kata-kata. Itu adalah apa itu seseorang 

tidak dapat menjelaskan apa yang tidak mereka ketahui atau menyadari apa yang 

tidak mereka ketahui. Cinta tidak bisa diketahui melalui hasrat, apalagi jika tuntutan 

cinta dikesampingkan. Cinta bisa membuat orang  bingung, mereka akan takut untuk 

mengatakan sesuatu. Cinta mampu menguasai hati,12 

 Ada dua batasan cinta yang sering diungkapkan oleh Rabi'ah al-Adawiyah: 

Pertama, cinta harus tertutup kecuali kepada sang pencipta atau yang dicintai, sebagai 

wujud ungkapan cinta 'hamba kepada penciptanya. Atau dapat dikatakan bahwa 

seorang hamba harus memalingkan dirinya dari urusan dan segala sesuatu yang 

bersifat duniawi. Kedua, seorang hamba harus memisahkan diri atau menjauhi 

makhluk ciptaan Allah lainnya agar diri selalu terfokuskan kepada sang pencipta. 

Sebagai tambahannya seorang hamba itu harus dapat menghindarkan diri dari semua 

nafsu duniawinya dan kesenangan maupun kesengsaraan yang dapat mengganggunya 

dari perenungan kepada Allah.13 

Menurut al-saraf sebagaimana yang dikutip oleh harun Nasution bahwa 

mahabbah itu mempunyai tiga tingkatan ;  

1. Cinta biassaa, yaitu selalu mengingat tuhan dengan  dzikir, suka menyebut 

nama-nama allah dan memperoleh kesenangan dalam berdialog dengan tuhan 

senantiasa memujinya. 

2. Cinta orang yang siddiq,yaitu orang ynag kenal kepada tuhan, pada 

kesabaranya, pada ilmunya dan lainya. Cinta yang dapat menghilangkan tabir 

yang memisahkan diri seseorang dari tuhan , dan dengan demikian dapat 

melihatrahasia-rahasiayang ada pada tuhan. 

3. Cinta yang arif, yaitu adalah bagi mereka yang memiliki pemahaman yang 

mendalam terhadap Tuhan. Bentuk cinta ini muncul karena pemahaman yang 

kuat terhadap Tuhan. Yang diperhatikan dan dirasakan bukan sekadar cinta, 

 
11 ACH MAIMUN, “mahabbah dalam tasawuf rabi’ah Al-Adawiyah : Apresiasi Atas Rintisan Mistik 

Sejati Dalam Islam,” 2004, 177. 
12 kamaruddin mustamin, “konsep mahabbah  rabi’ah al-adawiyah,” no. 1 (2020): 70. 
13 Ibid, 70–71. 



34 Silvi Anggraini, Tesa Mukhlisa,Rizki Aulia Pratiwi,Ummi Latifah 

 

Ta’wiluna: Jurnal Ilmu Al-Qur’an, Tafsir dan Pemikiran Islam, Vol. 5, No. 1, April 2024 

melainkan diri yang menjadi objek cinta. Akhirnya, karakteristik yang dicintai 

menjadi bagian dari diri yang mencintai.14 

 

Kesimpulan  

Mahabbah menurut Rabi'ah al Adawiyah adalah cinta yang murni dan tulus 

kepada Tuhan. Cinta ini tidak terikat pada motif dunia atau hasrat duniawi, tetapi 

merupakan hubungan yang mendalam antara manusia dan Sang Pencipta. Konsep ini 

mengajarkan pentingnya mencintai Tuhan tanpa pamrih, mengungkapkan rasa kasih 

kepada sesama manusia, dan mencari kebahagiaan dalam hubungan spiritual. 

Kesimpulan ini memperkuat pemahaman akan nilai-nilai cinta yang lebih dalam dan 

makna spiritualitas dalam kehidupan sehari-hari. Makna cinta atau mahabbah 

menurut Rabi’ah Al Adawiyah adalah cinta yang dipersembahkan oleh seorang 

hamba kepada Allah semata. Menurutnya, cinta sejati harus menutup segala hal selain 

Sang Kekasih atau objek cinta, di mana seorang sufi harus mengalihkan 

pandangannya dari dunia beserta segala daya tariknya. Rabi’ah meyakini bahwa 

Tuhan memiliki sifat cemburu, sehingga hanya Dia sendiri yang layak dicintai. Dalam 

pandangan Rabi’ah, cinta sejati yang ditujukan langsung kepada Allah haruslah tanpa 

pamrih dan tanpa mengharapkan imbalan baik berupa pahala atau pembebasan 

hukuman. Yang dicari hanyalah melaksanakan kehendak Allah dan 

menyempurnakannya, tanpa mempertimbangkan ganjaran atau hukuman. Dalam 

esensinya, Rabi’ah menggambarkan bahwa cinta sejati adalah dedikasi total pada 

kehendak Ilahi. Rabi’ah Al Adawiyah pada akhirnya mengakui kesulitan 

mendefinisikan makna cinta yang sejati. Sebagaimana diungkapkan oleh Rumi, cinta 

sejati sebenarnya hanya dapat dirasakan dan sulit diberikan definisi yang pasti. 

 

Daftar Pustaka 

Abd. Muqit. “Memperkuat Nasionalisme Kebangsaan Perspektif Syekh Nawawi Al-

Bantani Dan M. Quraish Sihab.” Ta’wiluna 3, no. 2 (October 31, 2022): 236–50. 

https://doi.org/10.58401/TAKWILUNA.V3I2.751. 

Abi al-Qasim Jarallah Mahmud bin ‘Umar al-Zamakhsyari. al-Kasysyaf ‘an 
Haqaiq al- Tanzil wa ‘Uyun al-Aqawil Wujuh al-Ta’wil. Bairut: Daar al Fikr, 1990. 

Fadli, Adi. “Belajar Cinta Plus Dari Rabi‘Ah Al-Adawiyah,” t.t. 

Fakhr al-Din Muhammad bin ‘Umar bin al-Husain bin al-Hasan ibn ‘Ali al-

Tamimi al- dan Bakri al-Razi. Tafsir al-Kabir. Bairut: Daar al Fikr, 1990. 

Harun nasution. “Falsafah,Op.cit., h.70,lihat juga Abu Nasher Abdullah Ibn Ali 

al-sarajja al-tusi , al-Lu’ma fi al-Tasawuf,” 1914. 

 
14 Harun nasution, “Falsafah,Op.cit., h.70,lihat juga Abu Nasher Abdullah Ibn Ali al-sarajja al-tusi , 

al-Lu’ma fi al-Tasawuf,” 1914, h. 58-59. 



Konsep Mahabbah Kepada Allah 
 

35 

 

Ta’wiluna: Jurnal Ilmu Al-Qur’an, Tafsir dan Pemikiran Islam, Vol. 5, No. 1, April 2024 

Harun Nasution. Filsafat dan mistisisme dalam Islam. Jakarta: Bulan Bintang, 

1973. 

Ibn Qayyim al-Jauziyah. Raudah al-Muhibbin wa Nuzhat al-Musytaqin. Bairut: 

Dar al- Kutub al-‘Ilmiyyah, 1995. 

MAIMUN, ACH. “mahabbah dalam tasawuf rabi’ah Al-Adawiyah : Apresiasi 

Atas Rintisan Mistik Sejati Dalam Islam,” 2004. 

M.M. Sharif. “History of Philosophy.” Otto Harrassuwitz 1 (1963). 

mustamin, kamaruddin. “konsep mahabbah  rabi’ah al-adawiyah,” no. 1 (2020). 

Noah Webster. Webster’s Twentieth Century Dictionary of English Langue. 

USA: William Calling Publisher’s Inc, 1980. 

Rahmawati. “rabiatul adawiyah dan pemikirannya,” t.t. 

 


