Ta’wiluna: Jurnal Ilmu Al-Qur’an, Tafsir dan Pemikiran Islam @ ®®@
Volume 5, Number 1, April 2024

e-ISSN: 2723-0422 This work is licensed under a Creative

https://ejournal.iaifa.ac.id/index.php/takwiluna Commons Attribution-ShareAlike 4.0
International License

Accepted: Revised: Published:
Maret 2024 April 2024 April 2024

Konsep Mahabbah Kepada Allah
(Menggali Makna Cinta Persepektif Rabi’ah Al Adawiyah)

Silvi Anggraini
Institut Agama Islam Negeri Metro
silviangraini51gmail.com

Tesa Mukhlisa
Institut Agama Islam Negeri Metro
tesamukhlisal 7444gmail.com

Rizki Aulia Pratiwi
Institut Agama Islam Negeri Metro
riskiaulial404gmail.com

Ummi Latifah
Institut Agama Islam Negeri Metro
umi75301gmail.com

Abstract

In the journey of life, humans need guidelines or foundations, such as religion or
beliefs that recognize the existence of divine power. Every day, individuals are faced
with the task of maintaining, improving and increasing the quality of faith and
devotion to the Creator. To achieve this, several paths can be taken, one of which is
through the world of Sufism or known as the mystical world. In pursuit of attainment
in the mystical world, methods such as meditation or spiritual practice can be applied.
The peak of experience in the mystical world is mahabbah or divine love, which is
the highest level on the journey to Allah. In this article, the author investigates the
theory of Divine love (mahabbah) from a female Sufi figure, Rabi'ah Adawiyah, who
first expressed her affection for the Creator. This research adopts a library research
approach. The approach method applied involves historical and philosophical
dimensions. Data collection was carried out through documentation methods, and
analysis was carried out using descriptive analysis methods. According to Rabi'ah,
love is defined as a feeling of selfless love and without expecting reward or legal
release in return. The focus is on the fulfillment of God's will and its perfection.
Keywords: Rabi’ah; Adawiyah; Devine; Love; Mahabbah; Sufism.

Abstrak

Dalam perjalanan hidup, manusia memerlukan pedoman atau dasar, seperti agama
atau keyakinan yang mengakui keberadaan kekuatan ilahi. Sehari-hari, individu
dihadapkan pada tugas untuk menjaga, memperbaiki, dan meningkatkan kualitas

Ta’wiluna: Jurnal llmu Al-Qur’an, Tafsir dan Pemikiran Islam, Vol. 5, No. 1, April 2024


https://ejournal.iaifa.ac.id/index.php/

Konsep Mahabbah Kepada Allah 27

iman serta ketakwaan kepada Sang Pencipta. Untuk mencapai hal tersebut, beberapa
jalur dapat ditempuh, salah satunya melalui dunia tasawuf atau dikenal sebagai dunia
mistik. Dalam upaya pencapaian di dunia mistik, metode seperti meditasi atau latihan
spiritual dapat diterapkan. Puncak pengalaman dalam dunia mistik adalah mahabbah
atau cinta Ilahi, yang merupakan tingkat tertinggi dalam perjalanan menuju Allah.
Dalam tulisan ini, penulis menyelidiki teori cinta Ilahi (mahabbah) dari seorang tokoh
sufi perempuan, Rabi’ah Adawiyah, yang pertama kali mengungkapkan kasih
sayangnya kepada Sang Khalik. Penelitian ini mengadopsi pendekatan kepustakaan
(library research). Metode pendekatan yang diterapkan melibatkan dimensi historis
dan filosofis. Pengumpulan data dilakukan melalui metode dokumentasi, dan analisis
dilakukan dengan menggunakan metode analisis deskriptif. Menurut Rabi’ah, cinta
diartikan sebagai perasaan kasih tanpa pamrih dan tanpa mengharapkan penghargaan
atau pembebasan hukum sebagai imbalan. Fokusnya adalah pada pemenuhan
kehendak Allah dan penyempurnaannya.

Kata Kunci: Rabi’ah Adawiyah; Cinta Ilahi; Mahabbah; Tasawuf.

Pendahuluan

Manusia sangat membutuhkan agama sebagai pedoman dalam kehidupan ini.
Keyakinan yang mengakui keberadaan suatu zat yang mahakuasa yaitu, sebuah lokasi
di mana seseorang dapat mencari bantuan dan perlindungan ada dalam diri setiap
manusia. Kemampuan seseorang dalam memperkuat, memelihara, dan mengangkat
keimanan dan ketaqwaannya kepada Yang Maha Kuasa dalam kehidupan sehari-hari
sangatlah penting. Untuk mewujudkan semua itu, ada beberapa jalur yang perlu
ditempuh, salah satunya melalui dunia sufi.

Alam mistik adalah istilah lain yang digunakan untuk menggambarkan alam
sufi. Mistisisme sering kali didefinisikan sebagai istilah yang mengacu pada segala
sesuatu yang penuh teka-teki yang tidak dapat diperoleh secara alami, rasional, atau
melalui akal saja; sebaliknya, hal ini memerlukan replikasi atau latihan spiritual yang
tidak bergantung pada akal dan indera. Ada penjelasan yang lebih rasional atau
bahkan filosofis mengenai mistisisme ini. Pengalaman spiritual dan spiritualitas
Allah SWT hanya sebatas mencapai puncak hikmah dan mengembangkannya.
Mistisisme ini juga dapat dilihat, dalam arti luas, sebagai kecintaan terhadap yang
absolut.

Mahabbah (cinta) adalah tujuan terakhir dalam perjalanan mistik. Tingkat
pencapaian tertinggi terhadap Allah SWT adalah mahabbah, atau cinta. Masalah
mahabbah ini ada kaitannya dengan hal batin atau esoteris. Cinta atau mahabbah
adalah anugerah Tuhan yang terwujud sesuai dengan kehendak-Nya dan tidak dapat
diperoleh.

Makna cinta yang dinyatakan oleh Rabi’ah Al Adawiyah termanifestasi sebagai
cinta ilahi yang besar, mengungkapkan keindahan dalam bentuk yang paling sublime.
Cinta ini diibaratkan sebagai api dalam sekam yang terus berkobar tanpa henti,
mengatasi segala rintangan, dan membakar dengan penuh semangat selama seluruh
hidupnya, memberikan ketenangan yang mendalam. Rabi’ah Al Adawiyah berhasil
meningkatkan makna dan ruang lingkup cinta ilahi. Awalnya, cintanya kepada Allah

Ta’wiluna: Jurnal llmu Al-Qur’an, Tafsir dan Pemikiran Islam, Vol. 5, No. 1, April 2024



28 | Silvi Anggraini, Tesa Mukhlisa,Rizki Aulia Pratiwi,Ummi Latifah

dipengaruhi oleh ketakutan akan neraka atau harapan akan surga, tercermin dalam
doanya yang berulang, "Ya Tuhan, apakah Engkau akan membakar hamba-Mu di
dalam neraka, padahal hatinya senantiasa menyebut-Mu dan dia selalu takwa kepada-
Mu?" Namun, menyadari bahwa jenis cinta semacam itu bersifat sementara, Rabi’ah
mengembangkan dirinya hingga mencapai cinta ilahi yang lebih tinggi (al-hubb al-
ilahi). Ia ingin menegaskan bahwa motivasinya bukanlah untuk menjadi hamba yang
baik dengan harapan mendapatkan surga, melainkan karena ia merasa pantas dicintai
oleh Allah, bukan karena takut akan neraka atau mengharapkan surga semata.

Hal ini menarik untuk dikaji bahwa konsep cinta kepada Tuhan sangat indah
dan mulia apabila dikaitkan dengan konsep kehidupan, cinta ini dapat memberikan
aspek baik positif maupun negatif apabila mampu mengutarakan arti sebuah cinta
yang sesungguhnya. Maka kajian ini memfokuskan pada penggalian makna cinta
menurut Rabi’ah al adawiyah.

Metode Penelitian

Penelitian ini adalah penelitian kepustakaan (/ibrary research), yaitu penelitian
yang mengkaji dan mencari informasi-informasi serta data-data yang secara
keseluruhan berasal dari bahasa tertulis yang terkait dan relevan dengan judul yang
sedang diteliti.! Sedangkan pendekatan yang dipakai penulis dalam penelitian adalah
pendekatan kualitatif. Menurut Bilken dan Bodan pendekatan kualitatif memiliki
lima karakteristik yang menjadi kekhsannya, yaitu;: Perfama, menggunakan latar
belakang alami sebagai sumber data penelitian sedangkan peneliti menjadi instrumen
kunci keberhasilan dan kualitas penelitian. Kedua, data yang disajikan dalam
penelitian kualitatif adalah data yang berbentuk bahasa yang terdiri dari kata-kata
dan gambar-gambar jika diperlukan bukan dalam bentuk angka atau prosentase.
Ketiga, penelitian kulitatif lebih memprioritaskan proses dari pada hasil. Keempat,
dalam menganalisa data penelitian kualitatif lebih cenderung dengan cara induktif.
Kelima, dalam penelitian kulitaif ini makna merupkan hal esensial dan signifikan.?

Hasil Penelitian dan Pembahasan
A. Biografi Rabi’ah Adawiyah

Rabi'ah dikenal dengan sebutan al-Adawiyah atau al-Qaysiyah atau dikenal
juga dengan sebutan al-Bashriyah. Rabi'ah al-Adawiyah lahir dari keluarga miskin.
Nama ayahnya adalah Ismail al-Adawiyah al-Qishiyyah. Dikisahkan Rabi'ah
merupakan anak keempat dan berasal dari suku al-Atik Qasy bin Adi, lahir di Basra
sekitar tahun 95-99 H (717 M), khususnya pada masa Bani Amawiyah 41-132 H,

!Lexy Moleong, Metodologi Penelitian Kualitatif (Bandung: Rosdakarya, 2000), 54.

2 Abd. Mugqit, “Memperkuat Nasionalisme Kebangsaan Perspektif Syekh Nawawi Al-Bantani Dan M.
Quraish Sihab,” Ta 'wiluna 3, no. 2 (October 31, 2022): 236-50,
https://doi.org/10.58401/TAKWILUNA.V312.751.

Ta’wiluna: Jurnal llmu Al-Qur’an, Tafsir dan Pemikiran Islam, Vol. 5, No. 1, April 2024



Konsep Mahabbah Kepada Allah 29

dimana dia telah melewati sebagian besar waktu, seumur hidupnya dan meninggal
pada tahun 185 H (801 M), dimakamkan di Basra.?

Rabi'ah al-Adawiyah adalah seorang sufi wanita asal Basra yang pertama kali
memperkenalkan konsep “Mahabbah” ke dalam bidang tasawuf. Ia termasuk salah
satu sufi yang tidak mengikuti sufi lainnya, sehingga jelas tidak seperti sufi lainnya.
Bahkan, dia dikabarkan tidak pernah belajar atau mencari ilmu dari seorang muslim
atau guru spiritual lainnya. Namun, ia belajar secara otodidak, berdasarkan
pengalaman langsung dengan Tuhan. Ia juga tidak pernah secara langsung menulis
atau menerbitkan buku ajarannya sendiri, namun ajarannya diketahui melalui murid-
muridnya, yang bukunya ditulis setelah kematiannya. Penyair A Attar menulis bahwa
“Posisi Rabi'ah cukup unik, karena hubungannya dengan Tuhan dan ilmunya tentang
ilmu-ilmu ketuhanan tidak ada tandingannya. Beliau sangat dihormati oleh semua
praktisi sufi besar pada masanya dan kewibawaan sufinya tidak diragukan lagi di
kalangan teman-temannya.

Meskipun Ismail, ayah Rabi'ah, tidak pernah memberinya pendidikan yang
layak karena kondisi ekonominya yang sangat terbatas, namun ayah Rabi'ah tetap
rutin mengajaknya ke musala dan mengajarinya seluk-beluk kesadaran beragama.
Beliau menanamkan keutamaan-keutamaan terpuji pada diri anak-anaknya, hingga
pada tahun berikutnya Rabi'ah akhirnya memperoleh hati yang bersih dan suci. Ajaran
ayahnya itulah yang menjadikan Rabi'ah sebagai salah satu tokoh sufi paling terkenal
pada tahun 1999. Kecintaan kepada Tuhan atau disebut "Mahabbah" merupakan
puncak tasawuf Rabi'ah al-Adawiyah. Banyak juga puisi-puisi sufi yang ditulisnya
yang menyampaikan makna cinta kepada Tuhan. Syair-syair ini banyak ditemukan
dalam kehidupan para sufi lainnya seperti Jalaluddin al-Rumi, al-Hallaj, Ibnu al-Farij
dan masih banyak lagi yang lainnya.

B. Tinjauan Linguistik Kata AMahabbah

Mengkaji sebuah kata, haruslah memahami makna. Makna mahabbah , secara
etimologis Al-mahabbah merupakan salah satu bentuk masdar yang mempunyai tiga
makna, yaitu: melanisasi dan fiksasi, menabur sesuatu dengan biji dan sifat terbatas.
Makna pertama yang melekat pada cinta yang dapat kita pahami adalah ketika kita
mengalami sesuatu, maka akan muncul perasaan akrab, yang merupakan awal dari
perasaan cinta. Sedangkan ciri yang kedua dapat dipahami dengan memperhatikan
fungsi benih pada tumbuhan yaitu sebagai benih kehidupan bagi tumbuhan. Oleh
karena itu, al-Al-mahabbah merupakan benih minimal kehidupan manusia sebagai ruh
hidup seseorang yang akan mendorong upaya mencapai apa yang dicintainya. Makna
ketiga dapat dipahami dengan menganggap manusia sebagai objek cinta, yang sangat
terbatas dalam mencapai apa yang dicintainya, sehingga memerlukan pertolongan
dari pemilik cinta yang sebenarnya, yaitu Allah SWT.

3 Adi Fadli, “Belajar Cinta Plus Dari Rabi‘Ah Al-Adawiyah,” T.T., 140.

Ta’wiluna: Jurnal llmu Al-Qur’an, Tafsir dan Pemikiran Islam, Vol. 5, No. 1, April 2024



30 | Silvi Anggraini, Tesa Mukhlisa,Rizki Aulia Pratiwi,Ummi Latifah

Bahkan beberapa berpendapat bahwa al-mahabbah berasal dari kata al-habab
yang menggambarkan meluapnya air setelah hujan deras. Dengan demikian, al-
mahabbah diartikan sebagai luapan perasaan dan kegelisahan saat seseorang dipenuhi
hasrat untuk bertemu dengan kekasihnya.* Dari pengertian di atas dapat dipahami
bahwa cinta (al-mahabbah) adalah suatu keinginan yang sangat kuat terhadap sesuatu
yang lebih tinggi dari yang lain atau suatu kepentingan yang istimewa, berusaha
untuk memilikinya dan menyatu dengan benda itu, sekalipun harus mengorbankan
waktu.

Definisi al-mahabbah secara teminologi dari beberapa golongan, antara lain,
pandangan para teolog yang diberikan Webster adalah al-mahabbah artinya;

1. kegembiraan yang Tuhan berikan kepada manusia,
2. keinginan manusia untuk bersatu dengan Tuhan, dan
3. perasaan pengabdian dan persahabatan antara satu orang dengan orang lain.”

Pemahaman tersebut tampak bersifat umum, sebagaimana persepsi masyarakat
bahwa terdapat mahabbah (kasih sayang) Allah terhadap manusia dan sebaliknya,
juga adanya mahabbah manusia terhadap Allah dan sesamanya. Al-Razi, sebagaimana
dijelaskan, mengatakan bahwa dalam perspektif jamak dari Mutakallimin, al-
Mahabbah dianggap sebagai bagian dari wasiat. Dalam konteks ini, kehendak
diarahkan hanya pada hal-hal yang dapat dicapai, sehingga al-Mahabbah tidak dapat
dihubungkan secara langsung dengan sifat-sifat Tuhan atau karakteristik-Nya,
melainkan lebih terkait dengan ketaatan kepada-Nya.® Pandangan al-Zamakhsyari,
seorang tokoh Mu'tazilah, menyatakan bahwa al-Mahabbah merupakan kehendak
batin jiwa manusia yang ditentukan oleh ibadah kepada Sang Kekasih (Tuhan), dan
tidak dipengaruhi oleh pihak lain. Dalam perspektif ini, al-Mahabbah dianggap
sebagai ekspresi dari kehendak atau dorongan internal jiwa manusia, yang mendorong
individu untuk melakukan ibadah kepada Tuhan sebagai manifestasi dari cinta dan
ketaatan kepada-Nya. Pandangan ini menekankan bahwa al-Mahabbah tidak terkait
dengan pengaruh atau dorongan dari luar, melainkan merupakan hasil dari kehendak
jiwa yang tercermin dalam tindakan ibadah.” Pandangan itu mewakili mahabbah di
hadapan Tuhan adalah menaati segala perintah-Nya dan menjauhi segala larangan-
Nya, tidak melakukan apa pun yang dapat menimbulkan dosa, baik kecil maupun
besar. Apa yang dilakukan itulah yang membawa kebaikan..

Salah seorang filosof, Ibnu Miskawaih (w.. 1030 M) mengatakan bahwa
almahabbah merupakan hakikat persekutuan dengan orang lain, sehingga menjadi
sumber kesatuan yang alamiah.. Mahbbah mempunyai dua obyek, yaitu; a) hewan

4 Ibn Qayyim al-Jauziyah, Raudah al-Muhibbin wa Nuzhat al-Musytagin (Bairut: Dar al- Kutub al-
‘Ilmiyyah, 1995), 15.

5 Noah Webster, Webster’s Twentieth Century Dictionary of English Langue (USA: William Calling
Publisher’s Inc, 1980), 107.

6 Fakhr al-Din Muhammad bin ‘Umar bin al-Husain bin al-Hasan ibn ‘Ali al-Tamimi al- dan Bakri al-
Razi, Tafsir al-Kabir (Bairut: Daar al Fikr, 1990), 229.

7 Abi al-Qasim Jarallah Mahmud bin ‘Umar al-Zamakhsyari, a/-Kasysyaf ‘an Haqaiq al- Tanzil wa
‘Uyun al-Aqawil Wujuh al-Ta’wil (Bairut: Daar al Fikr, 1990), 423.

Ta’wiluna: Jurnal llmu Al-Qur’an, Tafsir dan Pemikiran Islam, Vol. 5, No. 1, April 2024



Konsep Mahabbah Kepada Allah 31

berupa kesenangan dan ini haram, b) ruh berupa hikmah atau kebaikan.. Sedangkan
tujuan akhir dari kebaikan adalah kebahagiaan rohani yang hanya bisa dimiliki oleh
orang suci. Hakikat al-mahabbah menurut Ibnu Miskawaih adalah bersatunya pecinta
dengan kekasihnya, antara manusia dengan Tuhannya, namun pernyataan yang
dimaksud bukanlah antara hakikat dan hakikat, melainkan perasaan. al-mahabbah,
tidak ada batasan antara dia dan Tuhan, karena kemampuannya menghilangkan sifat
nasut (kemanusiaan).?

Berdasarkan penjelasan di atas, dapat disimpulkan bahwa al-Mahabbah
mencakup keinginan yang menjadi motivasi untuk berupaya mencapainya, meskipun
memerlukan pengorbanan. Keinginan tersebut mengarah pada aspirasi untuk menyatu
dengan sang kekasih, khususnya Tuhan. Namun, persatuan yang dimaksud tidak
sekadar bersatu secara fisik, melainkan kemampuan untuk mengadopsi sifat-sifat
Sang Kekasih dan menghilangkan sifat-sifat yang tidak sesuai, sehingga individu
dapat menyesuaikan diri dengan karakteristik Sang Kekasih.

Menurut al-Sarraj, mahabbah mempunyai tiga tingkatan:

1. Cinta biasa, yaitu selalu mengingat Allah dengan berdzikir, suka menyebut
nama Allah dan suka berbincang dengan Allah.. Puji Tuhan senantiasa

2. Cinta para Siddiq yaitu orang-orang yang mengenal Tuhan, Keagungan-
Nya, kekuasaan-Nya, ilmu-Nya, dsb.. Cinta yang mampu mengangkat tabir
yang memisahkan Tuhan dan dengan demikian melihat rahasia yang ada di
dalam diri Tuhan.. Mereka berdialog dengan Tuhan dan menemukan
kegembiraan dari dialog ini.. Cinta tingkat kedua ini membuat seseorang rela
terbebas dari hawa nafsu dan sifat egoisnya, sedangkan hatinya dipenuhi rasa
cinta kepada Tuhan dan selalu mengingat-Nya.

3. Cinta orang yang bijaksana, yaitu orang yang mengetahui kebenaran tentang
Tuhan. Cinta semacam ini muncul dari pengetahuan sejati tentang Tuhan..
Yang dilihat dan dirasakan bukan lagi cinta melainkan diri yang dicintai..
Pada akhirnya, kualitas dicintai akan hadir dalam diri sang kekasih.’

Ketiga tingkatan mahabbah tersebut seolah mewakili suatu proses cinta kasih,
dimulai dari pemahaman terhadap sifat-sifat Tuhan dengan mengacu kepada-Nya
melalui dzikir, dilanjutkan dengan penyatuan antara diri (fana) dengan sifat-sifat
Tuhan dan terakhir kesatuan abadi (baqa) dalam sifat Tuhan. Dan ketiga tingkatan
ini nampaknya merupakan cinta pamungkas yang ingin dituju oleh Mahabbah

C. Penggalian Makna Mahabbah Rabi’ah al-Adawiyah
Setelah mengetahui biografi dan karya-karya Rabi'ah al-Adawiyah, kita dapat
mengetahui bahwa konsep ajarannya atau isi pokok ajaran tasawufnya adalah tentang
cinta (al -habb) atau Muhabbah. Ahabba, yuhibbu, dan muhabatan, yang secara
harafiah berarti "mencintai secara mendalam" atau "mencintai atau mencintai secara

8 M.M. Sharif, “History of Philosophy,” Otto Harrassuwitz 1 (1963): 447-69.
® Harun Nasution, Filsafat dan mistisisme dalam Islam (Jakarta: Bulan Bintang, 1973), 70-71.

Ta’wiluna: Jurnal llmu Al-Qur’an, Tafsir dan Pemikiran Islam, Vol. 5, No. 1, April 2024



32 | Silvi Anggraini, Tesa Mukhlisa,Rizki Aulia Pratiwi,Ummi Latifah

mendalam", merupakan asal kata mahabbah. Menurut Jamil Shaliba dalam Mu'jam
al-Falsafi, muhabbah atau cinta merupakan antitesis dari al-baghd atau kebencian.
Al-wadud, atau sangat penyayang atau pemaaf, adalah arti lain dari al-muhabbah.
Selain itu, al-Muhabbah juga dapat merujuk pada kecenderungan terhadap segala
sesuatu yang berlangsung untuk memenuhi kebutuhan material atau spiritual
seseorang, seperti cinta orang tua terhadap anaknya, pekerja terhadap pekerjaannya,
atau seseorang yang jatuh cinta pada sesuatu. Semangat (keadaan) mulia yang
wujudnya disaksikan (kemutlakan) oleh Allah SWT terwakili dalam sabda al-
Qusyairi al-Mahabbah. Hamba itu mencintai Allah SWT, dan orang yang dicintainya
pun menunjukkan cintanya kepada Allah. Lebih lanjut menurut Harun Nasution,
mahabbah adalah cinta, dan cinta yang dibicarakan adalah cinta kepada Tuhan. Lanjut
Harun Nasution. Arti Muhabbah antara lain:

1. Taatilah Tuhan dan benci melawan-Nya.

2. Berikan seluruh diri kepada orang yang Anda cintai.

3. Kosongkan hatimu dari segalanya kecuali yang terkasih, yaitu Tuhan.

Menurut al-Sarraj yang dikutip Harun Nasution, ada tiga jenis mahabah jika
dilihat tingkatannya: mahabah bagi orang yang bertakwa, mahabah bagi orang biasa,
dan mahabah bagi orang berakal. Kecintaan masyarakat awam terekspresikan dalam
ingatan mereka yang terus-menerus kepada Tuhan melalui dzikir, kegemaran mereka
menyebut nama Tuhan, dan kenikmatan mereka terhadap Tuhan. Tuhan selalu dipuji.
Mahabah orang shaleh adalah cinta orang yang mengenal Tuhan, kebesaran-Nya,
kekuasaannya, ilmunya dan lain-lain. Dan maabbah orang bijak adalah
pengetahuannya yang sebenarnya tentang Tuhan, dialami dan dirasakan sebagai diri
yang dicintai, bukan sebagai cinta. Pada akhirnya, ciri-ciri orang yang dicintai adalah
bagian dari menjadi orang yang penuh kasih sayang. Penjelasan ini membantu kita
menyadari bahwa mahabbah adalah keadaan pikiran yang mencintai Tuhan
seutuhnya, membiarkan sifat-sifat cinta Tuhan merasuk seutuhnya ke dalam diri yang
dicintai. Tujuannya adalah untuk merasakan kebahagiaan batin yang tidak bisa
diungkapkan dengan kata-kata tetapi hanya bisa dirasakan dengan jiwa.

Pada saat yang sama juga dikemukakan bahwa al-Muhabbah merupakan istilah
yang hampir selalu berdampingan dengan ma'rifah, baik kedudukan maupun
maknanya. Kalau ma'rifah itu satu, tingkat pengetahuan tentang Tuhan melalui mata
hati (al-qalb), maka mahabbah adalah perasaan kedekatan dengan Tuhan melalui
cinta (Roh).!?

Jalan menuju puncak mahabbah banyak maqamat, atau tahapan, yang harus
diselesaikan sebelum seseorang dapat mencapai tingkat kesempurnaan, atau
mahabbah. Meskipun tasawuf Rabi'ah al-Adawiyah berpusat pada gagasan
mahabbah, namun tidak serta merta mencapai kesempurnaan itu sejak awal.
Mahabbabh sering dipisahkan menjadi tiga tingkatan.

1. Mahabbah orang biasa, yaitu seorang hamba yang selalu mengingat tuhannya.

10 rahmawati, “rabiatul adawiyah dan pemikirannya, ’t.t., 10-11.

Ta’wiluna: Jurnal llmu Al-Qur’an, Tafsir dan Pemikiran Islam, Vol. 5, No. 1, April 2024



Konsep Mahabbah Kepada Allah 33

2. Mahabbah orang shiddiq, yaitu seorang hamba yang telah mampu membuka
penghalang atau tabir antaranya dengan sang pencipta, menghilangkan sifat-
sifat diri yang tidak baik dan hati dipenuhi oleh kerinduan kepada sang
pencipta.

3. Mahabbah orang arif. Seorang yang mengetahui betul tentang penciptanya
dan yang dirasakan bukan lagi cinta akan tetapi dzan yang dicintanya.'!

Konsep Mahabbah sebagai buah pikiran Rabi’ah Al- Adawiyah yaitu Rabi'ah
pernah ditanya tentang batasan konsep cinta, lalu dia menjawab: "Cinta itu tentang
hasrat dan perasaan. Hanya mereka yang merasakan cinta yang bisa mengetahui apa
itu cinta. Cinta tidak bisa dijelaskan dengan kata-kata. Itu adalah apa itu seseorang
tidak dapat menjelaskan apa yang tidak mereka ketahui atau menyadari apa yang
tidak mereka ketahui. Cinta tidak bisa diketahui melalui hasrat, apalagi jika tuntutan
cinta dikesampingkan. Cinta bisa membuat orang bingung, mereka akan takut untuk
mengatakan sesuatu. Cinta mampu menguasai hati,!?

Ada dua batasan cinta yang sering diungkapkan oleh Rabi'ah al-Adawiyah:
Pertama, cinta harus tertutup kecuali kepada sang pencipta atau yang dicintai, sebagai
wujud ungkapan cinta 'hamba kepada penciptanya. Atau dapat dikatakan bahwa
seorang hamba harus memalingkan dirinya dari urusan dan segala sesuatu yang
bersifat duniawi. Kedua, seorang hamba harus memisahkan diri atau menjauhi
makhluk ciptaan Allah lainnya agar diri selalu terfokuskan kepada sang pencipta.
Sebagai tambahannya seorang hamba itu harus dapat menghindarkan diri dari semua
nafsu duniawinya dan kesenangan maupun kesengsaraan yang dapat mengganggunya
dari perenungan kepada Allah.!3

Menurut al-saraf sebagaimana yang dikutip oleh harun Nasution bahwa
mahabbah itu mempunyai tiga tingkatan ;

1. Cinta biassaa, yaitu selalu mengingat tuhan dengan dzikir, suka menyebut
nama-nama allah dan memperoleh kesenangan dalam berdialog dengan tuhan
senantiasa memujinya.

2. Cinta orang yang siddigyaitu orang ynag kenal kepada tuhan, pada
kesabaranya, pada ilmunya dan lainya. Cinta yang dapat menghilangkan tabir
yang memisahkan diri seseorang dari tuhan , dan dengan demikian dapat
melihatrahasia-rahasiayang ada pada tuhan.

3. Cinta yang arif, yaitu adalah bagi mereka yang memiliki pemahaman yang
mendalam terhadap Tuhan. Bentuk cinta ini muncul karena pemahaman yang
kuat terhadap Tuhan. Yang diperhatikan dan dirasakan bukan sekadar cinta,

' ACH MAIMUN, “mahabbah dalam tasawuf rabi’ah Al-Adawiyah : Apresiasi Atas Rintisan Mistik
Sejati Dalam Islam,” 2004, 177.

12 kamaruddin mustamin, “konsep mahabbah rabi’ah al-adawiyah,” no. 1 (2020): 70.

13 Ibid, 70-71.

Ta’wiluna: Jurnal llmu Al-Qur’an, Tafsir dan Pemikiran Islam, Vol. 5, No. 1, April 2024



34 | Silvi Anggraini, Tesa Mukhlisa,Rizki Aulia Pratiwi,Ummi Latifah

melainkan diri yang menjadi objek cinta. Akhirnya, karakteristik yang dicintai
menjadi bagian dari diri yang mencintai.!#

Kesimpulan

Mahabbah menurut Rabi'ah al Adawiyah adalah cinta yang murni dan tulus
kepada Tuhan. Cinta ini tidak terikat pada motif dunia atau hasrat duniawi, tetapi
merupakan hubungan yang mendalam antara manusia dan Sang Pencipta. Konsep ini
mengajarkan pentingnya mencintai Tuhan tanpa pamrih, mengungkapkan rasa kasih
kepada sesama manusia, dan mencari kebahagiaan dalam hubungan spiritual.
Kesimpulan ini memperkuat pemahaman akan nilai-nilai cinta yang lebih dalam dan
makna spiritualitas dalam kehidupan sehari-hari. Makna cinta atau mahabbah
menurut Rabi’ah Al Adawiyah adalah cinta yang dipersembahkan oleh seorang
hamba kepada Allah semata. Menurutnya, cinta sejati harus menutup segala hal selain
Sang Kekasih atau objek cinta, di mana seorang sufi harus mengalihkan
pandangannya dari dunia beserta segala daya tariknya. Rabi’ah meyakini bahwa
Tuhan memiliki sifat cemburu, sehingga hanya Dia sendiri yang layak dicintai. Dalam
pandangan Rabi’ah, cinta sejati yang ditujukan langsung kepada Allah haruslah tanpa
pamrih dan tanpa mengharapkan imbalan baik berupa pahala atau pembebasan
hukuman. Yang dicari hanyalah melaksanakan kehendak Allah dan
menyempurnakannya, tanpa mempertimbangkan ganjaran atau hukuman. Dalam
esensinya, Rabi’ah menggambarkan bahwa cinta sejati adalah dedikasi total pada
kehendak Ilahi. Rabi’ah Al Adawiyah pada akhirnya mengakui kesulitan
mendefinisikan makna cinta yang sejati. Sebagaimana diungkapkan oleh Rumi, cinta
sejati sebenarnya hanya dapat dirasakan dan sulit diberikan definisi yang pasti.

Daftar Pustaka
Abd. Muqit. “Memperkuat Nasionalisme Kebangsaan Perspektif Syekh Nawawi Al-
Bantani Dan M. Quraish Sihab.” 72 ’wiluna3, no. 2 (October 31, 2022): 236-50.
https://doi.org/10.58401/TAKWILUNA.V3I12.751.

Abi al-Qasim Jarallah Mahmud bin ‘Umar al-Zamakhsyari. al-Kasysyat ‘an
Hagqaiq al- Tanzil wa ‘Uyun al-Aqawil Wujuh al-Ta’wil. Bairut: Daar al Fikr, 1990.

Fadli, Adi. “Belajar Cinta Plus Dari Rabi‘Ah Al-Adawiyah,” t.t.

Fakhr al-Din Muhammad bin ‘Umar bin al-Husain bin al-Hasan ibn ‘Ali al-
Tamimi al- dan Bakri al-Razi. 7afsir al-Kabir. Bairut: Daar al Fikr, 1990.

Harun nasution. “Falsafah,Op.cit., h.70,lihat juga Abu Nasher Abdullah Ibn Ali
al-sarajja al-tusi , al-Lu’ma fi al-Tasawuf,” 1914.

14 Harun nasution, “Falsafah,Op.cit., h.70,lihat juga Abu Nasher Abdullah Ibn Ali al-sarajja al-tusi ,
al-Lu'ma fi al-Tasawuf,” 1914, h. 58-59.

Ta’wiluna: Jurnal llmu Al-Qur’an, Tafsir dan Pemikiran Islam, Vol. 5, No. 1, April 2024



Konsep Mahabbah Kepada Allah 35

Harun Nasution. Filsafat dan mistisisme dalam Islam. Jakarta: Bulan Bintang,
1973.

Ibn Qayyim al-Jauziyah. Raudah al-Muhibbin wa Nuzhat al-Musytaqin. Bairut:
Dar al- Kutub al-‘Ilmiyyah, 1995.

MAIMUN, ACH. “mahabbah dalam tasawuf rabi’ah Al-Adawiyah : Apresiasi
Atas Rintisan Mistik Sejati Dalam Islam,” 2004.

M.M. Sharif. “History of Philosophy.” Otto Harrassuwitz 1 (1963).
mustamin, kamaruddin. “konsep mahabbah rabi’ah al-adawiyah,” no. 1 (2020).

Noah Webster. Webster’s Twentieth Century Dictionary of English Langue.
USA: William Calling Publisher’s Inc, 1980.

Rahmawati. “rabiatul adawiyah dan pemikirannya,” t.t.

Ta’wiluna: Jurnal llmu Al-Qur’an, Tafsir dan Pemikiran Islam, Vol. 5, No. 1, April 2024



