
SALIMIYA: Jurnal Studi Ilmu Keagamaan Islam 
Volume 4, Number 2, Juni 2023  

e-ISSN: 2721-7078 

https://ejournal.iaifa.ac.id/index.php/salimiya 
 

Accepted: 

April  

Revised: 

Mei 

Published: 

Juni 

 

Konsep Hukum Islam Rohmatan Lil Alamin 

Sebagai Dasar Moderasi Beragama Diindonesia 

 

Sapri Ali 

Institut Agama Islam Faqih Asy‟ari Kediri, Indonesia 

e-mail: sapri.ali86@gmail.com 

 

Abstract 

One of the biggest threats that can divide a nation is religious conflict, let alone 

using violent means. However, for everyone who is excessively fanatical about 

religion, it is understood as something holy, noble, sacred and sacred. Even if 

in reality Religion comes to earth and brings Benefit to humanity, but he will be 

able to show a different face when manifested with a fanatical mind and full of 

emotion. Instead of doing good, followers of religious fanatics can get caught 

up in bad attitudes offending the spirit of religion itself. To avoid this conflict, it 

is necessary to build religious tolerance in Indonesia, which is very important 

to do to prevent and reduce the phenomenon of intolerance that occurs. In 

building tolerance to overcome various conflicts that occur, religious 

moderation is something that must be done. Religious moderation means 

teaching religion not only to form pious individuals personally, but also to be 

able to make their religious understanding an instrument to respect people of 

other religions. Islam in seeing diversity is something that is necessary and a 

reality of human life. This article is a library research so that in its discussion it 

uses books, books, journals and articles related to the discussion of religious 

moderation. The procedure for collecting information is a search for documents 

from relevant up-to-date sources as well as a bibliography. Methods of analysis 

of information analysis activities in this model include: information reduction, 

information presentation, and drawing/validating conclusions. The information 

obtained is tested by analyzing the contents of the theme to produce appropriate 

answers (solutions). The concept of Islamic law "rahmatan lil alamin" is a very 

important and relevant concept in the context of religious moderation in 

Indonesia. The concepts offered by Islam are: Wasathiyah (taking the middle 

way), Tawazun (balanced), I'tidal (straight and firm), Musawah (equality), 

Syuro (deliberation), Ishlah (reform), Awlawiyah (prioritizing priority) , 

https://ejournal.iaifa.ac.id/index.php/dirasah


44 Sapri Ali  

 

Salimiya, Vol. 4, No. 2, Juni 2023 

Tathawur Wa Ibtikar (dynamic and innovative), Tahadhdhur (Civilized). This 

concept encourages Indonesian people to respect and accept differences, as 

well as promote peace and tolerance among religious communities. In this 

case, the Indonesian government and people must continue to strengthen and 

apply this concept to ensure the realization of a just, peaceful and civilized 

society. 

Keywords: Religious Moderation, Rahmatan Lil Alamin.Keywords 

 

Abstrak 

Satu dari ancaman terbesar yang bisa memecah belah sebuah bangsa 

diantaranya adalah konflik agama, apalagi menggunakan cara-cara kekerasan. 

Bagaimanapun, bagi setiap orang yang fanatiknya berlebihan terhadap agama, 

ia dipahami sebagai sesuatu yang suci, mulia, sakral dan keramat. Bahkan jika 

dalam kenyataan Agama datang ke bumi dan membawa Bermanfaat bagi 

kemanusiaan, tetapi dia akan dapat menunjukkan wajahnya berbeda ketika 

diwujudkan dengan pikiran fanatik dan penuh emosi. Bukannya berbuat baik, 

pemeluk agama Fanatik bisa terjebak dalam sikap buruk menyinggung 

semangat agama itu sendiri. Untuk menghindari konflik tersebut maka perlu 

membangun toleransi umat beragama di Indonesia menjadi hal yang sangat 

penting dilakukan untuk mencegah dan mengurangi fenomena intoleransi yang 

terjadi. Dalam membangun toleransi untuk mengatasi berbagai konflik yang 

terjadi, moderasi beragama menjadi suatu hal yang harus dilakukan. Moderasi 

beragama berarti mengajarkan agama bukan hanya untuk membentuk individu 

yang saleh secara personal, tetapi juga mampu menjadikan paham agamanya 

sebagai instrumen untuk menghargai umat agama lain. Islam dalam melihat 

keberagaman merupakan sesuatu yang niscaya dan menjadi realita kehidupan 

manusia. Artikel ini merupakan library research sehingga dalam 

pembahasannya menggunakan kitab-kitab, buku-buku, jurnal dan artikel yang 

berkaitan dengan bahasan moderasi beragama. Tata cara pengumpulan informasi 

merupakan pencarian dokumen dari sumber terkini yang relevan serta bibliografi. 

Metode analisis aktivitas analisis informasi model ini antara lain: reduksi 

informasi, penyajian informasi, serta penarikan/ validasi kesimpulan. Informasi 

yang diperoleh dicoba analisis isi tema buat menciptakan jawaban ( pemecahan) 

yang sesui. Konsep hukum Islam "rahmatan lil alamin" adalah konsep yang 

sangat penting dan relevan dalam konteks moderasi beragama di Indonesia. 

Adapun konsep yang di tawarkan oleh Islam yakni : Wasathiyah (mengambil 

jalan tengah), Tawazun    ( Seimbang ), I‟tidal (lurus dan tegas), Musawah 

(persamaan), Syuro ( Musyawarah), Ishlah (Reformasi), Awlawiyah 

(Mendahulukan Perioritas), Tathawur Wa Ibtikar (dinamis Dan Inovatif), 

Tahadhdhur (Berkeadaban). Konsep ini mendorong masyarakat Indonesia untuk 



Konsep Hukum Islam Rohmatan Lil Alamin Sebagai Dasar Moderasi Beragama  
Di indonesia 

 

45 

 

Salimiya, Vol. 4, No. 2, Juni 2023 

menghargai dan menerima perbedaan, serta mempromosikan perdamaian dan 

toleransi antar umat beragama. Dalam hal ini, pemerintah dan masyarakat 

Indonesia harus terus memperkuat dan menerapkan konsep ini untuk 

memastikan terwujudnya masyarakat yang adil, damai, dan beradab. 

Kata Kunci : Moderasi Beragama, Rahmatan Lil Alamin. 

Pendahuluan 

Indonesia diprediksi akan menjadi satu dari lima besar kekuatan 

ekonomi dunia pada tahun 2045. Hal ini tentu saja hanya akan menjadi angan 

apabila proses pembangunan bangsa dan negara terhambat. Dibutuhkan 

keharmonisan antara pembangunan dengan aspek lainnya, terutama aspek 

agama. Agama merupakan salah satu aspek yang tidak terpisahkan dari 

kehidupan bermasyarakat di Indonesia. Untuk mewujudkan Indonesia emas 

2045, moderasi beragama diperlukan guna menjaga keharmonisan antara hak 

beragama dan kewajiban berbangsa dan bernegara. “Moderasi beragama adalah 

cara pandang, sikap, dan praktik beragama dalam kehidupan bersama dengan 

cara mengejawantahkan esensi ajaran agama yang melindungi martabat 

kemanusiaan dan membangun kemaslahatan berlandaskan prinsip adil, 

berimbang, dan menaati konstitusi sebagai kesepakatan bernegara,” Moderasi 

beragama dalam konteks ini berbeda pengertiannya dengan moderasi agama. 

Agama tentu tidak dapat dimoderasikan karena sudah menjadi ketetapan dari 

Tuhan, tetapi kita memoderasikan cara pandang, sikap, dan praktik beragama 

yang kita peluk sesuai dengan kondisi dan situasi sepanjang tidak bertentangan 

dengan prinsip-prinsip ajaran agama
1
.  

Tidak sedikit yang beranggapan bahwa moderasi beragama akan 

mendangkalkan pemahaman keagamaan. Padahal, moderasi beragama justru 

mengimplementasikan nilai-nilai keagamaan yang sesungguhnya. Orang 

dengan pemahaman agama yang baik akan bersikap ramah kepada orang lain, 

terlebih dalam menghadapi perbedaan. Singkatnya, Moderasi beragama bukan 

mencampuradukkan ajaran agama, melainkan menghargai keberagaman agama 

di Indonesia. 

Konsep moderasi beragama sampai kapan pun akan tetap dianggap 

sangat relevan, karena sikap ini dinilai sebagai pendorong bagi sikap beragama 

                                                             
1
 Prof. Dr. Ali Ramdhani, disampaikan pada Studium Generale KU-4078 Institut Teknologi 

Bandung, https://www.itb.ac.id/berita/detail/58549/pentingnya-mewujudkan-moderasi-

beragama-di-lingkungan-kampus 

http://unhicommunity.blogspot.com/


46 Sapri Ali  

 

Salimiya, Vol. 4, No. 2, Juni 2023 

yang seimbang antara praktik keagamaan sendiri (eksklusif) dan praktik 

keagamaan orang lain yang memiliki keyakinan berbeda (inklusif). 

Keseimbangan atau jalan tengah dalam praktik keagamaan itu akan menjadikan 

seseorang tidak menjadi ekstrem yang berlebihan, fanatik dan revolusioner 

dalam beragama. Moderasi beragama merupakan solusi terhadap dua kutub 

ekstrem dalam beragama, kutub ekstremis ultra-konservatif atau sayap kanan di 

satu sisi dan juga di sisi lain liberal atau ekstrem kiri.
2
 

Satu dari ancaman terbesar yang bisa memecah belah sebuah bangsa 

diantaranya adalah konflik agama, apalagi menggunakan cara-cara kekerasan. 

Bagaimanapun, bagi setiap orang yang fanatiknya berlebihan terhadap agama, 

ia dipahami sebagai sesuatu yang suci, mulia, sakral dan keramat. Bahkan jika 

dalam kenyataan Agama datang ke bumi dan membawa Bermanfaat bagi 

kemanusiaan, tetapi dia akan dapat menunjukkan wajahnya berbeda ketika 

diwujudkan dengan pikiran fanatik dan penuh emosi. Bukannya berbuat baik, 

pemeluk agama Fanatik bisa terjebak dalam sikap buruk menyinggung 

semangat agama itu sendiri.
3
 

Untuk menghindari konflik tersebut maka perlu membangun toleransi 

umat beragama di Indonesia menjadi hal yang sangat penting dilakukan untuk 

mencegah dan mengurangi fenomena intoleransi yang terjadi. Dalam 

membangun toleransi untuk mengatasi berbagai konflik yang terjadi, moderasi 

beragama menjadi suatu hal yang harus dilakukan. Moderasi beragama berarti 

mengajarkan agama bukan hanya untuk membentuk individu yang saleh secara 

personal, tetapi juga mampu menjadikan paham agamanya sebagai instrumen 

untuk menghargai umat agama lain.
4
 

                                                             
2
 Kementerian Agama RI, Moderasi Beragama, (Jakarta: Badan Litbang dan Diklat 

Kementerian Agama RI, 2019), 18 
3
 Saihu et al., “Religious Argumentation of Hate Speech (Critical Race and Racism in Hate 

Speech Phenomena in Indonesia),” International Journal of Innovation, Creativity and Change 

13, no. 10 (2020): 1176–94. Edi Junaedi, “Inilah Moderasi Beragama Perspektif Kementerian 

Agama”, Jurnal Multikultural & Multireligius, Vol. 18, No.2, 2019, 394, Abdul Aziz, Moderasi 

beragama dalam perspektif al-qur‟an (sebuah tafsir kontekstual di indonesia), 

https://journal.ptiq.ac.id/index.php/alburhan, 219.  
4
 Rabiah Al Adawiyah dkk, “Pemahaman Moderasi Beragama dan Perilaku Intoleran Terhadap 

Remaja di Kota-Kota Besar di Jawa Barat”, Jurnal Keamanan Nasional 6, no. 2 (2020), 163.  

Nur Latifah Salma dkk,  moderasi beragama perspektif al-quran sebagai solusi terhadap sikap 

intoleransi, Jurnal Ilmu-Ilmu Keislaman dan Kemasyarakatan Vol,  4 No. 1 Bulan Juni tahun 

2022, 43 

https://journal.ptiq.ac.id/index.php/alburhan


Konsep Hukum Islam Rohmatan Lil Alamin Sebagai Dasar Moderasi Beragama  
Di indonesia 

 

47 

 

Salimiya, Vol. 4, No. 2, Juni 2023 

Islam dalam melihat keberagaman merupakan sesuatu yang niscaya dan 

menjadi realita kehidupan manusia.Banyak ayat Al-Quran yang menerangkan 

realitas sunnatullah tersebut. Diantara ayat Al- Quran dalam hal ini adalah 

(artinya):
5
 

1.  “Dan jikalau Tuhanmu menghendaki, tentulah beriman semua orang 

yang dimuka bumi seluruhnya. Maka apakah kamu (hendak) memaksa 

manusia supaya mereka menjadi orang-orang yang beriman semuanya 

?” (QS. Yunus/10:99). 

2.  “ Jikalau Tuhanmu menghendaki, tentu Dia menjadikan manusia umat 

yang satu, tetapi mereka senantiasa berselisih pendapat, kecuali orang-

orang yang diberi rahmat oleh Tuhanmu. Dan untuk itulah Allah 

menciptakan mereka”.(QS. Hud/11: 118-119). 

3. “Dan kalau Allah menghendaki, niscaya Dia menjadikan kamu satu 

umat (saja), tetapi Allah menyesatkan siapa yang dikehendaki-Nya dan 

memberi petunjuk kepada siapa yang dikehendaki-Nya. Dan 

sesungguhnya kamu akan ditanya tentang apa yang telah kamu 

kerjakan.” (QS. An-Nahl/16: 93) 

4.  “Dan kalau Allah menghendaki niscaya Allah menjadikan mereka satu 

umat (saja), tetapi Dia memasukkan orang-orang yang dikehendaki-Nya 

ke dalam rahmat-Nya. Dan orang-orang yang zalim tidak ada bagi 

mereka seorang pelindungpun dan tidak pula seorang penolong” (QS. 

Asy-Syura/26: 8). 

5.  “Hai manusia, Sesungguhnya kami menciptakan kamu dari seorang 

laki-laki dan seorang perempuan dan menjadikan kamu berbangsa - 

bangsa dan bersuku-suku supaya kamu saling kenal-mengenal. 

Sesungguhnya orang yang paling mulia diantara kamu disisi Allah ialah 

orang yang paling taqwa diantara kamu” (QS. Al Hujurat/49: 13). 

Keberagaman yang kokoh adalah fitrah manusia (Qs. al-Rûm/30: 30). 

Pola beragama yang sejuk menjadi fitrah manusia dan meminjam gagasan 

Karen Armstrong agama yang penuh kasih sayang.
6
 Amir Sakib Arsilan telah 

menulis kitab Limadza Taakhkhara al-Muslimûn wa Limâdza Taqaddama 

                                                             
5
 Moh Abdul Kholiq Hasan Merajut Kerukunan dalam Keberagamaan Agama di Indonesia, 68. 

6
 Karen Armstrong, Compassion: 12 Langkah Menuju Hidup Berbelas Kasih, terj. Yuliani 

Liputo (Bandung: Mizan, 2012) 



48 Sapri Ali  

 

Salimiya, Vol. 4, No. 2, Juni 2023 

Ghairuhum
7
 untuk menjawab problem-problem terkait kemunduran Islam dan 

penghalangnya. Kemunduran umat Muslim, di samping faktor kejumudan 

berpikir, juga dikarenakan kurang dewasa dalam beragama. 

  

Pembahasan 

Islam Agama Rahmatan Lil’alamin 

Islam Rahmatan Lil‟alamin sebenarnya bukan hal baru, basisnya sudah 

kuat di dalam al-Qur‟an dan al-Hadits, bahkan telah banyak diimplementasikan 

dalam sejarah Islam, baik pada abad klasik maupun pada abad pertengahan. 

Secara etimologis, Islam berarti “damai”, sedangkan rahmatan lil „alamin 

berarti “kasih sayang bagi semesta alam”. Maka yang dimaksud dengan Islam 

Rahmatan lil‟alamin adalah Islam yang kehadirannya di tengah kehidupan 

masyarakat mampu mewujudkan kedamaian dan kasih sayang bagi manusia 

maupun alam.  

Kedewasaan dalam beragama akan melahirkan perdamaian dan 

kerukunan lintas kelompok,  agama, etnis suku dan ras adalah Dambaan Islam. 

Cita-cita itu tidaklah utopis, kedatangan Islam pun untuk mewarnai kehidupan 

di bumi, tidak seperti asumsi iblis tatkala Allah Swt ingin menciptakan 

manusia.
8
 

Rahmatan lil‟alamin adalah istilah qur‟ani dan istilah itu sudah terdapat 

dalam Al-Qur‟an , yaitu sebagaimana firman Allah dalam Surat al-Anbiya‟ ayat 

107: ”Dan tiadalah kami mengutus kamu, melainkan untuk (menjadi) rahmat 

bagi semesta alam (rahmatan liralamin)”. Ayat tersebut menegaskan bahwa 

Islam dilakukan secara benar dengan sendirinya akan mendatangkan rahmat, 

baik itu untuk orang Islam maupun untuk seluruh alam. Rahmat adalah karunia 

yang dalam ajaran agama terbagi menjadi dua ; rahmat dalam konteks rahman 

dan rahmat dalam konteks rahim. Rahmat dalam konteks rahman adalah bersifat 

amma kulla syak, meliputi segala hal, sehingga orang-orang nonmuslim pun 

mempunyai hak kerahmanan. 

Arti rahmatan lil alamin dijelaskan oleh Fuad Jabali dan kawan-

kawannya yakni, Islam Rahmatan lil alamin artinya adalah memahami al-

                                                             
7
 Amir Sakib Arsilan, Limâdza Taakhkhara al-Muslimûn wa Limâdza Taqaddama 

Ghairuhum (Beirut: Dâr Maktabah al-Hayât, t.t.). Muhammad Makmun Rasyid Islam rahmatan 

lil alamin perspektif KH. Hasyim Muzadi, Epistemé, Vol. 11, No. 1, Juni 2016, 97 

 
8
 ibid 



Konsep Hukum Islam Rohmatan Lil Alamin Sebagai Dasar Moderasi Beragama  
Di indonesia 

 

49 

 

Salimiya, Vol. 4, No. 2, Juni 2023 

Qur‟an dan Hadis untuk kebaikan semua manusia, alam dan lingkungan. Islam 

yang dibawa oleh Nabi adalah Islam untuksemua. Islam mengajarkan kasih 

sayang pada semua makhluk: manusia, binatang, tumbuh-tumbuhan, air, tanah, 

api, udara dan  sebagainya. Islam memandang, bahwa yang memiliki jiwa 

bukan hanya manusia, tetapi juga tumbuh-tumbuhan dan binatang, karenanya 

mereka itu harus dikasihani. Tumbuh-tumbuhan memiliki jiwa makan (al-

ghaziyah), tumbuh (al-munmiyah), dan berkembang biak (al-muwallidah) 

Sedangkan binatang selain memiliki jiwa sebagaimana jiwa tumbuh-tumbuhan, 

juga memiliki jiwa bergerak (al-muharrikah), dan menangkap (al-mudrikah) 

yang terdiri dari menangkap dari luar (al-mudrikah min al-kharij) dengan 

menggunakan pancaindera; menangkap dari dalam (al-mudrikah min al-dakhil) 

dengan indra bersama (al-hissial-musytarak), daya representasi (al-khayal), 

daya imajinasi (al-mutakhayyialh), estimasi (al-wahmiyah), dan rekoleksi (al-

hafidzah)
9
 

Islam sebagai agama yang rahmatan lil alamin ini secara normatif dapat 

dipahami dari ajarannya yang berkaitan dengan akidah, ibadah dan muamalah. 

Akidah atau keimanan yang dimiliki manusia harus melahirkan tata rabbaniy 

(sebuah kehidupan yang sesuai dengan aturan Tuhan), tujuan hidup yang mulia, 

taqwa, tawakkal, ikhlas, ibadah. Aspek akidah ini, harus menumbuhkan sikap 

emansipasi, mengangkat harkat dan martabat manusia, penyadaran masyarakat 

yang adil, terbuka, demokratis, harmonis dalam pluralism.
10

 Dalam konteks 

Indonesia, kehadiran Islam juga telah memberikan rahmat bagipengembangan 

bahasa, tradisi, budaya dan seni yang terdapat di berbagai daerah di Indonesia. 

Islam misalnya sangat kental mempengaruhi budaya Melayau. Bahasa Melayu 

yang kemudian diangkat menjadi bahasa nasional, bahasa Indonesia adalah 

berakar pada bahasa Islam (bahasa Arab), seperti kosakata majelis, kursi, 

musyawarah, izin, daftar, adil, makmur, hakim, adat, kertas dan sebagainya 

                                                             
9
 Harun Nasution, Islam Ditinjau dari Berbagai Aspeknya Jilid II, (Jakarta:UI Press, 1979). 61-

62 
10

 Imam al-Jurjawi, Hikmatu al-Tasyri‟ wa Falsafatuha, (Beirut: Dar al-Fikr, tp. th), jilid I, hal. 

115-268. Prof. lihat Dr. H. Abuddin Nata, MA. Islam Rahmatan Lil Alamin Sebagai Model 

Pendidikan Islam Memasuki Asean Community, Makalah disampaikan pada acara Kuliah 

Tamu Jurusan Pendidikan Agama Islam Fakultas Ilmu Tarbiyah dan Keguruan UIN Maulana 

Malik Ibrahim Malang Senin, 7 Maret 2016 



50 Sapri Ali  

 

Salimiya, Vol. 4, No. 2, Juni 2023 

adalah berasal dari bahasa Arab.
11

 Selanjutnya Islam juga mempengaruhi 

Kerajaan Pagaruyung yang dipimpin oleh Tigo Selo: Raja Alam Pagaruyung, 

Raja Adat di Buo, dan Raja Ibadat di Sumpur Kudus. Selain itu di setiap nagari 

di Minangkabau harus memiliki masjid, pasar, sawah ladang, jalan, tempat 

pemandian dan balai adat. Agama di Minangkaukabau benar-benar telah 

menyatu dan bersinergi dengan budaya lokal, sebagaimana terdapat dalam 

ungkapan: Adat basandi syara‟, syara‟ basandi kitabullah.
12

 

Islam juga telah menjadi rahmat bagi tegaknya pilar-pilar Negara 

Kesatuan Republik Indonesia. Selain ikut serta mengusir para penjajah dengan 

mengangkat senjata dan berperang mengorbankan jiwa dan raga, Islam juga 

telah menyemangati para tokohnya untuk berkontribusi dalam merumuskan 

Pancasila, Undang-undang Dasar 1945 dan Bhineka Tunggal Ika. Umat Islam 

dengan jiwa besarnya rela mengorbankan semangat ideologisnya dengan 

menerima Pancasila dan Undang-undang Dasar 1945 sebagai falsafah dan dasar 

negara; serta tidak memaksakannya menjadikan Islam sebagai dasar negara.
13

 

Berkaitan dengan Bhineka Tunggal Ika ini (alm.) Gusdur (Panggilan akrab 

Abdurrahman Wahid pernah berkata: Orang justeru harus bangga dengan 

pikiran-pikirannya sendiri yang berbeda dengan orang lain. Selain itu, Gus Dur 

juga menolak ideologisasi Islam, karena tidak sesuai dengan perkembangan 

Islam di Indonesia yang dikenal dengan menerima kaum Muslim moderat. 

Islam di Indonesia muncul dalam keseharian kultural yang tidak berbaju 

ideologis. Ideologisasi Islam mudah mendorong umat Islam kepada upaya-

                                                             
11

 H.M. Nazir, Islam dan Budaya Melayu, dalam Komaruddin Hidayat dan Ahmad Gaus AF 

(ed), Menjadi Indonesia: 13 Abad Eksistensi Islam di Bumi Nusantara, (Bandung:Mizan, 2006), 

cet. I, hal. 238. 
12

 H.M. Nazir, Islam dan Budaya Melayu, dalam Komaruddin………210, Dr. H. Abuddin Nata, 

MA. Islam Rahmatan Lil Alamin Sebagai Model Pendidikan Islam Memasuki Asean 

Community, Makalah disampaikan pada acara Kuliah Tamu Jurusan Pendidikan Agama Islam 

Fakultas Ilmu Tarbiyah dan Keguruan UIN Maulana Malik Ibrahim Malang Senin, 7 Maret 

2016 
13

 Nor Huda, Islam Nusantara, Sejarah Sosial Intelektual Islam di Indonesia, (Jogjakarta:Ar-

Ruzz Media Group), 233-241 sebagainama dikutip oleh Dr. H. Abuddin Nata, MA pada 

Makalah yang disampaikan pada acara Kuliah Tamu Jurusan Pendidikan Agama Islam Fakultas 

Ilmu Tarbiyah dan Keguruan UIN Maulana Malik Ibrahim Malang Senin, 7 Maret 2016 



Konsep Hukum Islam Rohmatan Lil Alamin Sebagai Dasar Moderasi Beragama  
Di indonesia 

 

51 

 

Salimiya, Vol. 4, No. 2, Juni 2023 

upaya politis yang mengarah pada penafsiran tekstual dan radikal terhadap teks-

teks keagamaan.
14

 

Moderasi Beragama 

Istilah moderasi biasa lazim digunakan untuk mengungkapkan sebuah 

posisi atau keadaan di tengah tengah yang tidak berada di sisi kanan dan tidak 

pula berada di sisi kiri. Istilah moderasi merupakan kata serapan yang diadobsi 

dari bahasa latin yaitu “moderatio” yang berarti sedang tidak kekurangan dan 

tidak kelebihan. Dalam hahubunganya dengan beragama, moderasi dipahami 

dalam istilah bahasa arab sebagai wasat atau wasatiyah sedangkan pelakunya 

disebut wasit. Kata wasit sendiri memiliki beberpa makna yaitu Penengah, 

pelantara, dan pelerai
15

. 

Kamus Besar Bahasa Indonesia (KBBI) memiliki dua arti Kata-kata 

moderasi yaitu: 1. Mengurangi kekerasan dan 2. Menghindari hal-hal yang 

ekstrem.10 Ketika dikatakan: „orang ini bersikap moderat‟, frase itu berarti orang 

itu bersikap wajar, biasa-biasa saja, dan tidak ekstrem. Kementerian Agama 

mendefinisikan moderasi beragama melalui buku yang ditulisnya berjudul 

Moderasi Beragama, berarti kepercayaan diri pada substansi (esensi) ajaran 

agama yang dianutnya, di samping tetap membagikan kebenaran tentang 

interpretasi agamanya. Dengan kata lain, moderasi beragama menunjukkan 

adanya penerimaan, keterbukaan dan sinergi dari kelompok agama yang 

berbeda-berbeda. Dalam bahasa inggris disebut moderation yang sering dipakai 

dalam arti average (rata-rata), core (inti), standard (baku), atau non-aligned 

(ketidak-berpihakan). Secara umum, moderat berarti mengutamakan 

keseimbangan terkait keyakinan, moral, dan perilaku (watak).
16

 

Kebalikan dari moderasi adalah berlebihan, atau tatharruf dalam bahasa 

Arab yang artinya ekstrem, radikal, dan berlebihan dalam bahasa Inggris. Istilah 

ekstrem juga bisa berarti “berbuat keterlaluan”, menjauh dari ujung ke ujung, 

berbalik memutar, mengambil tindakan/jalan yang sebaliknya." Dalam KBBI, 

kata ekstrem diartikan sebagai "yang paling ujung, yang tertinggi, dan yang 

                                                             
14

 Abdurrahman Wahid, Islamku, Islam Anda, Islam Kita, Agama Masyarakat Negara 

Demokrasi, 

(Jakarta:The Wahid Institute, 2006), cet. I. 13-14. 
15

 Fauzi, Ahmad. "Moderasi Islam, Untuk Peradaban Dan Kemanusiaan." Jurnal Islam 

Nusantara 2.2 (2018),  233 
16

 Kementerian Agama RI, Moderasi Beragama, (Jakarta: Badan Litbang dan Diklat 

Kementerian Agama RI, 2019), 15. 



52 Sapri Ali  

 

Salimiya, Vol. 4, No. 2, Juni 2023 

paling keras".
17

 Dalam bahasa Arab setidaknya ada dua kata yang maknanya 

sama dengan kata ekstrem, yaitu al-guluw, dan tasyaddud. Meskipun kata 

tasyaddud tidak disebutkan secara harfiah dalam Al-Qur'an, turunannya dapat 

ditemukan dalam bentuk kata lain, misalnya kata syadid, syidad dan asyadd. 

Tiga kata tersebut hanya terbatas pada sebutan kata dasarnya yang berarti keras 

dan tegas, tidak ada tak satu pun dari ketiganya dapat dikategorikan terjemahan 

dari exstreme atau tasyaddud. Dalam konteks beragama, istilah “berlebihan” 

dapat diterapkan pada orang yang memiliki sikap ekstrem dan melampaui batas 

dan ketentuan hukum agama. 

Dari uraian definisi yang diungkap secara terminology tersebut, makna 

moderasi sebagai pemahaman sikap terpuji yang di bangun dengan ajaran yang 

lurus, pertengahan tidak kurang dan tidak lebihan dalam berfikir, bertindak, dan 

berperilaku sehingga menjadikan seseorang tidak ekstrim dalam menyikapai 

segala hal. 

Dalam kontek agama, moderasi dipahami oleh penganut dan pemeluk 

islam dikenal dengan istilah islam wasatiyah atau islam moderat yaitu islam 

jalan tengah yang jauh dari kekerasan, cinta kedamian, toleran, menjaga nilai 

luruh yang baik , menerima setiap perubahan dan pembaharuan demi 

kemaslahatan, menerima setiap fatwa karena kondisi geografis, sosial dan 

budaya. Moderasi/wasathiyah adalah kondisi terpuji yang melindungi seseorang 

dari kecenderungan menuju ke dua sikap ekstrem; sikap berlebihan (ifrath) dan 

muqashshir yang mengurangi sesuatu yang dibatasi oleh Allah SWT. Sifat 

wasathiyah umat Muslim ini adalah hadiah istimewa dari Allah SWT. Momen 

mereka konsisten dalam menjalankan ajaran Allah SWT, maka saat itulah 

mereka menjadi orang-orang terbaik dan terpilih. Sifat ini telah menjadikan 

umat Muslim sebagai umat moderat; moderat dalam semua hal, agama atau 

sosial, di dunia.
18

 

                                                             
17

 Abd Aziz, Athoillah Islamy, and Saihu, “Existence of Naht Method in the Development of 

Contemporary Arabic Language,” Taqdir: Jurnal Pendidikan Bahasa Arab Dan 

Kebahasaaraban 5, no. 2 (2019) 
18

 Afrizal Nur dan Mukhlis, “Konsep Wasathiyah Dalam Al-Qur‟an:(Studi Komparatif Antara 

Tafsir At-Tahrir Wa At-Tanwir Dan Aisar AtTafsir)”, Jurnal An-Nur, (Vol. 4, No. 2 Tahun 

2015), 206. Lihat juga Achmad Yusuf, “Moderasi Islam Dalam Dimensi Trilogi Islam (Akidah, 

Syariah, dan Tasawuf)”, Jurnal al-Murabbi: Jurnal Pendidikan Agama Islam, volume III (2), 

2018, 214-215. Abdul Aziz, Moderasi Beragama Dalam Perspektif Al-Qur‟an….. 

https://journal.ptiq.ac.id/index.php/alburhan 23. 

https://journal.ptiq.ac.id/index.php/alburhan


Konsep Hukum Islam Rohmatan Lil Alamin Sebagai Dasar Moderasi Beragama  
Di indonesia 

 

53 

 

Salimiya, Vol. 4, No. 2, Juni 2023 

Ahmad Umar Hasyim dalam kitabnya wasathiyah al Islam 

mendefinisikan wasatiyah (moderasi) adalah keseimbangan dan kesetaraan 

antara keduanya berakhir sehingga satu ujung tidak mengatasi ujung yang lain. 

Tidak keterlebihan tidak juga keberkurangan. Tidak melampaui batas tidak juga 

membatasi pengurangan. Ini mengikuti yang paling penting, yang paling 

kualitas, dan paling sempurna. Tidak melampaui batas tidak juga mengurangi 

batas. Ia mengikuti yang paling utama, paling berkualitas, dan paling sempurna. 

Ulama kenamaan, Yusuf al-Qaradawi menjelaskan, al-Wasatiyyah bisa juga 

disebut al-tawazun, yaitu upaya menjaga keseimbangan antara dua 

sisi/tepi/pinggir yang berlawanan atau berlawanan, sehingga yang satu tidak 

mendominasi dan meniadakan yang lain. Misalnya, dua sisi yang berlawanan 

dibelakang; spiritualisme dan materialisme, individualisme dan sosialisme, 

paham realistis dan idealis, dan lain-lain. Bertindak seimbang dalam 

menyikapinya yaitu dengan memberikan porsi yang adil dan proporsional untuk 

masing-masing pihak atau sisi tanpa terlalu banyak, terlalu banyak atau terlalu 

sedikit.
19

 

Sikap moderat dan toleran telah lama ditegaskan oleh para pemikir 

gerakan modernisasi seperti Rasyid Ridha di Mesir. Kata-kata yang sering 

disampaikan oleh Yusuf al-Qaradawi dalam momen yang berbeda Seminar, 

bahkan di awal kitabnya Fatawa Mu’asirah mengutip perkataan Rashid Rida, 

bahwa kami saling membantu untuk hal-hal yang telah kami sepakati/setujui 

dan sebagian saling memaafkan (toleransi) tentang hal yang diperselisihkan. 

Artinya upaya untuk merajut ukhuwah dan persatuan umat dalam kehidupan 

masyarakat harus mengutamakan kepentingan umum. Bahkan ribuan tahun 

sebelumnya sangat populer anjuran agar supaya bersikap toleran, seperti yang 

dicontohkan oleh para imam mujtahid.
20

 

Prinsip-Prinsip Moderasi Beragama 

Perubahan besar dalam pikiran manusia menyentuh tiga aspek, yaitu cara 

berpikir, pola keyakinan, dan pola perasaan spiritualitas yang mengarah pada 

perilaku erat kaitannya dengan revolusi mental. Landasan ketiga dari pola 

tersebut adalah nilai-nilai yang ditanamkan menjadi satu seseorang, yaitu tradisi 

budaya, falsafah bangsa dan agama. Adanya karakter mental seseorang juga 

                                                             
19

 Yusuf al-Qaradawi, Al-Sahwah al-Islamiyyah Bayna al-Jumud wa alTatarruf, (Kairo: Dar al-

Shuruq, 2001), 25. 
20

 Yusuf al-Qaradawi, Fatawa Mu'asirah, Vol. I, (Qatar: Dar al-Qalam li al-Turath, 2009), 12 



54 Sapri Ali  

 

Salimiya, Vol. 4, No. 2, Juni 2023 

dipengaruhi oleh berbagai faktor, termasuk lingkungan, pendidikan, keturunan 

dan budaya global. Mental mengacu pada pikiran manusia yang kemudian 

bermanifestasi melalui cara berpikir, perilaku dan perasaan serta keyakinan 

sehingga melahirkan suatu tindakan. Revolusi spiritual pada intinya mengisi 

pikiran manusia dengan berbagai nilai luhur, termasuk nilai-nilai adat Budaya, 

nilai-nilai filosofis nasional dan agama secara masif atau besar-besaran dalam 

rangka membentuk karakter yang baik.
21

  

a. Prinsip Universalitas 

Pemahaman keagamaan seseorang harus mengacu pada prinsip 

universalitas Islam sebagai agama yang damai. Prinsip ini harus berangkat dari 

argumen bahwa Tuhan menciptakan banyak golongan, dan pada masing-masing 

golongan diberikan utusan yang bertujuan untuk menciptakan kedamaian 

dengan berpedoman pada ajaran Tuhan yang universal.
22

 Untuk menerapkan 

prinsip ini, kelompok masyarakat harus mempunyai pengetahuan seluas-

luasnya mengenai tema-tema yang berpotensi untuk disalahpahami atau 

dipahami secara sempit. Oleh sebab itu, manusia harus memiliki sikap 

keterbukaan dan sifat universalitas keilmuan tanpa dibatasi oleh sekat-sekat 

ideologi, jenis lembaga maupun unsur kedaerahan
23

. Dengan pemahaman ini 

maka manusia akan lebih menghargai setiap hal dan tidak mudah menyalahkan 

orang lain. 

b. Prinsip Integrasi 

Prinsip ini merupakan prinsip yang menuntut adanya perpaduan dalam 

bidang keilmuan. Masyarakat mesti diberikan pengetahuan lebih mengenai 

pemahaman agama melalui preseptif keilmuan yang berbeda-beda. Prinsip 

keilmuan ini juga merupakan pembahasan yang dilakukan banyak tokoh agar 

pemahaman mengenai Islam dan al-Qur‟an tidak hanya bersifat normatif-

teologis. Misalnya yang dilakukan oleh Kuntowijoyo dengan mencoba 

mewarnai keilmuan umum dengan ilmu-ilmu agama.32 Imam Suprayogo juga 

menawarkan pendekatan pohon ilmu yang mencoba menguatkan keilmuan-

                                                             
21

 Maragustam, “Paradigma Revolusi Mental dalam Pembentukan Karakter Bangsa Berbasis 

Sinergitas Islam dan Filsafat Pendidikan”, Jurnal Pendidikan Agama Islam Fakultas Ilmu 

Tarbiyah dan Keguruan UIN Sunan Kalijaga, Vol.XII, (2), 2015, 161. Abdul Aziz, Moderasi 

Beragama Dalam Perspektif Al-Qur‟an….. https://journal.ptiq.ac.id/index.php/alburhan, 226 
22

 Nurcholis Madjid, Islam Doktrin dan Peradaban, (Jakarta: Paramadina, 2008), 434. Abdul 

Aziz, Moderasi Beragama Dalam Perspektif Al-Qur‟an….. 

https://journal.ptiq.ac.id/index.php/alburhan, 226 
23

 Ibid. 

https://journal.ptiq.ac.id/index.php/alburhan
https://journal.ptiq.ac.id/index.php/alburhan


Konsep Hukum Islam Rohmatan Lil Alamin Sebagai Dasar Moderasi Beragama  
Di indonesia 

 

55 

 

Salimiya, Vol. 4, No. 2, Juni 2023 

keilmuan Islam dengan keilmuan lainnya.
24

 Langkah ini juga diambil oleh M. 

Amin Abdullah dengan pendekatan integrasi-interkoneksi yang mencoba 

mengaitkan ilmu-ilmu keislaman dengan ilmu-ilmu umum lainnya. Amin 

Abdullah menyatakan beberapa pandangannya terkait interkoneksi keilmuan 

diantaranya bahwa, pertama, antara ajaran agama harus saling menembus 

batasan-batasan di dalamnya dalam menambah wawasan keberagamaan. Kedua, 

saling menguji dan memberikan masukan terhadap objek yang dipahami 

sehingga kebenaran yang terkandung di dalamnya bisa diyakini dan 

diimplementasikan dalam perilaku keseharian yang bijaksana. Ketiga, 

melakukan bentuk-bentuk kerukunan baru secara kreatif yang memungkinkan 

bagi setiap pemeluk agama bisa saling belajar dan bertukar pengalaman. 

Integrasi dalam artian menyatukan apa-apa yang bisa disatukan
25

 

c. Prinsip Multikulturalisme 

Harus diingat adalah bahwa agama apapun tidak mengajarkan kekerasan 

pada pemeluknya. Agama mengutamakan welas asih. Jika sampai ada 

kekerasan berdasarkan nama agama, itu adalah perbuatan yang buruk. Untuk 

membangun toleransi dan kerukunan pada multikulturalisme beragama, maka 

beberapa hal yang mutlak diperlukan. Pertama, reformulasi budaya dan 

reinterpretasi doktrin agama yang digunakan sebagai alasan melakukan 

kekerasan. Kedua, melakukan dialog berbagai kalangan pemuka agama dan 

masyarakat mengenai tradisi, multikultur, dan agama dengan ide-ide modern. 

Ketiga, agama mengajarkan manusia bagaimana untuk saling menghormati, 

mengasihi, dan menolong berdasarkan tindakan nyata. Keempat, agama 

mengajarkan kedamaian di tengah kondisi yang majemuk.
26

 

Multikulturalisme berasal dari kata multi (plural) dan cultural (tentang 

budaya), multikulturalisme mengisyaratkan pengakuan terhadap realitas 

keragaman kultural, yang berarti mencakup baik keberagaman tradisional 

seperti keberagaman suku, ras, ataupun agama, maupun keberagaman bentuk-

bentuk kehidupan (sub-kultur) yang terus bermunculan di setiap tahap sejarah 

kehidupan masyarakat. Lahirnya paham multikulturalisme berlatar belakang 

                                                             
24

 Imam Suprayogo, Paradigma Pengembangan Keilmuan Pada Perguruan Tinggi: Konsep 

Pendidikan Tinggi Yang Dikembangkan UIN Malang, (Malang: UIN Malang Press, 2005). 
25

 M. Amin Abdullah, Islamic Studie di Perguruan Tinggi: Pendekatan Integratif-Interkonektif, 

(Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2012), vii. 
26

 Suradi, dkk., “Religious Tolerance in Multicultural Communities : Towards a Comprehensive 

Approach in Handling Social Conflict”, Journal of Law and Culture, (2), 2020, 229–245. 



56 Sapri Ali  

 

Salimiya, Vol. 4, No. 2, Juni 2023 

kebutuhan akan pengakuan (the need of recognition) terhadap kemajemukan 

budaya, yang menjadi realitas sehari-hari banyak bangsa, termasuk Indonesia.
27

 

Oleh karena itu, sejak semula multikulturalisme harus disadari sebagai suatu 

ideologi, menjadi alat atau wahana untuk meningkatkan penghargaan atas 

kesetaraan semua manusia dan kemanusiaannya yang secara operasional 

mewujud melalui pranata-pranata sosialnya, yakni budaya sebagai pemandu 

kehidupan sekelompok manusia sehari-hari. Dalam konteks ini, 

multikulturalisme adalah konsep yang melegitimasi keanekaragaman budaya. 

Dilihat kuatnya prinsip kesetaraan (egality) dan prinsip pengakuan 

(recognition) pada berbagai definisi multikulturalisme. Untuk mewujudkan 

moderasi tentu harus dihindari sikap inklusif. Menurut Shihab bahwa konsep 

Islam inklusif adalah tidak hanya sebatas pengakuan akan kemajemukan 

masyarakat, tetapi juga harus diaktualisasikan dalam bentuk keterlibatan aktif 

terhadap kenyataan tersebut. Sikap inklusivisme yang dipahami dalam 

pemikiran Islam adalah memberikan ruang bagi keragaman pemikiran, 

pemahaman dan persepsi keislaman. Dalam pemahaman ini, kebenaran tidak 

hanya terdapat dalam satu kelompok saja, melainkan juga ada pada kelompok 

yang lain, termasuk kelompok agama sekalipun. Pemahaman ini berangkat dari 

sebuah keyakinan bahwa pada dasarnya semua agama membawa ajaran 

keselamatan. Perbedaan dari satu agama yang dibawah seorang nabi dari 

generasi ke generasi hanyalah syariat saja.
28

 

Maqashid Al-Syari'ah Dalam Hukum Islam 

Secara lughawi (bahasa), maqashid asy-syari‟ah terdiri dari dua kata 

yaitu, maqashid dan syari‟ah yang hubungan antara satu dan lainnya yang 

dalam bentuk mudhaf dan mudhaf ilaih. Maqashid adalah bentuk jama‟ dari 

maqshad yang berarti maksud dan tujuan.
29

 Sedangkan syari‟ah secara bahasa 

berarti jalan menuju sumber air.
30

 Air adalah pokok kehidupan. Dengan 

demikian, berjalan menuju sumber air tersebut, dapat dimaknai jalan menuju ke 

                                                             
27

 Hendri Masduki, "Pluralisme dan Multikulturalisme dalam Perspektif Kerukunan Antar Umat 

Beragama (telaah dan urgensinya dalam sistem berbangsa dan bernegara)", Jurnal Sosiologi, 

Vol. 9 | No. 1, Juni 2016, 20-21. 
28

 Muhammad Quraish Shihab, Wasathiyyah Wawasan Islam tentang Moderasi Beragama, 43. 
29

 Amir Syarifuddin, Ushul Fiqh Jilid 2 Edisi Revisi (Jakarta: Kencana, 2008),231. 
30

. Suyatno, Dasar-dasar Ilmu Fiqih & Ushul Fiqih, 154. 



Konsep Hukum Islam Rohmatan Lil Alamin Sebagai Dasar Moderasi Beragama  
Di indonesia 

 

57 

 

Salimiya, Vol. 4, No. 2, Juni 2023 

arah sumber pokok kehidupan.
31

 Sedangkan syarî‟ah secara terminologi ada 

beberapa pendapat. Menurut Asaf A.A. Fyzee menjelaskan bahwa syarî‟ah 

adalah canon law of Islam, yaitu keseluruhan perintah Allah yang berupa nas-

nas.
32

 Sedangkan Satria Effendi menjelaskan bahwa syarî‟ah adalah al-nushûsh 

al-muqaddasah yaitu nash yang suci yang terdapat dalam Al-Qur‟an dan al-

Hadits al-Mutawâtirah, yang belum tercampuri oleh pemahaman manusia.11 

sehingga cakupan syarî‟ah ini meliputi bidang i‟tiqâdiyyah,„amaliyah dan 

khuluqiyah. Demikianlah makna syarî‟ah, akan tetapi menurut ulama-ulama 

mutaakhirin telah terjadi penyempitan makna syarî‟ah. Mahmud Syalthûth 

memberikan uraian tentang makna syarî‟ah, bahwa syarî‟ah adalah hukum-

hukum dan tata aturan yang dishari‟atkan oleh Allah untuk hamba-hamba-Nya 

agar dipedomani manusia dalam mengatur hubungan dengan Tuhan, dengan 

sesama antar manusia, alam dan seluruh kehidupan. 

Dari pengertian tersebut, sebagaimana telah dipaparkan di atas, maqashid 

asy-syari‟ah dapat diartikan maksud atau tujuan dari diturunkannya syari‟at 

kepada seorang Muslim. Semua kewajiban manusia (taklif) yang bersumberkan 

dari syari‟at yang diturunkan oleh Allah SWT adalah dalam rangka 

merealisasikan kemaslahatan manusia itu sendiri. Tidak ada satupun syari‟at 

Allah SWT yang diturunkan kepada manusia yang tidak mempunyai tujuan. 

Syari‟at yang tidak mempunyai tujuan sama artinya dengan membebankan 

sesuatu yang tidak dapat dilaksanakan.
33

 Menurut al-Syatibi, maqashid asy-

syari‟ah adalah tujuan-tujuan yang disyariatkannya hukum oleh Allah SWT 

yang berintikan kemaslahatan umat manusia di dunia dan kebahagiaan di 

akhirat. Setiap persyariatan hukum oleh Allah SWT mengandung maqashid 

(tujuan-tujuan) yakni kemaslahatan bagi umat manusia.
34

 Pengetahuan tentang 

maqashid asy-syari‟ah, sebagaimana telah ditegaskan oleh Abdul-Wahhab 

Khallaf adalah hal yang sangat penting yang dapat dijadikan alat bantu untuk 

memahami redaksi al-Qur‟an dan sunnah, menyelesaikan dalil-dalil yang 

bertentangan dan yang sangat penting lagi adalah untuk menetapkan hukum 

                                                             
31

 Asafri Jaya Bakri, Konsep Maqashid Syari‟ah Menurut Al-Syatibi (Jakarta: PT. RajaGrafindo 

Persada, 1996), 61. 
32

 Asaf A.A. Fyzee, The Outlines of Muhammadan Law, Idarah-I Adabiyat-I, Delhi, 1981,19-

20, Ali Mutakin, The Theory Of Maqâshid Al Syarî'ah And The Relation With Istinbath 

Method, Kanun Jurnal Ilmu Hukum Vol. 19, No. 3, (Agustus, 2017), 550. 
33

 Suyatno, Dasar-dasar Ilmu Fiqih & ……….154 
34

 Asafri Jaya Bakri, Konsep Maqashid Syari‟ah Menurut…..167 



58 Sapri Ali  

 

Salimiya, Vol. 4, No. 2, Juni 2023 

terhadap kasus yang tidak tertampung oleh al-Qur‟an dan sunnah secara kajian 

kebahasaan. 

Agama adalah suatu yang harus dimiliki manusia supaya martabatnya 

dapat terangkat lebih tinggi dari martabat makhluk lain, serta untuk memenuhi 

hajat jiwanya.
35

 Selain itu, manusia sebagai makhluk Allah SWT harus percaya 

kepada Allah SWT yang menciptakannya, menjaga dan mengatur  

kehidupannya. Agama atau keberagamaan itu merupakan hal vital bagi 

kehidupan manusia. Oleh karenanya, harus dipelihara dengan dua cara. 

Pertama, mewujudkan serta selalu meningkatkan kualitas keberadaannya. 

Segala tindakan yang membawa kepada terwujud atau lebih sempurnanya 

agama pada diri seseorang disebut tindakan yang maslahat. Oleh karena itu, 

ditentukan dalam al-Qur‟an suruhan Allah SWT untuk mewujudkan dan 

menyempurnakan agama itu, dalam rangka jalbu manfa‟atin, diantaranya pada 

surat al-Hujurat ayat 15 Artinya: Sesungguhnya orang-orang yang beriman itu 

hanyalah orang-orang yang percaya (beriman) kepada Allah dan Rasul-Nya, 

kemudian mereka tidak ragu-ragu. 

Konsep Hukum Islam sebagai dasar Moderasi beragama  

Konsep hukum Islam "rahmatan lil alamin" adalah konsep yang sangat 

penting dalam Islam yang menekankan pentingnya sikap toleransi, keadilan, 

dan kasih sayang terhadap seluruh makhluk hidup di bumi ini. Konsep ini 

mendorong umat Islam untuk berperan sebagai agen perubahan yang positif dan 

memberikan manfaat bagi seluruh umat manusia, bukan hanya umat Islam saja. 

Dalam konteks Indonesia, konsep "rahmatan lil alamin" telah menjadi 

dasar moderasi beragama yang digunakan oleh pemerintah dan masyarakat 

Indonesia dalam mempromosikan toleransi dan perdamaian antar umat 

beragama. Konsep ini dipercayai dapat membantu masyarakat Indonesia untuk 

menerima perbedaan agama, budaya, dan etnisitas, serta menumbuhkan sikap 

menghargai keragaman dan keberagaman yang ada di masyarakat. 

Sebagai negara dengan mayoritas penduduk Muslim terbesar di dunia, 

Indonesia telah mengambil langkah-langkah konkret untuk menerapkan konsep 

"rahmatan lil alamin" dalam kebijakan publik dan dalam kehidupan sehari-hari. 

Salah satu contoh konkritnya adalah melalui pelaksanaan Pemilihan Umum 

(Pemilu) yang adil dan transparan, serta memberikan hak suara yang sama bagi 

                                                             
35

 Ismail Muhammad Syah, Filsafat Hukum Islam (Jakarta: Bumi Aksara, 1992), 67 



Konsep Hukum Islam Rohmatan Lil Alamin Sebagai Dasar Moderasi Beragama  
Di indonesia 

 

59 

 

Salimiya, Vol. 4, No. 2, Juni 2023 

seluruh warga negara, tanpa memandang agama, etnisitas, atau latar belakang 

sosial-ekonomi. 

Pemerintah Indonesia juga telah mendirikan lembaga-lembaga seperti 

Dewan Masjid Indonesia (DMI) dan Majelis Ulama Indonesia (MUI) untuk 

mempromosikan kesadaran dan pemahaman tentang konsep "rahmatan lil 

alamin" di kalangan masyarakat Muslim. Melalui lembaga-lembaga tersebut, 

masyarakat Muslim di Indonesia diharapkan dapat memperkuat akidah dan 

nilai-nilai Islam secara seimbang dengan toleransi dan kebersamaan dengan 

umat beragama lainnya. 

Standarisasi moderasi beragama mengacu pada pengembangan norma-

norma dan praktik-praktik yang mempromosikan sikap moderat, toleransi, dan 

pemahaman yang baik terhadap perbedaan agama di antara umat manusia. 

Tujuan dari standarisasi moderasi beragama adalah untuk menghindari 

ekstremisme dan fanatisme agama yang dapat menimbulkan konflik dan 

ketegangan antar umat beragama 

Dalam mengembangkan standarisasi moderasi beragama, perlu diingat 

bahwa setiap agama memiliki praktek dan keyakinan yang berbeda, dan 

penghargaan atas perbedaan tersebut harus selalu ditekankan. Selain itu, penting 

untuk menangani ekstremisme dan fanatisme agama secara bijaksana, dengan 

tidak hanya mengecam atau membuang, tetapi juga mencoba memahami akar 

permasalahan yang mendasari ekstremisme tersebut. 

Dalam hukum islam ada beberapa konsep yang mendukung sebagai agama yang 

rohmatan lil alamin yaitu :  

a. Wasathiyah (mengambil jalan tengah) 

Yaitu pandangan yang mengambil jalan pertengahan dengan tidak 

berlebih lebihan dalam beragama dan tidak mengurangi ajaran agama, jalan 

tengah ini dapat berarti pemahaman yang memadukan antara teks ajaran agama 

dan konteks kondisi masyarakat. 

Sehingga"wasatiyah" ialah suatu pandangan ataupun perilaku yang 

senantiasa berupaya mengambil posisi tengah dari 2 perilaku yang 

berseberangan serta kelewatan sehingga salah satu dari kedua perilaku yang 

diartikan tidak mendominasi dalam benak serta perilaku seorang. Sebagaimana 

pendapat Khaled Abou el Fadl dalam The Great Theft, kalau" moderasi" 



60 Sapri Ali  

 

Salimiya, Vol. 4, No. 2, Juni 2023 

merupakan pemahaman yang mengambil jalur tengah, ialah pemahaman yang 

tidak ekstem kanan dan tidak pula ekstrem kiri.
36

 

Umat islam tidak boleh hanya berpedoman teks saja kemudian 

melupakan konteks sehingga menjadikan pemahaman yang ekstrim , radikal, 

kaku dan keras (fundamentalis ) sehingga bersifat egois menganggap yang lain 

jika tidak serupa dengan pemahamnaya dianggap hal keliru dan salah. Tidak 

juga pula umat islam hanya mengedepankan konteks saja mengesampingkan 

teks ajaran agama sebagai podoman (Al Quran dan hadits) sehingga 

mengjadikan pemahanya (liberalisme). bebas tanpa arah liar liar sesuka hati tak 

terkendali. 

Seseorang hamba wajib pantaslah taat kepada Allah SWT sebagai 

tuhanya, dengan menjalankan ibadah sholat , puasa zakat , haji serta 

melaksanakan ibadah ibadah sunnah lainnya, namun hendaknya seseorang 

hamba wajib paham bahwa tidak dibenarkan bila memutuskan aktivitas dunia 

dan menjauhkan dirinya dengan masyarakat. Keduanya haruslah simbang antara 

urusan dunia serta urusan akhirat serta tidak mendominasi dari keduanya.
37

 

b. Tawazun ( Seimbang ) 

Tahawzun merupakan pandangan keseimbangan tidak keluar dari dari 

garis yang telah di tetapkan. Jika di telusuri istilah tawazun berakar dari kata 

mizan yang berarti timbangan. Tapi dalam pemahaman konteks moderasi mizan 

bukan diartikan sebagai alat atau benda yang di gunakan untuk menimbang 

melainkan keadilan dalaam semua aspek kehidupan baik terkait dengan dunia 

ataupun terkait dengan kehidupan yang kekal kelak di akhirat. 

Islam adalah agama yang seimbang , menyeimbangkan antara peranan 

wakyu ilahi dengan mendayagunakan akal rasio, serta memberikan bagian 

tersendiri bagi wahyu dan akal. Dalam menjalanain hidup islam mengajarkan 

untuk bersikap seimbang antara ruh dengan akal , akal dan hati, hati nurani dan 

nafsu dan sebagainya.
38

 

                                                             
36

 Zuhairi Misrawi, Hadratussyaikh Hasyim Asy‟ari Moderasi, Keutamaan, dan Kebangsaan 

(Jakarta: PT Kompas Media Nusantara, 2010), 13 
37

 Mustaqim hasan, Prinsip Moderasi Beragama Dalam Kehidupan Berbangsa, Jurnal 

Mubtadiin, Vol. 7 No. 02 Juli-Desember 2021, 116 

 
38

 Alif Cahya Setiyadi, Pendidikan Islam Dalam Lingkaran Globalisas., Jurnal Vol. 7, No. 2, 

Desember 2012,.252 



Konsep Hukum Islam Rohmatan Lil Alamin Sebagai Dasar Moderasi Beragama  
Di indonesia 

 

61 

 

Salimiya, Vol. 4, No. 2, Juni 2023 

Dari uraian diatas , tawazun pahami dalam konteks moderasi adalah 

berperilaku adil , seimbang tidak berat sebelah dibarengi dengan kejujuran 

sehingga tidak bergeser dari garis yang telah ditentukan. Sebab ketidak adilan 

merupakan cara merusak keseimbangan dan kesesuaian jalanya alam raya yang 

telah ditetapkan oleh Allah sang maha kuasa. 

c. I’tidal (lurus dan tegas) 

Istilah I‟tidal berasal dari kata bahasa arab yaitu adil yang berarti 

sama, dalam kamus besar bahasa Indonesia adil berarti tidak berat sebelah , 

tidak sewenang wenang. I‟tidal merupakan pandangan yang menempatkan 

sesuatu pada tempatnya , membagi sesui dengan porsinya, melaksankaan hak 

dan memenuhi kewajiban.
39

 

Sebagai seorang muslim kita diperintahkan berlaku adil kepada siapa 

saja dalam hal apa saja dan diperintahkan untuk senantiasa berbuat ikhsan 

dengan siapa saja. Karena keadilan inilah menjadi nilai luhur ajaran agama, 

omong kosong kesejahteraan masyarakat terjadi tanpa adanya keadilan.
40

 

d. Musawah (persamaan) 

Musawah berarti persamaan derajat, islam tidak pernah membeda 

bedakan manusia dari segi personalnya semua manusia memiliki derajat yang 

sama diantara manusia lainya tidak pandang jenis kelamin, ras, suku, tradisi, 

budaya, pangkat karena semuanya telah ditentukan oleh sang pencipta manusia 

tidak dapat hak untuk merubah ketetapan yang telah di tetapkan. Firman Allah 

SWT dalam Surat Al Hujurat ayat 13 yang artinya : Hai manusia, 

Sesungguhnya Kami menciptakan kamu dari seorang laki-laki dan seorang 

perempuan dan menjadikan kamu berbangsa - bangsa dan bersuku-suku 

supaya kamu saling kenal-mengenal. Sesungguhnya orang yang paling mulia 

diantara kamu disisi Allah ialah orang yang paling taqwa diantara kamu. 

Sesungguhnya Allah Maha mengetahui lagi Maha Mengenal. (QS Al Hujurat : 

13) 

Dari ayat tersebut jelaslah bahwa semua manusia memiliki personal 

yang sama diantara manusia hanya disisih tuhanlah manusia berbeda dilihat dari 

amal dan perbuatan yang dilakukannya. Jika dininjau sejarah nusantara bahwa 

para wali songgo sebagai penyebar agama islam juga sangat intes mengajarkan 

                                                             
39

 Departemen Agama RI, Moderasi Islam, (Jakarta: Lajnah Pentashihan Mushaf Al-Quran, 

2012), 20-2 
40

 Nurul H. Maarif, Islam Mengasihi Bukan Membenci, (Bandung: PT. Mizan Pustaka, 2017), 

143 



62 Sapri Ali  

 

Salimiya, Vol. 4, No. 2, Juni 2023 

persamaan derat tidak ada yang lebih tinggi mulia derat seseorang diantara 

sesama manusia, tidak ada kawula dan tidak ada gusti dirubah menjadi Rakyat 

yang berasal Dari kata Roiyat yang berarti pemimpin yang memiliki tugas dan 

tanggung jawab yang sama berkerjasama saling bahu membahu sehingga 

disebut masyarakat dan istilah ini digunakan sampai saat ini.
41

 

e. Syuro ( Musyawarah) 

Istilah Syuro berakar dari kata Syawara – Yusawiru yang memiliki arti 

memberikan penjelasa, menyatakan atau mengambil sesuatu. Bentuk lain dari 

kata syawara ialah tasyawara yang berarti perundingan, saling berdialog 

bertukar ide; sedangkan syawir memiliki pengertian mengajukan pendapat atau 

bertukar fikiran.
42

 Jadi musyawarah merupakan jalan atau cara untuk 

menyelesaikan setiap masalah dengan jalan duduk bersama berdialog dan 

berdiskusi satu sama laian untuk mencapai mufakat dengan prinsip kebaikan 

bersama di atas segalanya. 

Dalam konteks moderasi , musyawarah merupakan solusi untuk 

meminimalisir dan mengilangkan prasangka dan perselisihan antar individu dan 

kelompok, karena musyawarah mampu menjalin komunikasi, keterbukaan, 

kebebasan berpendapat, serta sbegai media silaturahmi sehingga akan terjalin 

sebuah hubungan persaudaraan dan persatuan yang erat dalam ukhuwah 

islamiyah, ukhuwah watoniyah, ukhuwah basariyah dan ukhuwah insaniyah.
43

 

f.  Ishlah (Reformasi) 

Islah berakar dari kosa kata bahasa arab yang berarti memperbaiki 

atau mendamaikan. Dalam konsep moderasi, islah memberikan kondisi yang 

lebih baik untuk merespon perubahan dan kemajuan zaman atas dasar 

kepentingan umum dengan berpegang pada prinsip memelihara nilai nilai 

tradisi lama yang baik dan menerapkan nilai nilai tradisi baru yang lebih baik 

demi kemaslahatan bersama. Pemahaman ini akan menciptakan masyarakat 

yang senantiasa menyebarkan pesan perdamaian dan kemajuan menerima 

pembaharuan dan persatuan dalam hidup berbangsa. 

                                                             
41

 Emha Ainun Najib, “Diskontinuitas Sejarah Kepemimpinan Sebagai Akar Masalah”, 

https://www.caknun.com/2017/diskontinuitas-sejarah-kepemimpinan-sebagai-akar-masalah/, 

Diakses pada selasa, 1 Maret 2023, 14.15 WIB 
42

 Mustaqim Hasan, “Prinsip Moderasi Beragama Dalam Kehidupan Berbangsa,” Jurnal 

Mubtadiin 7, no. 2 (2021): 111–23, https://journal.an-nur.ac.id/index.php/mubtadii. 118, M. 

Hasbi Amiruddin, Konsep Negara Islam Menurut Fazlur Rahman. 18 
43

 Hasan. 119 



Konsep Hukum Islam Rohmatan Lil Alamin Sebagai Dasar Moderasi Beragama  
Di indonesia 

 

63 

 

Salimiya, Vol. 4, No. 2, Juni 2023 

g. Awlawiyah (Mendahulukan Perioritas) 

al-awlawiyyah adalah bentuk jamak dari kata al-aulaa, yang berarti 

penting atau perioritas. Awlawiyah juga dapat diartikan sebagai mengutamakan 

kepentingan yang lebih periritas. Menurut istilah awlawiyah, dari segi 

implementasi (aplikasi), dalam beberapa kasus yang paling penting adalah 

memprioritaskan kasus-kasus yang perlu diprioritaskan daripada kasus-kasus 

yang kurang utama lainnya tergantung pada waktu dan durasi implementasi.
44

 

Awlawiyah dalam konteks moderasi dalam kehidupan berbangsa 

harus mampu memperioritaskan kepentingan umum yang membawa 

kemaslahatan bagi kehidupoan berbangsa. Dalam pengertian yang lain 

awlawiyah bearti memiliki pandangan keluasan menganalisa dan 

mengidentifikasi hal ihwal permasalhan sehingga mampu menemukan sebuah 

pokok masalah yang sedang terjadi di masyarakat dan mempu memberikan 

sumbangan pemikiaran teori sebagai solusi pemecahan maslah yang terjhadi di 

masyarakat /problem solving. 

h. Tathawur Wa Ibtikar (dinamis Dan Inovatif) 

Tathawwur wa Ibtikar merupakan sifat dinamis dan inovatif yang 

memiliki pengertian bergerak dan pembaharu, selalu membuka diri untuk 

bergerak aktif partisipasi untuk melakukan pembahrauan sesuai dengan 

perkembangan zaman untuk kemajuan dan kemaslahatan umat. 

Jika melihat kebelakang menilik sejarah masa lalu menurut anang 

solikhudin, bahwa salah satu penyebab umat islam mengalami kemunduran 

salah satunya di pengaruhi oleh kemunduran berfikir unmat Islam.
45

 Sifat pasif 

dan statis menjadi penyakit utama di kalangan umat islam masa lalu hal ini di 

pengaruhi oleh doktrin ajaran aliran kalam jabariyah yang di manfaatkan oleh 

para penjajah yang berusaha menghancurkan islam sehingga umat islam 

memiliki pendapat bahwa apa yang terjadi pada pada umat Islam adalah sudah 

takdir kehendak tuhan manusia dianggap tidak berdaya menentukan nasibnya 

sendiri. Doktrin tersebut menyebabkan anggapan bahwa pintu ijtihad untuk 

berfikir menemukan solusi dari permasalhan tertutup sehingga umat islam 

bersifat jumud , taklid buta sulit mendapatkan pembaharuan dan pencerahan. 

                                                             
44

 Hasan. 120, Yusuf al-Qardhawiy, Fi Fiqh al-Aulawiyat, Dirasa Jadidah fi Dau‟ al-Qur‟an wa 

al Sunnah”, (Jakarta: Rabbani press, 1996) 
45

 Hasan. 



64 Sapri Ali  

 

Salimiya, Vol. 4, No. 2, Juni 2023 

Oleh Karena itu dari perjalanan sejarah kita harus belajar, bahwa 

moderasi membuka peluang kita sebagai bangsa yang besar untuk terus 

bergerak dinamis sesui kapasitas masing masing dan inovatif melakukan 

pembaharuan dan trobosan baru jangan hanya diam dan menutup diridari 

peruhan zaman terlena dengan apa yang sudah kita miliki . 

i. Tahadhdhur (Berkeadaban) 

Menjunjung tinggi moralitas, kepribadian, budi luhur, identitas dan 

integrasi sebagi khoiruu mmah dalam kehidupan dan peradaban manusia. 

Berkeadaban meiliki banyak konsep salah satunya adalah ilmu pengetahuan. 

Ilmu pengetahuan merupakan cikal bakal sebuah peradaban semakin tinggi ilmu 

yang di miliki seseorang maka akan semaking luas memandang , luasnya 

pandangan menjadikannya melihat segala sudut arah sehingga akan menjadi 

pribadi yang bijaksana, kebijaksanaan /hikmah tercermin dalam tingkahlaku 

berupa adab atau moralitas yang tinggi dan mulia. 

Keberadaban dalam konteks moderasi dalam kehidupn berbangsa 

menjadi penting untuk di amalkan karena semakin tginggi abab seseorang maka 

akan semaking tinggi pula toleransi dan penghargaannya kepada orang lain, 

memandang bukan hanya dalam perspektif dirinya sendiri melainkan melihat 

dari berbagai macam prespektif. 

  

Kesimpulan 

Konsep hukum Islam "rahmatan lil alamin" adalah konsep yang sangat penting 

dan relevan dalam konteks moderasi beragama di Indonesia. Adapun konsep 

yang di tawarkan oleh Islam yakni : Wasathiyah (mengambil jalan tengah), 

Tawazun    ( Seimbang ), I‟tidal (lurus dan tegas), Musawah (persamaan), 

Syuro ( Musyawarah), Ishlah (Reformasi), Awlawiyah (Mendahulukan 

Perioritas), Tathawur Wa Ibtikar (dinamis Dan Inovatif), Tahadhdhur 

(Berkeadaban). Konsep ini mendorong masyarakat Indonesia untuk menghargai 

dan menerima perbedaan, serta mempromosikan perdamaian dan toleransi antar 

umat beragama. Dalam hal ini, pemerintah dan masyarakat Indonesia harus 

terus memperkuat dan menerapkan konsep ini untuk memastikan terwujudnya 

masyarakat yang adil, damai, dan beradab. 

 

 



Konsep Hukum Islam Rohmatan Lil Alamin Sebagai Dasar Moderasi Beragama  
Di indonesia 

 

65 

 

Salimiya, Vol. 4, No. 2, Juni 2023 

Daftar Pustaka 

………….., Fatawa Mu'asirah, Vol. I, (Qatar: Dar al-Qalam li al-Turath, 

2009),. 

Abd Aziz, Athoillah Islamy, and Saihu, “Existence of Naht Method in the 

Development of Contemporary Arabic Language,” Taqdir: Jurnal 

Pendidikan Bahasa Arab Dan Kebahasaaraban 5, no. 2 (2019) 

Abdul Aziz, Moderasi Beragama Dalam Perspektif Al-Qur‟an 

https://journal.ptiq.ac.id/index.php/alburhan. 

Abdurrahman Wahid, Islamku, Islam Anda, Islam Kita, Agama Masyarakat 

Negara Demokrasi, (Jakarta:The Wahid Institute, 2006), cet. I. 

Afrizal Nur dan Mukhlis, “Konsep Wasathiyah Dalam Al-Qur‟an:(Studi 

Komparatif Antara Tafsir At-Tahrir Wa At-Tanwir Dan Aisar 

AtTafsir)”, Jurnal An-Nur, (Vol. 4, No. 2 Tahun 2015), 206. Lihat juga 

Achmad Yusuf, “Moderasi Islam Dalam Dimensi Trilogi Islam 

(Akidah, Syariah, dan Tasawuf)”, Jurnal al-Murabbi: Jurnal 

Pendidikan Agama Islam, volume III (2), 2018, 

https://journal.ptiq.ac.id/index.php/alburhan  

Ali Ramdhani, disampaikan pada Studium Generale KU-4078 Institut 

Teknologi Bandung, 

https://www.itb.ac.id/berita/detail/58549/pentingnya-mewujudkan-

moderasi-beragama-di-lingkungan-kampus 

Alif Cahya Setiyadi, Pendidikan Islam Dalam Lingkaran Globalisas., Jurnal 

Vol. 7, No. 2, Desember 2012. 

Amir Sakib Arsilan, Limâdza Taakhkhara al-Muslimûn wa Limâdza 

Taqaddama 

Ghairuhum (Beirut: Dâr Maktabah al-Hayât, t.t.). Muhammad 

Makmun Rasyid Islam rahmatan lil alamin perspektif KH. Hasyim 

Muzadi, Epistemé, Vol. 11, No. 1, Juni 2016. 

Amir Syarifuddin, Ushul Fiqh Jilid 2 Edisi Revisi (Jakarta: Kencana, 2008). 

Asafri Jaya Bakri, Konsep Maqashid Syari‟ah Menurut Al-Syatibi 

(Jakarta: PT. RajaGrafindo Persada, 1996). 

Asaf A.A. Fyzee, The Outlines of Muhammadan Law, Idarah-I Adabiyat-I, 

Delhi, 1981,19-20, Ali Mutakin, The Theory Of Maqâshid Al Syarî'ah 

And The Relation With Istinbath Method, Kanun Jurnal Ilmu Hukum 

Vol. 19, No. 3, (Agustus, 2017). 

Departemen Agama RI, Moderasi Islam, (Jakarta: Lajnah Pentashihan Mushaf 

Al-Quran, 2012). 

Dr. H. Abuddin Nata, MA. Islam Rahmatan Lil Alamin Sebagai Model 

Pendidikan Islam Memasuki Asean Community, Makalah disampaikan 

https://journal.ptiq.ac.id/index.php/alburhan
https://journal.ptiq.ac.id/index.php/alburhan


66 Sapri Ali  

 

Salimiya, Vol. 4, No. 2, Juni 2023 

pada acara Kuliah Tamu Jurusan Pendidikan Agama Islam Fakultas 

Ilmu Tarbiyah dan Keguruan UIN Maulana Malik Ibrahim Malang.  

Emha Ainun Najib, “Diskontinuitas Sejarah Kepemimpinan Sebagai Akar 

Masalah”, https://www.caknun.com/2017/diskontinuitas-sejarah-

kepemimpinan-sebagai-akar-masalah/, Diakses pada selasa, 1 Maret 

2023, 14.15 WIB 

Fauzi, Ahmad. "Moderasi Islam, Untuk Peradaban Dan Kemanusiaan." Jurnal 

Islam Nusantara 2.2 (2018). 

H.M. Nazir, Islam dan Budaya Melayu, dalam Komaruddin Hidayat dan 

Ahmad Gaus AF (ed), Menjadi Indonesia: 13 Abad Eksistensi Islam di 

Bumi Nusantara, (Bandung:Mizan, 2006), cet. I. 

Harun Nasution, Islam Ditinjau dari Berbagai Aspeknya Jilid II, (Jakarta:UI 

Press, 1979), 

Hendri Masduki, "Pluralisme dan Multikulturalisme dalam Perspektif 

Kerukunan Antar Umat Beragama (telaah dan urgensinya dalam sistem 

berbangsa dan bernegara)", Jurnal Sosiologi, Vol. 9 | No. 1, Juni 2016. 

Imam al-Jurjawi, Hikmatu al-Tasyri‟ wa Falsafatuha, (Beirut: Dar al-Fikr, tp. 

th), jilid I, hal. 115-268. Prof. lihat Dr. H. Abuddin Nata, MA. Islam 

Rahmatan Lil Alamin Sebagai Model Pendidikan Islam Memasuki 

Asean Community, Makalah disampaikan pada acara Kuliah Tamu 

Jurusan Pendidikan Agama Islam 

Fakultas Ilmu Tarbiyah dan Keguruan UIN Maulana Malik Ibrahim 

Malang Senin, 7 Maret 2016 

Imam Suprayogo, Paradigma Pengembangan Keilmuan Pada Perguruan 

Tinggi: Konsep Pendidikan Tinggi Yang Dikembangkan UIN Malang, 

(Malang: UIN Malang Press, 2005). 

Ismail Muhammad Syah, Filsafat Hukum Islam (Jakarta: Bumi Aksara, 1992). 

Karen Armstrong, Compassion: 12 Langkah Menuju Hidup Berbelas Kasih, 

terj. Yuliani Liputo (Bandung: Mizan, 2012) 
Kementerian Agama RI, Moderasi Beragama, (Jakarta: Badan Litbang dan 

Diklat Kementerian Agama RI, 2019). 

Kementerian Agama RI, Moderasi Beragama, (Jakarta: Badan Litbang dan 

Diklat Kementerian Agama RI, 2019). 

M. Amin Abdullah, Islamic Studie di Perguruan Tinggi: Pendekatan 

Integratif-Interkonektif, (Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2012), vii. 

M. Hasbi Amiruddin, Konsep Negara Islam Menurut Fazlur Rahman. 

Maragustam, “Paradigma Revolusi Mental dalam Pembentukan Karakter 

Bangsa Berbasis Sinergitas Islam dan Filsafat Pendidikan”, Jurnal 

Pendidikan Agama Islam Fakultas Ilmu Tarbiyah dan Keguruan UIN 

Sunan Kalijaga, Vol.XII, (2), 2015 



Konsep Hukum Islam Rohmatan Lil Alamin Sebagai Dasar Moderasi Beragama  
Di indonesia 

 

67 

 

Salimiya, Vol. 4, No. 2, Juni 2023 

Moh Abdul Kholiq Hasan Merajut Kerukunan dalam Keberagamaan Agama di 

Indonesia. 

Muhammad Quraish Shihab, Wasathiyyah Wawasan Islam tentang Moderasi 

Beragama,  

Mustaqim hasan, Prinsip Moderasi Beragama Dalam Kehidupan Berbangsa, 

Jurnal Mubtadiin, Vol. 7 No. 02 Juli-Desember 2021. 

Nor Huda, Islam Nusantara, Sejarah Sosial Intelektual Islam di Indonesia, 

(Jogjakarta:Ar-Ruzz Media Group),  

Nurcholis Madjid, Islam Doktrin dan Peradaban, (Jakarta: Paramadina, 2008),  

Nurul H. Maarif, Islam Mengasihi Bukan Membenci, (Bandung: PT. Mizan 

Pustaka, 2017). 

Rabiah Al Adawiyah dkk, “Pemahaman Moderasi Beragama dan Perilaku 

Intoleran Terhadap Remaja di Kota-Kota Besar di Jawa Barat”, Jurnal 

Keamanan Nasional 6, no. 2 (2020), 163.  Nur Latifah Salma dkk,  

moderasi beragama perspektif al-quran sebagai solusi terhadap sikap 

intoleransi, Jurnal Ilmu-Ilmu Keislaman dan Kemasyarakatan Vol,  4 

No. 1 Bulan Juni tahun 2022. 

Saihu et al., “Religious Argumentation of Hate Speech (Critical Race and 

Racism in Hate Speech Phenomena in Indonesia),” International 

Journal of Innovation, Creativity and Change 13, no. 10 (2020): 1176–

94. Edi Junaedi, “Inilah Moderasi Beragama Perspektif Kementerian 

Agama”, Jurnal Multikultural & Multireligius, Vol. 18, No.2, 2019, 

394, Abdul Aziz, Moderasi beragama dalam perspektif al-qur‟an 

(sebuah tafsir kontekstual di indonesia), 

https://journal.ptiq.ac.id/index.php/alburhan.  

Suradi, dkk., “Religious Tolerance in Multicultural Communities : Towards a 

Comprehensive Approach in Handling Social Conflict”, Journal of 

Law and Culture, (2), 2020. 

Yusuf al-Qaradawi, Al-Sahwah al-Islamiyyah Bayna al-Jumud wa alTatarruf, 

(Kairo: Dar al-Shuruq, 2001). 

Yusuf al-Qardhawiy, Fi Fiqh al-Aulawiyat, Dirasa Jadidah fi Dau‟ al-Qur‟an 

wa al Sunnah”, (Jakarta: Rabbani press, 1996) 

Zuhairi Misrawi, Hadratussyaikh Hasyim Asy‟ari Moderasi, Keutamaan, dan 

Kebangsaan (Jakarta: PT Kompas Media Nusantara, 2010). 

 

 
Copyright © 2023 Journal Salimiya: Vol. 4, No. 2, Juni 2023, e-ISSN; 2721-7078  
Copyright rests with the authors 

Copyright of Jurnal Salimiya is the property of Jurnal Salimiya and its content may not be 

copied or emailed to multiple sites or posted to a listserv without the copyright holder's express 

written permission. However, users may print, download, or email articles for individual use. 

https://ejournal.iaifa.ac.id/index.php/salimiya 

https://journal.ptiq.ac.id/index.php/alburhan

