SALIMIYA: Jurnal Studi llmu Keagamaan Islam
Volume 4, Number 2, Juni 2023

e-ISSN: 2721-7078
https://ejournal.iaifa.ac.id/index.php/salimiya

Accepted: Revised: Published:
April Mei Juni

Konsep Hukum Islam Rohmatan Lil Alamin
Sebagai Dasar Moderasi Beragama Diindonesia

Sapri Ali
Institut Agama Islam Faqih Asy’ari Kediri, Indonesia
e-mail: sapri.ali86@gmail.com

Abstract
One of the biggest threats that can divide a nation is religious conflict, let alone
using violent means. However, for everyone who is excessively fanatical about
religion, it is understood as something holy, noble, sacred and sacred. Even if
in reality Religion comes to earth and brings Benefit to humanity, but he will be
able to show a different face when manifested with a fanatical mind and full of
emotion. Instead of doing good, followers of religious fanatics can get caught
up in bad attitudes offending the spirit of religion itself. To avoid this conflict, it
is necessary to build religious tolerance in Indonesia, which is very important
to do to prevent and reduce the phenomenon of intolerance that occurs. In
building tolerance to overcome various conflicts that occur, religious
moderation is something that must be done. Religious moderation means
teaching religion not only to form pious individuals personally, but also to be
able to make their religious understanding an instrument to respect people of
other religions. Islam in seeing diversity is something that is necessary and a
reality of human life. This article is a library research so that in its discussion it
uses books, books, journals and articles related to the discussion of religious
moderation. The procedure for collecting information is a search for documents
from relevant up-to-date sources as well as a bibliography. Methods of analysis
of information analysis activities in this model include: information reduction,
information presentation, and drawing/validating conclusions. The information
obtained is tested by analyzing the contents of the theme to produce appropriate
answers (solutions). The concept of Islamic law "rahmatan lil alamin™ is a very
important and relevant concept in the context of religious moderation in
Indonesia. The concepts offered by Islam are: Wasathiyah (taking the middle
way), Tawazun (balanced), I'tidal (straight and firm), Musawah (equality),
Syuro (deliberation), Ishlah (reform), Awlawiyah (prioritizing priority) ,


https://ejournal.iaifa.ac.id/index.php/dirasah

44 | Sapri Ali

Tathawur Wa Ibtikar (dynamic and innovative), Tahadhdhur (Civilized). This
concept encourages Indonesian people to respect and accept differences, as
well as promote peace and tolerance among religious communities. In this
case, the Indonesian government and people must continue to strengthen and
apply this concept to ensure the realization of a just, peaceful and civilized
society.

Keywords: Religious Moderation, Rahmatan Lil Alamin.Keywords

Abstrak
Satu dari ancaman terbesar yang bisa memecah belah sebuah bangsa
diantaranya adalah konflik agama, apalagi menggunakan cara-cara kekerasan.
Bagaimanapun, bagi setiap orang yang fanatiknya berlebihan terhadap agama,
ia dipahami sebagai sesuatu yang suci, mulia, sakral dan keramat. Bahkan jika
dalam kenyataan Agama datang ke bumi dan membawa Bermanfaat bagi
kemanusiaan, tetapi dia akan dapat menunjukkan wajahnya berbeda ketika
diwujudkan dengan pikiran fanatik dan penuh emosi. Bukannya berbuat baik,
pemeluk agama Fanatik bisa terjebak dalam sikap buruk menyinggung
semangat agama itu sendiri. Untuk menghindari konflik tersebut maka perlu
membangun toleransi umat beragama di Indonesia menjadi hal yang sangat
penting dilakukan untuk mencegah dan mengurangi fenomena intoleransi yang
terjadi. Dalam membangun toleransi untuk mengatasi berbagai konflik yang
terjadi, moderasi beragama menjadi suatu hal yang harus dilakukan. Moderasi
beragama berarti mengajarkan agama bukan hanya untuk membentuk individu
yang saleh secara personal, tetapi juga mampu menjadikan paham agamanya
sebagai instrumen untuk menghargai umat agama lain. Islam dalam melihat
keberagaman merupakan sesuatu yang niscaya dan menjadi realita kehidupan
manusia. Artikel ini  merupakan library research sehingga dalam
pembahasannya menggunakan kitab-kitab, buku-buku, jurnal dan artikel yang
berkaitan dengan bahasan moderasi beragama. Tata cara pengumpulan informasi
merupakan pencarian dokumen dari sumber terkini yang relevan serta bibliografi.
Metode analisis aktivitas analisis informasi model ini antara lain: reduksi
informasi, penyajian informasi, serta penarikan/ validasi kesimpulan. Informasi
yang diperoleh dicoba analisis isi tema buat menciptakan jawaban ( pemecahan)
yang sesui. Konsep hukum Islam "rahmatan lil alamin" adalah konsep yang
sangat penting dan relevan dalam konteks moderasi beragama di Indonesia.
Adapun konsep yang di tawarkan oleh Islam yakni : Wasathiyah (mengambil
jalan tengah), Tawazun ( Seimbang ), I'tidal (lurus dan tegas), Musawah
(persamaan), Syuro ( Musyawarah), Ishlah (Reformasi), Awlawiyah
(Mendahulukan Perioritas), Tathawur Wa Ibtikar (dinamis Dan Inovatif),
Tahadhdhur (Berkeadaban). Konsep ini mendorong masyarakat Indonesia untuk

Salimiya, Vol. 4, No. 2, Juni 2023



Konsep Hukum Islam Rohmatan Lil Alamin Sebagai Dasar Moderasi Beragama
Di indonesia

menghargai dan menerima perbedaan, serta mempromosikan perdamaian dan
toleransi antar umat beragama. Dalam hal ini, pemerintah dan masyarakat
Indonesia harus terus memperkuat dan menerapkan konsep ini untuk
memastikan terwujudnya masyarakat yang adil, damai, dan beradab.

Kata Kunci : Moderasi Beragama, Rahmatan Lil Alamin.

Pendahuluan

Indonesia diprediksi akan menjadi satu dari lima besar kekuatan
ekonomi dunia pada tahun 2045. Hal ini tentu saja hanya akan menjadi angan
apabila proses pembangunan bangsa dan negara terhambat. Dibutuhkan
keharmonisan antara pembangunan dengan aspek lainnya, terutama aspek
agama. Agama merupakan salah satu aspek yang tidak terpisahkan dari
kehidupan bermasyarakat di Indonesia. Untuk mewujudkan Indonesia emas
2045, moderasi beragama diperlukan guna menjaga keharmonisan antara hak
beragama dan kewajiban berbangsa dan bernegara. “Moderasi beragama adalah
cara pandang, sikap, dan praktik beragama dalam kehidupan bersama dengan
cara mengejawantahkan esensi ajaran agama yang melindungi martabat
kemanusiaan dan membangun kemaslahatan berlandaskan prinsip adil,
berimbang, dan menaati konstitusi sebagai kesepakatan bernegara,” Moderasi
beragama dalam konteks ini berbeda pengertiannya dengan moderasi agama.
Agama tentu tidak dapat dimoderasikan karena sudah menjadi ketetapan dari
Tuhan, tetapi kita memoderasikan cara pandang, sikap, dan praktik beragama
yang kita peluk sesuai dengan kondisi dan situasi sepanjang tidak bertentangan
dengan prinsip-prinsip ajaran agama’.

Tidak sedikit yang beranggapan bahwa moderasi beragama akan
mendangkalkan pemahaman keagamaan. Padahal, moderasi beragama justru
mengimplementasikan nilai-nilai keagamaan yang sesungguhnya. Orang
dengan pemahaman agama yang baik akan bersikap ramah kepada orang lain,
terlebih dalam menghadapi perbedaan. Singkatnya, Moderasi beragama bukan
mencampuradukkan ajaran agama, melainkan menghargai keberagaman agama
di Indonesia.

Konsep moderasi beragama sampai kapan pun akan tetap dianggap
sangat relevan, karena sikap ini dinilai sebagai pendorong bagi sikap beragama

! Prof. Dr. Ali Ramdhani, disampaikan pada Studium Generale KU-4078 Institut Teknologi
Bandung, https://www.itb.ac.id/berita/detail/58549/pentingnya-mewujudkan-moderasi-
beragama-di-lingkungan-kampus

Salimiya, Vol. 4, No. 2, Juni 2023

45


http://unhicommunity.blogspot.com/

46

Sapri Ali

yang seimbang antara praktik keagamaan sendiri (eksklusif) dan praktik
keagamaan orang lain yang memiliki keyakinan berbeda (inklusif).
Keseimbangan atau jalan tengah dalam praktik keagamaan itu akan menjadikan
seseorang tidak menjadi ekstrem yang berlebihan, fanatik dan revolusioner
dalam beragama. Moderasi beragama merupakan solusi terhadap dua kutub
ekstrem dalam beragama, kutub ekstremis ultra-konservatif atau sayap kanan di
satu sisi dan juga di sisi lain liberal atau ekstrem kiri.?

Satu dari ancaman terbesar yang bisa memecah belah sebuah bangsa
diantaranya adalah konflik agama, apalagi menggunakan cara-cara kekerasan.
Bagaimanapun, bagi setiap orang yang fanatiknya berlebihan terhadap agama,
ia dipahami sebagai sesuatu yang suci, mulia, sakral dan keramat. Bahkan jika
dalam kenyataan Agama datang ke bumi dan membawa Bermanfaat bagi
kemanusiaan, tetapi dia akan dapat menunjukkan wajahnya berbeda ketika
diwujudkan dengan pikiran fanatik dan penuh emosi. Bukannya berbuat baik,
pemeluk agama Fanatik bisa terjebak dalam sikap buruk menyinggung
semangat agama itu sendiri.?

Untuk menghindari konflik tersebut maka perlu membangun toleransi
umat beragama di Indonesia menjadi hal yang sangat penting dilakukan untuk
mencegah dan mengurangi fenomena intoleransi yang terjadi. Dalam
membangun toleransi untuk mengatasi berbagai konflik yang terjadi, moderasi
beragama menjadi suatu hal yang harus dilakukan. Moderasi beragama berarti
mengajarkan agama bukan hanya untuk membentuk individu yang saleh secara
personal, tetapi juga mampu menjadikan paham agamanya sebagai instrumen
untuk menghargai umat agama lain.*

2 Kementerian Agama RI, Moderasi Beragama, (Jakarta: Badan Litbang dan Diklat
Kementerian Agama RI, 2019), 18

¥ Saihu et al., “Religious Argumentation of Hate Speech (Critical Race and Racism in Hate
Speech Phenomena in Indonesia),” International Journal of Innovation, Creativity and Change
13, no. 10 (2020): 1176-94. Edi Junaedi, “Inilah Moderasi Beragama Perspektif Kementerian
Agama”, Jurnal Multikultural & Multireligius, Vol. 18, No.2, 2019, 394, Abdul Aziz, Moderasi
beragama dalam perspektif al-qur’an (sebuah tafsir kontekstual di indonesia),
https://journal.ptig.ac.id/index.php/alburhan, 219.

* Rabiah Al Adawiyah dkk, “Pemahaman Moderasi Beragama dan Perilaku Intoleran Terhadap
Remaja di Kota-Kota Besar di Jawa Barat”, Jurnal Keamanan Nasional 6, no. 2 (2020), 163.
Nur Latifah Salma dkk, moderasi beragama perspektif al-quran sebagai solusi terhadap sikap
intoleransi, Jurnal lImu-llmu Keislaman dan Kemasyarakatan Vol, 4 No. 1 Bulan Juni tahun
2022, 43

Salimiya, Vol. 4, No. 2, Juni 2023


https://journal.ptiq.ac.id/index.php/alburhan

Konsep Hukum Islam Rohmatan Lil Alamin Sebagai Dasar Moderasi Beragama | 47
Di indonesia

Islam dalam melihat keberagaman merupakan sesuatu yang niscaya dan
menjadi realita kehidupan manusia.Banyak ayat Al-Quran yang menerangkan
realitas sunnatullah tersebut. Diantara ayat Al- Quran dalam hal ini adalah
(artinya):°

1. “Dan jikalau Tuhanmu menghendaki, tentulah beriman semua orang
yang dimuka bumi seluruhnya. Maka apakah kamu (hendak) memaksa
manusia supaya mereka menjadi orang-orang yang beriman semuanya
2”7 (QS. Yunus/10:99).

2. “ Jikalau Tuhanmu menghendaki, tentu Dia menjadikan manusia umat
yang satu, tetapi mereka senantiasa berselisih pendapat, kecuali orang-
orang yang diberi rahmat oleh Tuhanmu. Dan untuk itulah Allah
menciptakan mereka”.(QS. Hud/11: 118-119).

3. “Dan kalau Allah menghendaki, niscaya Dia menjadikan kamu satu
umat (saja), tetapi Allah menyesatkan siapa yang dikehendaki-Nya dan
memberi petunjuk kepada siapa yang dikehendaki-Nya. Dan
sesungguhnya kamu akan ditanya tentang apa yang telah kamu
kerjakan.” (QS. An-Nahl/16: 93)

4. “Dan kalau Allah menghendaki niscaya Allah menjadikan mereka satu
umat (saja), tetapi Dia memasukkan orang-orang yang dikehendaki-Nya
ke dalam rahmat-Nya. Dan orang-orang yang zalim tidak ada bagi
mereka seorang pelindungpun dan tidak pula seorang penolong” (QS.
Asy-Syura/26: 8).

5. “Hai manusia, Sesungguhnya kami menciptakan kamu dari seorang
laki-laki dan seorang perempuan dan menjadikan kamu berbangsa -
bangsa dan bersuku-suku supaya kamu saling kenal-mengenal.
Sesungguhnya orang yang paling mulia diantara kamu disisi Allah ialah
orang yang paling taqwa diantara kamu” (QS. Al Hujurat/49: 13).
Keberagaman yang kokoh adalah fitrah manusia (Qs. al-Ram/30: 30).

Pola beragama yang sejuk menjadi fitrah manusia dan meminjam gagasan
Karen Armstrong agama yang penuh kasih sayang.® Amir Sakib Arsilan telah
menulis kitab Limadza Taakhkhara al-Muslimin wa Limadza Tagaddama

® Moh Abdul Kholigq Hasan Merajut Kerukunan dalam Keberagamaan Agama di Indonesia, 68.
® Karen Armstrong, Compassion: 12 Langkah Menuju Hidup Berbelas Kasih, terj. Yuliani
Liputo (Bandung: Mizan, 2012)

Salimiya, Vol. 4, No. 2, Juni 2023



48

Sapri Ali

Ghairuhum’ untuk menjawab problem-problem terkait kemunduran Islam dan
penghalangnya. Kemunduran umat Muslim, di samping faktor kejumudan
berpikir, juga dikarenakan kurang dewasa dalam beragama.

Pembahasan
Islam Agama Rahmatan Lil’alamin

Islam Rahmatan Lil’alamin sebenarnya bukan hal baru, basisnya sudah
kuat di dalam al-Qur’an dan al-Hadits, bahkan telah banyak diimplementasikan
dalam sejarah Islam, baik pada abad klasik maupun pada abad pertengahan.
Secara etimologis, Islam berarti “damai”, sedangkan rahmatan lil ‘alamin
berarti “kasih sayang bagi semesta alam”. Maka yang dimaksud dengan Islam
Rahmatan lil’alamin adalah Islam yang kehadirannya di tengah kehidupan
masyarakat mampu mewujudkan kedamaian dan kasih sayang bagi manusia
maupun alam.

Kedewasaan dalam beragama akan melahirkan perdamaian dan
kerukunan lintas kelompok, agama, etnis suku dan ras adalah Dambaan Islam.
Cita-cita itu tidaklah utopis, kedatangan Islam pun untuk mewarnai kehidupan
di bumi, tidak seperti asumsi iblis tatkala Allah Swt ingin menciptakan
manusia.?

Rahmatan lil’alamin adalah istilah qur’ani dan istilah itu sudah terdapat
dalam Al-Qur’an , yaitu sebagaimana firman Allah dalam Surat al-Anbiya’ ayat
107: ”Dan tiadalah kami mengutus kamu, melainkan untuk (menjadi) rahmat
bagi semesta alam (rahmatan liralamin)”. Ayat tersebut menegaskan bahwa
Islam dilakukan secara benar dengan sendirinya akan mendatangkan rahmat,
baik itu untuk orang Islam maupun untuk seluruh alam. Rahmat adalah karunia
yang dalam ajaran agama terbagi menjadi dua ; rahmat dalam konteks rahman
dan rahmat dalam konteks rahim. Rahmat dalam konteks rahman adalah bersifat
amma kulla syak, meliputi segala hal, sehingga orang-orang nonmuslim pun
mempunyai hak kerahmanan.

Arti rahmatan lil alamin dijelaskan oleh Fuad Jabali dan kawan-
kawannya yakni, Islam Rahmatan lil alamin artinya adalah memahami al-

" Amir Sakib Arsilan, Limadza Taakhkhara al-Muslimin wa Limadza Tagaddama
Ghairuhum (Beirut: Dar Maktabah al-Hayat, t.t.). Muhammad Makmun Rasyid Islam rahmatan
lil alamin perspektif KH. Hasyim Muzadi, Epistemé, Vol. 11, No. 1, Juni 2016, 97

% ibid
Salimiya, Vol. 4, No. 2, Juni 2023



Konsep Hukum Islam Rohmatan Lil Alamin Sebagai Dasar Moderasi Beragama
Di indonesia

Qur’an dan Hadis untuk kebaikan semua manusia, alam dan lingkungan. Islam
yang dibawa oleh Nabi adalah Islam untuksemua. Islam mengajarkan kasih
sayang pada semua makhluk: manusia, binatang, tumbuh-tumbuhan, air, tanah,
api, udara dan sebagainya. Islam memandang, bahwa yang memiliki jiwa
bukan hanya manusia, tetapi juga tumbuh-tumbuhan dan binatang, karenanya
mereka itu harus dikasihani. Tumbuh-tumbuhan memiliki jiwa makan (al-
ghaziyah), tumbuh (al-munmiyah), dan berkembang biak (al-muwallidah)
Sedangkan binatang selain memiliki jiwa sebagaimana jiwa tumbuh-tumbuhan,
juga memiliki jiwa bergerak (al-muharrikah), dan menangkap (al-mudrikah)
yang terdiri dari menangkap dari luar (al-mudrikah min al-kharij) dengan
menggunakan pancaindera; menangkap dari dalam (al-mudrikah min al-dakhil)
dengan indra bersama (al-hissial-musytarak), daya representasi (al-khayal),
daya imajinasi (al-mutakhayyialh), estimasi (al-wahmiyah), dan rekoleksi (al-
hafidzah)®

Islam sebagai agama yang rahmatan lil alamin ini secara normatif dapat
dipahami dari ajarannya yang berkaitan dengan akidah, ibadah dan muamalah.
Akidah atau keimanan yang dimiliki manusia harus melahirkan tata rabbaniy
(sebuah kehidupan yang sesuai dengan aturan Tuhan), tujuan hidup yang mulia,
tagwa, tawakkal, ikhlas, ibadah. Aspek akidah ini, harus menumbuhkan sikap
emansipasi, mengangkat harkat dan martabat manusia, penyadaran masyarakat
yang adil, terbuka, demokratis, harmonis dalam pluralism.*® Dalam konteks
Indonesia, kehadiran Islam juga telah memberikan rahmat bagipengembangan
bahasa, tradisi, budaya dan seni yang terdapat di berbagai daerah di Indonesia.
Islam misalnya sangat kental mempengaruhi budaya Melayau. Bahasa Melayu
yang kemudian diangkat menjadi bahasa nasional, bahasa Indonesia adalah
berakar pada bahasa Islam (bahasa Arab), seperti kosakata majelis, kursi,
musyawarah, izin, daftar, adil, makmur, hakim, adat, kertas dan sebagainya

® Harun Nasution, Islam Ditinjau dari Berbagai Aspeknya Jilid 11, (Jakarta:UI Press, 1979). 61-
62

1% 1mam al-Jurjawi, Hikmatu al-Tasyri’ wa Falsafatuha, (Beirut: Dar al-Fikr, tp. th), jilid I, hal.
115-268. Prof. lihat Dr. H. Abuddin Nata, MA. Islam Rahmatan Lil Alamin Sebagai Model
Pendidikan Islam Memasuki Asean Community, Makalah disampaikan pada acara Kuliah
Tamu Jurusan Pendidikan Agama Islam Fakultas llmu Tarbiyah dan Keguruan UIN Maulana
Malik Ibrahim Malang Senin, 7 Maret 2016

Salimiya, Vol. 4, No. 2, Juni 2023

49



50

Sapri Ali

adalah berasal dari bahasa Arab.' Selanjutnya Islam juga mempengaruhi
Kerajaan Pagaruyung yang dipimpin oleh Tigo Selo: Raja Alam Pagaruyung,
Raja Adat di Buo, dan Raja Ibadat di Sumpur Kudus. Selain itu di setiap nagari
di Minangkabau harus memiliki masjid, pasar, sawah ladang, jalan, tempat
pemandian dan balai adat. Agama di Minangkaukabau benar-benar telah
menyatu dan bersinergi dengan budaya lokal, sebagaimana terdapat dalam
ungkapan: Adat basandi syara’, syara’ basandi kitabullah."

Islam juga telah menjadi rahmat bagi tegaknya pilar-pilar Negara
Kesatuan Republik Indonesia. Selain ikut serta mengusir para penjajah dengan
mengangkat senjata dan berperang mengorbankan jiwa dan raga, Islam juga
telah menyemangati para tokohnya untuk berkontribusi dalam merumuskan
Pancasila, Undang-undang Dasar 1945 dan Bhineka Tunggal lka. Umat Islam
dengan jiwa besarnya rela mengorbankan semangat ideologisnya dengan
menerima Pancasila dan Undang-undang Dasar 1945 sebagai falsafah dan dasar
negara; serta tidak memaksakannya menjadikan Islam sebagai dasar negara.’®
Berkaitan dengan Bhineka Tunggal Ika ini (alm.) Gusdur (Panggilan akrab
Abdurrahman Wahid pernah berkata: Orang justeru harus bangga dengan
pikiran-pikirannya sendiri yang berbeda dengan orang lain. Selain itu, Gus Dur
juga menolak ideologisasi Islam, karena tidak sesuai dengan perkembangan
Islam di Indonesia yang dikenal dengan menerima kaum Muslim moderat.
Islam di Indonesia muncul dalam keseharian kultural yang tidak berbaju
ideologis. ldeologisasi Islam mudah mendorong umat Islam kepada upaya-

1 H.M. Nazir, Islam dan Budaya Melayu, dalam Komaruddin Hidayat dan Ahmad Gaus AF
(ed), Menjadi Indonesia: 13 Abad Eksistensi Islam di Bumi Nusantara, (Bandung:Mizan, 2006),
cet. |, hal. 238.

124 M. Nazir, Islam dan Budaya Melayu, dalam Komaruddin......... 210, Dr. H. Abuddin Nata,
MA. Islam Rahmatan Lil Alamin Sebagai Model Pendidikan Islam Memasuki Asean
Community, Makalah disampaikan pada acara Kuliah Tamu Jurusan Pendidikan Agama Islam
Fakultas Ilmu Tarbiyah dan Keguruan UIN Maulana Malik Ibrahim Malang Senin, 7 Maret
2016

3 Nor Huda, Islam Nusantara, Sejarah Sosial Intelektual Islam di Indonesia, (Jogjakarta:Ar-
Ruzz Media Group), 233-241 sebagainama dikutip oleh Dr. H. Abuddin Nata, MA pada
Makalah yang disampaikan pada acara Kuliah Tamu Jurusan Pendidikan Agama Islam Fakultas
Ilmu Tarbiyah dan Keguruan UIN Maulana Malik Ibrahim Malang Senin, 7 Maret 2016

Salimiya, Vol. 4, No. 2, Juni 2023



Konsep Hukum Islam Rohmatan Lil Alamin Sebagai Dasar Moderasi Beragama
Di indonesia

upaya politis yang mengarah pada penafsiran tekstual dan radikal terhadap teks-
teks keagamaan.**
Moderasi Beragama

Istilah moderasi biasa lazim digunakan untuk mengungkapkan sebuah
posisi atau keadaan di tengah tengah yang tidak berada di sisi kanan dan tidak
pula berada di sisi kiri. Istilah moderasi merupakan kata serapan yang diadobsi
dari bahasa latin yaitu “moderatio” yang berarti sedang tidak kekurangan dan
tidak kelebihan. Dalam hahubunganya dengan beragama, moderasi dipahami
dalam istilah bahasa arab sebagai wasat atau wasatiyah sedangkan pelakunya
disebut wasit. Kata wasit sendiri memiliki beberpa makna yaitu Penengah,
pelantara, dan pelerai®®.

Kamus Besar Bahasa Indonesia (KBBI) memiliki dua arti Kata-kata
moderasi yaitu: 1. Mengurangi kekerasan dan 2. Menghindari hal-hal yang
ekstrem.10 Ketika dikatakan: ‘orang ini bersikap moderat’, frase itu berarti orang
itu bersikap wajar, biasa-biasa saja, dan tidak ekstrem. Kementerian Agama
mendefinisikan moderasi beragama melalui buku yang ditulisnya berjudul
Moderasi Beragama, berarti kepercayaan diri pada substansi (esensi) ajaran
agama yang dianutnya, di samping tetap membagikan kebenaran tentang
interpretasi agamanya. Dengan kata lain, moderasi beragama menunjukkan
adanya penerimaan, keterbukaan dan sinergi dari kelompok agama yang
berbeda-berbeda. Dalam bahasa inggris disebut moderation yang sering dipakai
dalam arti average (rata-rata), core (inti), standard (baku), atau non-aligned
(ketidak-berpihakan). Secara umum, moderat berarti mengutamakan
keseimbangan terkait keyakinan, moral, dan perilaku (watak).™

Kebalikan dari moderasi adalah berlebihan, atau tatharruf dalam bahasa
Arab yang artinya ekstrem, radikal, dan berlebihan dalam bahasa Inggris. Istilah
ekstrem juga bisa berarti “berbuat keterlaluan”, menjauh dari ujung ke ujung,
berbalik memutar, mengambil tindakan/jalan yang sebaliknya.”" Dalam KBBI,
kata ekstrem diartikan sebagai "yang paling ujung, yang tertinggi, dan yang

14 Abdurrahman Wahid, Islamku, Islam Anda, Islam Kita, Agama Masyarakat Negara
Demokrasi,

(Jakarta: The Wabhid Institute, 2006), cet. I. 13-14.

% Fauzi, Ahmad. "Moderasi Islam, Untuk Peradaban Dan Kemanusiaan." Jurnal Islam
Nusantara 2.2 (2018), 233

® Kementerian Agama RI, Moderasi Beragama, (Jakarta: Badan Litbang dan Diklat
Kementerian Agama RI, 2019), 15.

Salimiya, Vol. 4, No. 2, Juni 2023

51



52

Sapri Ali

paling keras".'” Dalam bahasa Arab setidaknya ada dua kata yang maknanya
sama dengan kata ekstrem, yaitu al-guluw, dan tasyaddud. Meskipun kata
tasyaddud tidak disebutkan secara harfiah dalam Al-Qur'an, turunannya dapat
ditemukan dalam bentuk kata lain, misalnya kata syadid, syidad dan asyadd.
Tiga kata tersebut hanya terbatas pada sebutan kata dasarnya yang berarti keras
dan tegas, tidak ada tak satu pun dari ketiganya dapat dikategorikan terjemahan
dari exstreme atau tasyaddud. Dalam konteks beragama, istilah “berlebihan”
dapat diterapkan pada orang yang memiliki sikap ekstrem dan melampaui batas
dan ketentuan hukum agama.

Dari uraian definisi yang diungkap secara terminology tersebut, makna
moderasi sebagai pemahaman sikap terpuji yang di bangun dengan ajaran yang
lurus, pertengahan tidak kurang dan tidak lebihan dalam berfikir, bertindak, dan
berperilaku sehingga menjadikan seseorang tidak ekstrim dalam menyikapai
segala hal.

Dalam kontek agama, moderasi dipahami oleh penganut dan pemeluk
islam dikenal dengan istilah islam wasatiyah atau islam moderat yaitu islam
jalan tengah yang jauh dari kekerasan, cinta kedamian, toleran, menjaga nilai
luruh yang baik , menerima setiap perubahan dan pembaharuan demi
kemaslahatan, menerima setiap fatwa karena kondisi geografis, sosial dan
budaya. Moderasi/wasathiyah adalah kondisi terpuji yang melindungi seseorang
dari kecenderungan menuju ke dua sikap ekstrem; sikap berlebihan (ifrath) dan
mugashshir yang mengurangi sesuatu yang dibatasi oleh Allah SWT. Sifat
wasathiyah umat Muslim ini adalah hadiah istimewa dari Allah SWT. Momen
mereka konsisten dalam menjalankan ajaran Allah SWT, maka saat itulah
mereka menjadi orang-orang terbaik dan terpilih. Sifat ini telah menjadikan
umat Muslim sebagai umat moderat; moderat dalam semua hal, agama atau
sosial, di dunia.’®

17 Abd Aziz, Athoillah Islamy, and Saihu, “Existence of Naht Method in the Development of
Contemporary Arabic Language,” Taqdir: Jurnal Pendidikan Bahasa Arab Dan
Kebahasaaraban 5, no. 2 (2019)

18 Afrizal Nur dan Mukhlis, “Konsep Wasathiyah Dalam Al-Qur’an:(Studi Komparatif Antara
Tafsir At-Tahrir Wa At-Tanwir Dan Aisar AtTafsir)”, Jurnal An-Nur, (Vol. 4, No. 2 Tahun
2015), 206. Lihat juga Achmad Yusuf, “Moderasi Islam Dalam Dimensi Trilogi Islam (Akidah,
Syariah, dan Tasawuf)”, Jurnal al-Murabbi: Jurnal Pendidikan Agama Islam, volume 111 (2),
2018, 214-215. Abdul Aziz, Moderasi Beragama Dalam Perspektif Al-Qur’an.....
https://journal.ptig.ac.id/index.php/alburhan 23.

Salimiya, Vol. 4, No. 2, Juni 2023


https://journal.ptiq.ac.id/index.php/alburhan

Konsep Hukum Islam Rohmatan Lil Alamin Sebagai Dasar Moderasi Beragama
Di indonesia

Ahmad Umar Hasyim dalam kitabnya wasathiyah al Islam
mendefinisikan wasatiyah (moderasi) adalah keseimbangan dan kesetaraan
antara keduanya berakhir sehingga satu ujung tidak mengatasi ujung yang lain.
Tidak keterlebihan tidak juga keberkurangan. Tidak melampaui batas tidak juga
membatasi pengurangan. Ini mengikuti yang paling penting, yang paling
kualitas, dan paling sempurna. Tidak melampaui batas tidak juga mengurangi
batas. la mengikuti yang paling utama, paling berkualitas, dan paling sempurna.
Ulama kenamaan, Yusuf al-Qaradawi menjelaskan, al-Wasatiyyah bisa juga
disebut al-tawazun, vyaitu upaya menjaga keseimbangan antara dua
sisi/tepi/pinggir yang berlawanan atau berlawanan, sehingga yang satu tidak
mendominasi dan meniadakan yang lain. Misalnya, dua sisi yang berlawanan
dibelakang; spiritualisme dan materialisme, individualisme dan sosialisme,
paham realistis dan idealis, dan lain-lain. Bertindak seimbang dalam
menyikapinya yaitu dengan memberikan porsi yang adil dan proporsional untuk
masing-masing pihak atau sisi tanpa terlalu banyak, terlalu banyak atau terlalu
sedikit."

Sikap moderat dan toleran telah lama ditegaskan oleh para pemikir
gerakan modernisasi seperti Rasyid Ridha di Mesir. Kata-kata yang sering
disampaikan oleh Yusuf al-Qaradawi dalam momen yang berbeda Seminar,
bahkan di awal kitabnya Fatawa Mu asirah mengutip perkataan Rashid Rida,
bahwa kami saling membantu untuk hal-hal yang telah kami sepakati/setujui
dan sebagian saling memaafkan (toleransi) tentang hal yang diperselisihkan.
Artinya upaya untuk merajut ukhuwah dan persatuan umat dalam kehidupan
masyarakat harus mengutamakan kepentingan umum. Bahkan ribuan tahun
sebelumnya sangat populer anjuran agar supaya bersikap toleran, seperti yang
dicontohkan oleh para imam mujtahid.?

Prinsip-Prinsip Moderasi Beragama

Perubahan besar dalam pikiran manusia menyentuh tiga aspek, yaitu cara
berpikir, pola keyakinan, dan pola perasaan spiritualitas yang mengarah pada
perilaku erat kaitannya dengan revolusi mental. Landasan ketiga dari pola
tersebut adalah nilai-nilai yang ditanamkan menjadi satu seseorang, yaitu tradisi
budaya, falsafah bangsa dan agama. Adanya karakter mental seseorang juga

19 yusuf al-Qaradawi, Al-Sahwah al-Islamiyyah Bayna al-Jumud wa alTatarruf, (Kairo: Dar al-
Shurug, 2001), 25.
20 yysuf al-Qaradawi, Fatawa Mu'asirah, Vol. I, (Qatar: Dar al-Qalam li al-Turath, 2009), 12

Salimiya, Vol. 4, No. 2, Juni 2023

53



54 | Sapri Ali

dipengaruhi oleh berbagai faktor, termasuk lingkungan, pendidikan, keturunan
dan budaya global. Mental mengacu pada pikiran manusia yang kemudian
bermanifestasi melalui cara berpikir, perilaku dan perasaan serta keyakinan
sehingga melahirkan suatu tindakan. Revolusi spiritual pada intinya mengisi
pikiran manusia dengan berbagai nilai luhur, termasuk nilai-nilai adat Budaya,
nilai-nilai filosofis nasional dan agama secara masif atau besar-besaran dalam
rangka membentuk karakter yang baik.**
a. Prinsip Universalitas

Pemahaman keagamaan seseorang harus mengacu pada prinsip
universalitas Islam sebagai agama yang damai. Prinsip ini harus berangkat dari
argumen bahwa Tuhan menciptakan banyak golongan, dan pada masing-masing
golongan diberikan utusan yang bertujuan untuk menciptakan kedamaian
dengan berpedoman pada ajaran Tuhan yang universal.?> Untuk menerapkan
prinsip ini, kelompok masyarakat harus mempunyai pengetahuan seluas-
luasnya mengenai tema-tema yang berpotensi untuk disalahpahami atau
dipahami secara sempit. Oleh sebab itu, manusia harus memiliki sikap
keterbukaan dan sifat universalitas keilmuan tanpa dibatasi oleh sekat-sekat
ideologi, jenis lembaga maupun unsur kedaerahan®. Dengan pemahaman ini
maka manusia akan lebih menghargai setiap hal dan tidak mudah menyalahkan
orang lain.
b. Prinsip Integrasi

Prinsip ini merupakan prinsip yang menuntut adanya perpaduan dalam
bidang keilmuan. Masyarakat mesti diberikan pengetahuan lebih mengenai
pemahaman agama melalui preseptif keilmuan yang berbeda-beda. Prinsip
keilmuan ini juga merupakan pembahasan yang dilakukan banyak tokoh agar
pemahaman mengenai Islam dan al-Qur’an tidak hanya bersifat normatif-
teologis. Misalnya yang dilakukan oleh Kuntowijoyo dengan mencoba
mewarnai keilmuan umum dengan ilmu-ilmu agama.s2 Imam Suprayogo juga
menawarkan pendekatan pohon ilmu yang mencoba menguatkan keilmuan-

2 Maragustam, “Paradigma Revolusi Mental dalam Pembentukan Karakter Bangsa Berbasis
Sinergitas Islam dan Filsafat Pendidikan”, Jurnal Pendidikan Agama Islam Fakultas [Imu
Tarbiyah dan Keguruan UIN Sunan Kalijaga, Vol.XIl, (2), 2015, 161. Abdul Aziz, Moderasi
Beragama Dalam Perspektif Al-Qur’an..... https://journal.ptig.ac.id/index.php/alburhan, 226

22 Nurcholis Madjid, Islam Doktrin dan Peradaban, (Jakarta: Paramadina, 2008), 434. Abdul

Aziz, Moderasi Beragama Dalam Perspektif Al-Qur’an.....
https://journal.ptig.ac.id/index.php/alburhan, 226
% bid.

Salimiya, Vol. 4, No. 2, Juni 2023


https://journal.ptiq.ac.id/index.php/alburhan
https://journal.ptiq.ac.id/index.php/alburhan

Konsep Hukum Islam Rohmatan Lil Alamin Sebagai Dasar Moderasi Beragama
Di indonesia

keilmuan Islam dengan keilmuan lainnya.?* Langkah ini juga diambil oleh M.
Amin Abdullah dengan pendekatan integrasi-interkoneksi yang mencoba
mengaitkan ilmu-ilmu keislaman dengan ilmu-ilmu umum lainnya. Amin
Abdullah menyatakan beberapa pandangannya terkait interkoneksi keilmuan
diantaranya bahwa, pertama, antara ajaran agama harus saling menembus
batasan-batasan di dalamnya dalam menambah wawasan keberagamaan. Kedua,
saling menguji dan memberikan masukan terhadap objek yang dipahami
sehingga kebenaran yang terkandung di dalamnya bisa diyakini dan
diimplementasikan dalam perilaku keseharian yang bijaksana. Ketiga,
melakukan bentuk-bentuk kerukunan baru secara kreatif yang memungkinkan
bagi setiap pemeluk agama bisa saling belajar dan bertukar pengalaman.
Integrasi dalam artian menyatukan apa-apa yang bisa disatukan®
c. Prinsip Multikulturalisme

Harus diingat adalah bahwa agama apapun tidak mengajarkan kekerasan
pada pemeluknya. Agama mengutamakan welas asih. Jika sampai ada
kekerasan berdasarkan nama agama, itu adalah perbuatan yang buruk. Untuk
membangun toleransi dan kerukunan pada multikulturalisme beragama, maka
beberapa hal yang mutlak diperlukan. Pertama, reformulasi budaya dan
reinterpretasi doktrin agama yang digunakan sebagai alasan melakukan
kekerasan. Kedua, melakukan dialog berbagai kalangan pemuka agama dan
masyarakat mengenai tradisi, multikultur, dan agama dengan ide-ide modern.
Ketiga, agama mengajarkan manusia bagaimana untuk saling menghormati,
mengasihi, dan menolong berdasarkan tindakan nyata. Keempat, agama
mengajarkan kedamaian di tengah kondisi yang majemuk.?®

Multikulturalisme berasal dari kata multi (plural) dan cultural (tentang
budaya), multikulturalisme mengisyaratkan pengakuan terhadap realitas
keragaman kultural, yang berarti mencakup baik keberagaman tradisional
seperti keberagaman suku, ras, ataupun agama, maupun keberagaman bentuk-
bentuk kehidupan (sub-kultur) yang terus bermunculan di setiap tahap sejarah
kehidupan masyarakat. Lahirnya paham multikulturalisme berlatar belakang

% Imam Suprayogo, Paradigma Pengembangan Keilmuan Pada Perguruan Tinggi: Konsep
Pendidikan Tinggi Yang Dikembangkan UIN Malang, (Malang: UIN Malang Press, 2005).

> M. Amin Abdullah, Islamic Studie di Perguruan Tinggi: Pendekatan Integratif-Interkonektif,
(Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2012), vii.

#® Suradi, dkk., “Religious Tolerance in Multicultural Communities : Towards a Comprehensive
Approach in Handling Social Conflict”, Journal of Law and Culture, (2), 2020, 229-245.

Salimiya, Vol. 4, No. 2, Juni 2023

55



56

Sapri Ali

kebutuhan akan pengakuan (the need of recognition) terhadap kemajemukan
budaya, yang menjadi realitas sehari-hari banyak bangsa, termasuk Indonesia.*’
Oleh karena itu, sejak semula multikulturalisme harus disadari sebagai suatu
ideologi, menjadi alat atau wahana untuk meningkatkan penghargaan atas
kesetaraan semua manusia dan kemanusiaannya yang secara operasional
mewujud melalui pranata-pranata sosialnya, yakni budaya sebagai pemandu
kehidupan  sekelompok manusia sehari-hari. Dalam  konteks ini,
multikulturalisme adalah konsep yang melegitimasi keanekaragaman budaya.
Dilihat kuatnya prinsip kesetaraan (egality) dan prinsip pengakuan
(recognition) pada berbagai definisi multikulturalisme. Untuk mewujudkan
moderasi tentu harus dihindari sikap inklusif. Menurut Shihab bahwa konsep
Islam inklusif adalah tidak hanya sebatas pengakuan akan kemajemukan
masyarakat, tetapi juga harus diaktualisasikan dalam bentuk keterlibatan aktif
terhadap kenyataan tersebut. Sikap inklusivisme yang dipahami dalam
pemikiran Islam adalah memberikan ruang bagi keragaman pemikiran,
pemahaman dan persepsi keislaman. Dalam pemahaman ini, kebenaran tidak
hanya terdapat dalam satu kelompok saja, melainkan juga ada pada kelompok
yang lain, termasuk kelompok agama sekalipun. Pemahaman ini berangkat dari
sebuah keyakinan bahwa pada dasarnya semua agama membawa ajaran
keselamatan. Perbedaan dari satu agama yang dibawah seorang nabi dari
generasi ke generasi hanyalah syariat saja.”®
Magashid Al-Syari‘ah Dalam Hukum Islam

Secara lughawi (bahasa), magashid asy-syari’ah terdiri dari dua kata
yaitu, maqashid dan syari’ah yang hubungan antara satu dan lainnya yang
dalam bentuk mudhaf dan mudhaf ilaih. Magashid adalah bentuk jama’ dari
maqshad yang berarti maksud dan tujuan.”® Sedangkan syari’ah secara bahasa
berarti jalan menuju sumber air.*® Air adalah pokok kehidupan. Dengan
demikian, berjalan menuju sumber air tersebut, dapat dimaknai jalan menuju ke

2" Hendri Masduki, "Pluralisme dan Multikulturalisme dalam Perspektif Kerukunan Antar Umat
Beragama (telaah dan urgensinya dalam sistem berbangsa dan bernegara)”, Jurnal Sosiologi,
Vol. 9| No. 1, Juni 2016, 20-21.

28 Muhammad Quraish Shihab, Wasathiyyah Wawasan Islam tentang Moderasi Beragama, 43.
2 Amir Syarifuddin, Ushul Figh Jilid 2 Edisi Revisi (Jakarta: Kencana, 2008),231.

%0 Suyatno, Dasar-dasar Ilmu Figih & Ushul Figih, 154.

Salimiya, Vol. 4, No. 2, Juni 2023



Konsep Hukum Islam Rohmatan Lil Alamin Sebagai Dasar Moderasi Beragama
Di indonesia

arah sumber pokok kehidupan.®! Sedangkan syari’ah secara terminologi ada
beberapa pendapat. Menurut Asaf A.A. Fyzee menjelaskan bahwa syari’ah
adalah canon law of Islam, yaitu keseluruhan perintah Allah yang berupa nas-
nas.*> Sedangkan Satria Effendi menjelaskan bahwa syari’ah adalah al-nushdish
al-mugaddasah yaitu nash yang suci yang terdapat dalam Al-Qur’an dan al-
Hadits al-Mutawatirah, yang belum tercampuri oleh pemahaman manusia.11
sehingga cakupan syari’ah ini meliputi bidang i’tigadiyyah,‘amaliyah dan
khulugiyah. Demikianlah makna syari’ah, akan tetapi menurut ulama-ulama
mutaakhirin telah terjadi penyempitan makna syari’ah. Mahmud Syalthiith
memberikan uraian tentang makna syari’ah, bahwa syari’ah adalah hukum-
hukum dan tata aturan yang dishari’atkan oleh Allah untuk hamba-hamba-Nya
agar dipedomani manusia dalam mengatur hubungan dengan Tuhan, dengan
sesama antar manusia, alam dan seluruh kehidupan.

Dari pengertian tersebut, sebagaimana telah dipaparkan di atas, magashid
asy-syari’ah dapat diartikan maksud atau tujuan dari diturunkannya syari’at
kepada seorang Muslim. Semua kewajiban manusia (taklif) yang bersumberkan
dari syari’at yang diturunkan oleh Allah SWT adalah dalam rangka
merealisasikan kemaslahatan manusia itu sendiri. Tidak ada satupun syari’at
Allah SWT vyang diturunkan kepada manusia yang tidak mempunyai tujuan.
Syari’at yang tidak mempunyai tujuan sama artinya dengan membebankan
sesuatu yang tidak dapat dilaksanakan.** Menurut al-Syatibi, magashid asy-
syari’ah adalah tujuan-tujuan yang disyariatkannya hukum oleh Allah SWT
yang berintikan kemaslahatan umat manusia di dunia dan kebahagiaan di
akhirat. Setiap persyariatan hukum oleh Allah SWT mengandung magashid
(tujuan-tujuan) yakni kemaslahatan bagi umat manusia.>* Pengetahuan tentang
magashid asy-syari’ah, sebagaimana telah ditegaskan oleh Abdul-Wahhab
Khallaf adalah hal yang sangat penting yang dapat dijadikan alat bantu untuk
memahami redaksi al-Qur’an dan sunnah, menyelesaikan dalil-dalil yang
bertentangan dan yang sangat penting lagi adalah untuk menetapkan hukum

%! Asafri Jaya Bakri, Konsep Maqashid Syari’ah Menurut Al-Syatibi (Jakarta: PT. RajaGrafindo
Persada, 1996), 61.

%2 psaf ALA. Fyzee, The Outlines of Muhammadan Law, Idarah-1 Adabiyat-1, Delhi, 1981,19-
20, Ali Mutakin, The Theory Of Magashid Al Syari'ah And The Relation With Istinbath
Method, Kanun Jurnal llmu Hukum Vol. 19, No. 3, (Agustus, 2017), 550.

%% Suyatno, Dasar-dasar Ilmu Figih & .......... 154

% Asafri Jaya Bakri, Konsep Magashid Syari’ah Menurut.....167

Salimiya, Vol. 4, No. 2, Juni 2023

57



58

Sapri Ali

terhadap kasus yang tidak tertampung oleh al-Qur’an dan sunnah secara kajian
kebahasaan.

Agama adalah suatu yang harus dimiliki manusia supaya martabatnya
dapat terangkat lebih tinggi dari martabat makhluk lain, serta untuk memenubhi
hajat jiwanya.*® Selain itu, manusia sebagai makhluk Allah SWT harus percaya
kepada Allah SWT yang menciptakannya, menjaga dan mengatur
kehidupannya. Agama atau keberagamaan itu merupakan hal vital bagi
kehidupan manusia. Oleh karenanya, harus dipelihara dengan dua cara.
Pertama, mewujudkan serta selalu meningkatkan kualitas keberadaannya.
Segala tindakan yang membawa kepada terwujud atau lebih sempurnanya
agama pada diri seseorang disebut tindakan yang maslahat. Oleh karena itu,
ditentukan dalam al-Qur’an suruhan Allah SWT untuk mewujudkan dan
menyempurnakan agama itu, dalam rangka jalbu manfa’atin, diantaranya pada
surat al-Hujurat ayat 15 Artinya: Sesungguhnya orang-orang yang beriman itu
hanyalah orang-orang yang percaya (beriman) kepada Allah dan Rasul-Nya,
kemudian mereka tidak ragu-ragu.

Konsep Hukum Islam sebagai dasar Moderasi beragama

Konsep hukum Islam "rahmatan lil alamin” adalah konsep yang sangat
penting dalam Islam yang menekankan pentingnya sikap toleransi, keadilan,
dan kasih sayang terhadap seluruh makhluk hidup di bumi ini. Konsep ini
mendorong umat Islam untuk berperan sebagai agen perubahan yang positif dan
memberikan manfaat bagi seluruh umat manusia, bukan hanya umat Islam saja.

Dalam konteks Indonesia, konsep “rahmatan lil alamin” telah menjadi
dasar moderasi beragama yang digunakan oleh pemerintah dan masyarakat
Indonesia dalam mempromosikan toleransi dan perdamaian antar umat
beragama. Konsep ini dipercayai dapat membantu masyarakat Indonesia untuk
menerima perbedaan agama, budaya, dan etnisitas, serta menumbuhkan sikap
menghargai keragaman dan keberagaman yang ada di masyarakat.

Sebagai negara dengan mayoritas penduduk Muslim terbesar di dunia,
Indonesia telah mengambil langkah-langkah konkret untuk menerapkan konsep
"rahmatan lil alamin" dalam kebijakan publik dan dalam kehidupan sehari-hari.
Salah satu contoh konkritnya adalah melalui pelaksanaan Pemilihan Umum
(Pemilu) yang adil dan transparan, serta memberikan hak suara yang sama bagi

* |smail Muhammad Syah, Filsafat Hukum Islam (Jakarta: Bumi Aksara, 1992), 67

Salimiya, Vol. 4, No. 2, Juni 2023



Konsep Hukum Islam Rohmatan Lil Alamin Sebagai Dasar Moderasi Beragama
Di indonesia

seluruh warga negara, tanpa memandang agama, etnisitas, atau latar belakang
sosial-ekonomi.

Pemerintah Indonesia juga telah mendirikan lembaga-lembaga seperti
Dewan Masjid Indonesia (DMI) dan Majelis Ulama Indonesia (MUI) untuk
mempromosikan kesadaran dan pemahaman tentang konsep “rahmatan lil
alamin” di kalangan masyarakat Muslim. Melalui lembaga-lembaga tersebut,
masyarakat Muslim di Indonesia diharapkan dapat memperkuat akidah dan
nilai-nilai Islam secara seimbang dengan toleransi dan kebersamaan dengan
umat beragama lainnya.

Standarisasi moderasi beragama mengacu pada pengembangan norma-
norma dan praktik-praktik yang mempromosikan sikap moderat, toleransi, dan
pemahaman yang baik terhadap perbedaan agama di antara umat manusia.
Tujuan dari standarisasi moderasi beragama adalah untuk menghindari
ekstremisme dan fanatisme agama yang dapat menimbulkan konflik dan
ketegangan antar umat beragama

Dalam mengembangkan standarisasi moderasi beragama, perlu diingat
bahwa setiap agama memiliki praktek dan keyakinan yang berbeda, dan
penghargaan atas perbedaan tersebut harus selalu ditekankan. Selain itu, penting
untuk menangani ekstremisme dan fanatisme agama secara bijaksana, dengan
tidak hanya mengecam atau membuang, tetapi juga mencoba memahami akar
permasalahan yang mendasari ekstremisme tersebut.

Dalam hukum islam ada beberapa konsep yang mendukung sebagai agama yang
rohmatan lil alamin yaitu :

a. Wasathiyah (mengambil jalan tengah)

Yaitu pandangan yang mengambil jalan pertengahan dengan tidak
berlebih lebihan dalam beragama dan tidak mengurangi ajaran agama, jalan
tengah ini dapat berarti pemahaman yang memadukan antara teks ajaran agama
dan konteks kondisi masyarakat.

Sehingga“wasatiyah™ ialah suatu pandangan ataupun perilaku yang
senantiasa berupaya mengambil posisi tengah dari 2 perilaku yang
berseberangan serta kelewatan sehingga salah satu dari kedua perilaku yang
diartikan tidak mendominasi dalam benak serta perilaku seorang. Sebagaimana
pendapat Khaled Abou el Fadl dalam The Great Theft, kalau™ moderasi"

Salimiya, Vol. 4, No. 2, Juni 2023

59



60

Sapri Ali

merupakan pemahaman yang mengambil jalur tengah, ialah pemahaman yang
tidak ekstem kanan dan tidak pula ekstrem kiri.*

Umat islam tidak boleh hanya berpedoman teks saja kemudian
melupakan konteks sehingga menjadikan pemahaman yang ekstrim , radikal,
kaku dan keras (fundamentalis ) sehingga bersifat egois menganggap yang lain
jika tidak serupa dengan pemahamnaya dianggap hal keliru dan salah. Tidak
juga pula umat islam hanya mengedepankan konteks saja mengesampingkan
teks ajaran agama sebagai podoman (Al Quran dan hadits) sehingga
mengjadikan pemahanya (liberalisme). bebas tanpa arah liar liar sesuka hati tak
terkendali.

Seseorang hamba wajib pantaslah taat kepada Allah SWT sebagai
tuhanya, dengan menjalankan ibadah sholat , puasa zakat , haji serta
melaksanakan ibadah ibadah sunnah lainnya, namun hendaknya seseorang
hamba wajib paham bahwa tidak dibenarkan bila memutuskan aktivitas dunia
dan menjauhkan dirinya dengan masyarakat. Keduanya haruslah simbang antara
urusan dunia serta urusan akhirat serta tidak mendominasi dari keduanya.®’

b. Tawazun ( Seimbang )

Tahawzun merupakan pandangan keseimbangan tidak keluar dari dari
garis yang telah di tetapkan. Jika di telusuri istilah tawazun berakar dari kata
mizan yang berarti timbangan. Tapi dalam pemahaman konteks moderasi mizan
bukan diartikan sebagai alat atau benda yang di gunakan untuk menimbang
melainkan keadilan dalaam semua aspek kehidupan baik terkait dengan dunia
ataupun terkait dengan kehidupan yang kekal kelak di akhirat.

Islam adalah agama yang seimbang , menyeimbangkan antara peranan
wakyu ilahi dengan mendayagunakan akal rasio, serta memberikan bagian
tersendiri bagi wahyu dan akal. Dalam menjalanain hidup islam mengajarkan
untuk bersikap seimbang antara ruh dengan akal , akal dan hati, hati nurani dan
nafsu dan sebagainya.*®

% Zuhairi Misrawi, Hadratussyaikh Hasyim Asy’ari Moderasi, Keutamaan, dan Kebangsaan
(Jakarta: PT Kompas Media Nusantara, 2010), 13

" Mustagim hasan, Prinsip Moderasi Beragama Dalam Kehidupan Berbangsa, Jurnal
Mubtadiin, Vol. 7 No. 02 Juli-Desember 2021, 116

% Alif Cahya Setiyadi, Pendidikan Islam Dalam Lingkaran Globalisas., Jurnal Vol. 7, No. 2,
Desember 2012,.252

Salimiya, Vol. 4, No. 2, Juni 2023



Konsep Hukum Islam Rohmatan Lil Alamin Sebagai Dasar Moderasi Beragama
Di indonesia

Dari uraian diatas , tawazun pahami dalam konteks moderasi adalah
berperilaku adil , seimbang tidak berat sebelah dibarengi dengan kejujuran
sehingga tidak bergeser dari garis yang telah ditentukan. Sebab ketidak adilan
merupakan cara merusak keseimbangan dan kesesuaian jalanya alam raya yang
telah ditetapkan oleh Allah sang maha kuasa.

c. I'tidal (lurus dan tegas)

Istilah T’tidal berasal dari kata bahasa arab yaitu adil yang berarti
sama, dalam kamus besar bahasa Indonesia adil berarti tidak berat sebelah ,
tidak sewenang wenang. I’tidal merupakan pandangan yang menempatkan
sesuatu pada tempatnya , membagi sesui dengan porsinya, melaksankaan hak
dan memenuhi kewajiban.*

Sebagai seorang muslim kita diperintahkan berlaku adil kepada siapa
saja dalam hal apa saja dan diperintahkan untuk senantiasa berbuat ikhsan
dengan siapa saja. Karena keadilan inilah menjadi nilai luhur ajaran agama,
omong kosong kesejahteraan masyarakat terjadi tanpa adanya keadilan.*°
d. Musawah (persamaan)

Musawah berarti persamaan derajat, islam tidak pernah membeda
bedakan manusia dari segi personalnya semua manusia memiliki derajat yang
sama diantara manusia lainya tidak pandang jenis kelamin, ras, suku, tradisi,
budaya, pangkat karena semuanya telah ditentukan oleh sang pencipta manusia
tidak dapat hak untuk merubah ketetapan yang telah di tetapkan. Firman Allah
SWT dalam Surat Al Hujurat ayat 13 yang artinya : Hai manusia,
Sesungguhnya Kami menciptakan kamu dari seorang laki-laki dan seorang
perempuan dan menjadikan kamu berbangsa - bangsa dan bersuku-suku
supaya kamu saling kenal-mengenal. Sesungguhnya orang yang paling mulia
diantara kamu disisi Allah ialah orang yang paling taqwa diantara kamu.
Sesungguhnya Allah Maha mengetahui lagi Maha Mengenal. (QS Al Hujurat :
13)

Dari ayat tersebut jelaslah bahwa semua manusia memiliki personal
yang sama diantara manusia hanya disisih tuhanlah manusia berbeda dilihat dari
amal dan perbuatan yang dilakukannya. Jika dininjau sejarah nusantara bahwa
para wali songgo sebagai penyebar agama islam juga sangat intes mengajarkan

% Departemen Agama RI, Moderasi Islam, (Jakarta: Lajnah Pentashihan Mushaf Al-Quran,
2012), 20-2

% Nurul H. Maarif, Islam Mengasihi Bukan Membenci, (Bandung: PT. Mizan Pustaka, 2017),
143

Salimiya, Vol. 4, No. 2, Juni 2023

61



62

Sapri Ali

persamaan derat tidak ada yang lebih tinggi mulia derat seseorang diantara
sesama manusia, tidak ada kawula dan tidak ada gusti dirubah menjadi Rakyat
yang berasal Dari kata Roiyat yang berarti pemimpin yang memiliki tugas dan
tanggung jawab yang sama berkerjasama saling bahu membahu sehingga
disebut masyarakat dan istilah ini digunakan sampai saat ini.**

e. Syuro ( Musyawarah)

Istilah Syuro berakar dari kata Syawara — Yusawiru yang memiliki arti
memberikan penjelasa, menyatakan atau mengambil sesuatu. Bentuk lain dari
kata syawara ialah tasyawara yang berarti perundingan, saling berdialog
bertukar ide; sedangkan syawir memiliki pengertian mengajukan pendapat atau
bertukar fikiran.** Jadi musyawarah merupakan jalan atau cara untuk
menyelesaikan setiap masalah dengan jalan duduk bersama berdialog dan
berdiskusi satu sama laian untuk mencapai mufakat dengan prinsip kebaikan
bersama di atas segalanya.

Dalam konteks moderasi , musyawarah merupakan solusi untuk
meminimalisir dan mengilangkan prasangka dan perselisihan antar individu dan
kelompok, karena musyawarah mampu menjalin komunikasi, keterbukaan,
kebebasan berpendapat, serta sbegai media silaturahmi sehingga akan terjalin
sebuah hubungan persaudaraan dan persatuan yang erat dalam ukhuwah
islamiyah, ukhuwah watoniyah, ukhuwah basariyah dan ukhuwah insaniyah.43
f. Ishlah (Reformasi)

Islah berakar dari kosa kata bahasa arab yang berarti memperbaiki
atau mendamaikan. Dalam konsep moderasi, islah memberikan kondisi yang
lebih baik untuk merespon perubahan dan kemajuan zaman atas dasar
kepentingan umum dengan berpegang pada prinsip memelihara nilai nilai
tradisi lama yang baik dan menerapkan nilai nilai tradisi baru yang lebih baik
demi kemaslahatan bersama. Pemahaman ini akan menciptakan masyarakat
yang senantiasa menyebarkan pesan perdamaian dan kemajuan menerima
pembaharuan dan persatuan dalam hidup berbangsa.

“L Emha Ainun Najib, “Diskontinuitas Sejarah Kepemimpinan Sebagai Akar Masalah”,
https://www.caknun.com/2017/diskontinuitas-sejarah-kepemimpinan-sebagai-akar-masalah/,
Diakses pada selasa, 1 Maret 2023, 14.15 WIB

2 Mustagim Hasan, “Prinsip Moderasi Beragama Dalam Kehidupan Berbangsa,” Jurnal
Mubtadiin 7, no. 2 (2021): 111-23, https://journal.an-nur.ac.id/index.php/mubtadii. 118, M.
Hasbi Amiruddin, Konsep Negara Islam Menurut Fazlur Rahman. 18

“ Hasan. 119

Salimiya, Vol. 4, No. 2, Juni 2023



Konsep Hukum Islam Rohmatan Lil Alamin Sebagai Dasar Moderasi Beragama
Di indonesia

g. Awlawiyah (Mendahulukan Perioritas)

al-awlawiyyah adalah bentuk jamak dari kata al-aulaa, yang berarti
penting atau perioritas. Awlawiyah juga dapat diartikan sebagai mengutamakan
kepentingan yang lebih periritas. Menurut istilah awlawiyah, dari segi
implementasi (aplikasi), dalam beberapa kasus yang paling penting adalah
memprioritaskan kasus-kasus yang perlu diprioritaskan daripada kasus-kasus
yang kurang utama lainnya tergantung pada waktu dan durasi implementasi.*

Awlawiyah dalam konteks moderasi dalam kehidupan berbangsa
harus mampu memperioritaskan kepentingan umum yang membawa
kemaslahatan bagi kehidupoan berbangsa. Dalam pengertian yang lain
awlawiyah bearti memiliki pandangan keluasan menganalisa dan
mengidentifikasi hal ihwal permasalhan sehingga mampu menemukan sebuah
pokok masalah yang sedang terjadi di masyarakat dan mempu memberikan
sumbangan pemikiaran teori sebagai solusi pemecahan maslah yang terjhadi di
masyarakat /problem solving.

h. Tathawur Wa Ibtikar (dinamis Dan Inovatif)

Tathawwur wa Ibtikar merupakan sifat dinamis dan inovatif yang
memiliki pengertian bergerak dan pembaharu, selalu membuka diri untuk
bergerak aktif partisipasi untuk melakukan pembahrauan sesuai dengan
perkembangan zaman untuk kemajuan dan kemaslahatan umat.

Jika melihat kebelakang menilik sejarah masa lalu menurut anang
solikhudin, bahwa salah satu penyebab umat islam mengalami kemunduran
salah satunya di pengaruhi oleh kemunduran berfikir unmat Islam.* Sifat pasif
dan statis menjadi penyakit utama di kalangan umat islam masa lalu hal ini di
pengaruhi oleh doktrin ajaran aliran kalam jabariyah yang di manfaatkan oleh
para penjajah yang berusaha menghancurkan islam sehingga umat islam
memiliki pendapat bahwa apa yang terjadi pada pada umat Islam adalah sudah
takdir kehendak tuhan manusia dianggap tidak berdaya menentukan nasibnya
sendiri. Doktrin tersebut menyebabkan anggapan bahwa pintu ijtihad untuk
berfikir menemukan solusi dari permasalhan tertutup sehingga umat islam
bersifat jumud , taklid buta sulit mendapatkan pembaharuan dan pencerahan.

** Hasan. 120, Yusuf al-Qardhawiy, Fi Figh al-Aulawiyat, Dirasa Jadidah fi Dau’ al-Qur’an wa
al Sunnah”, (Jakarta: Rabbani press, 1996)
“* Hasan.

Salimiya, Vol. 4, No. 2, Juni 2023

63



64 | Sapri Ali

Oleh Karena itu dari perjalanan sejarah kita harus belajar, bahwa
moderasi membuka peluang kita sebagai bangsa yang besar untuk terus
bergerak dinamis sesui kapasitas masing masing dan inovatif melakukan
pembaharuan dan trobosan baru jangan hanya diam dan menutup diridari
peruhan zaman terlena dengan apa yang sudah kita miliki .

I. Tahadhdhur (Berkeadaban)

Menjunjung tinggi moralitas, kepribadian, budi luhur, identitas dan
integrasi sebagi khoiruu mmah dalam kehidupan dan peradaban manusia.
Berkeadaban meiliki banyak konsep salah satunya adalah ilmu pengetahuan.
IlImu pengetahuan merupakan cikal bakal sebuah peradaban semakin tinggi ilmu
yang di miliki seseorang maka akan semaking luas memandang , luasnya
pandangan menjadikannya melihat segala sudut arah sehingga akan menjadi
pribadi yang bijaksana, kebijaksanaan /hikmah tercermin dalam tingkahlaku
berupa adab atau moralitas yang tinggi dan mulia.

Keberadaban dalam konteks moderasi dalam kehidupn berbangsa
menjadi penting untuk di amalkan karena semakin tginggi abab seseorang maka
akan semaking tinggi pula toleransi dan penghargaannya kepada orang lain,
memandang bukan hanya dalam perspektif dirinya sendiri melainkan melihat
dari berbagai macam prespektif.

Kesimpulan

Konsep hukum Islam “rahmatan lil alamin™ adalah konsep yang sangat penting
dan relevan dalam konteks moderasi beragama di Indonesia. Adapun konsep
yang di tawarkan oleh Islam yakni : Wasathiyah (mengambil jalan tengah),
Tawazun ( Seimbang ), I'tidal (lurus dan tegas), Musawah (persamaan),
Syuro ( Musyawarah), Ishlah (Reformasi), Awlawiyah (Mendahulukan
Perioritas), Tathawur Wa Ibtikar (dinamis Dan Inovatif), Tahadhdhur
(Berkeadaban). Konsep ini mendorong masyarakat Indonesia untuk menghargai
dan menerima perbedaan, serta mempromosikan perdamaian dan toleransi antar
umat beragama. Dalam hal ini, pemerintah dan masyarakat Indonesia harus
terus memperkuat dan menerapkan konsep ini untuk memastikan terwujudnya
masyarakat yang adil, damai, dan beradab.

Salimiya, Vol. 4, No. 2, Juni 2023



Konsep Hukum Islam Rohmatan Lil Alamin Sebagai Dasar Moderasi Beragama
Di indonesia

Daftar Pustaka
.............. , Fatawa Mu'asirah, Vol. I, (Qatar: Dar al-Qalam li al-Turath,

2009),.

Abd Aziz, Athoillah Islamy, and Saihu, “Existence of Naht Method in the
Development of Contemporary Arabic Language,” Taqdir: Jurnal
Pendidikan Bahasa Arab Dan Kebahasaaraban 5, no. 2 (2019)

Abdul  Aziz, Moderasi Beragama Dalam  Perspektif  Al-Qur’an
https://journal.ptig.ac.id/index.php/alburhan.

Abdurrahman Wabhid, Islamku, Islam Anda, Islam Kita, Agama Masyarakat
Negara Demokrasi, (Jakarta:The Wahid Institute, 2006), cet. I.

Afrizal Nur dan Mukhlis, “Konsep Wasathiyah Dalam Al-Qur’an:(Studi
Komparatif Antara Tafsir At-Tahrir Wa At-Tanwir Dan Aisar
AtTafsir)”, Jurnal An-Nur, (Vol. 4, No. 2 Tahun 2015), 206. Lihat juga
Achmad Yusuf, “Moderasi Islam Dalam Dimensi Trilogi Islam
(Akidah, Syariah, dan Tasawuf)”, Jurnal al-Murabbi: Jurnal
Pendidikan Agama Islam, volume 1| 2, 2018,
https://journal.ptig.ac.id/index.php/alburhan

Ali Ramdhani, disampaikan pada Studium Generale KU-4078 Institut
Teknologi Bandung,
https://www.itb.ac.id/berita/detail/58549/pentingnya-mewujudkan-
moderasi-beragama-di-lingkungan-kampus

Alif Cahya Setiyadi, Pendidikan Islam Dalam Lingkaran Globalisas., Jurnal
Vol. 7, No. 2, Desember 2012.

Amir Sakib Arsilan, Limédza Taakhkhara al-Muslimin wa Limadza
Tagaddama
Ghairuhum (Beirut: Dar Maktabah al-Hayat, t.t.). Muhammad
Makmun Rasyid Islam rahmatan lil alamin perspektif KH. Hasyim
Muzadi, Epistemé, Vol. 11, No. 1, Juni 2016.

Amir Syarifuddin, Ushul Figh Jilid 2 Edisi Revisi (Jakarta: Kencana, 2008).
Asafri Jaya Bakri, Konsep Maqashid Syari’ah Menurut Al-Syatibi
(Jakarta: PT. RajaGrafindo Persada, 1996).

Asaf A.A. Fyzee, The Outlines of Muhammadan Law, ldarah-1 Adabiyat-I,
Delhi, 1981,19-20, Ali Mutakin, The Theory Of Magashid Al Syari‘ah
And The Relation With Istinbath Method, Kanun Jurnal llmu Hukum
Vol. 19, No. 3, (Agustus, 2017).

Departemen Agama RI, Moderasi Islam, (Jakarta: Lajnah Pentashihan Mushaf
Al-Quran, 2012).

Dr. H. Abuddin Nata, MA. Islam Rahmatan Lil Alamin Sebagai Model
Pendidikan Islam Memasuki Asean Community, Makalah disampaikan

Salimiya, Vol. 4, No. 2, Juni 2023

65


https://journal.ptiq.ac.id/index.php/alburhan
https://journal.ptiq.ac.id/index.php/alburhan

66

Sapri Ali

pada acara Kuliah Tamu Jurusan Pendidikan Agama Islam Fakultas
IImu Tarbiyah dan Keguruan UIN Maulana Malik lbrahim Malang.

Emha Ainun Najib, “Diskontinuitas Sejarah Kepemimpinan Sebagai Akar
Masalah”, https://www.caknun.com/2017/diskontinuitas-sejarah-
kepemimpinan-sebagai-akar-masalah/, Diakses pada selasa, 1 Maret
2023, 14.15 WIB

Fauzi, Ahmad. "Moderasi Islam, Untuk Peradaban Dan Kemanusiaan." Jurnal
Islam Nusantara 2.2 (2018).

H.M. Nazir, Islam dan Budaya Melayu, dalam Komaruddin Hidayat dan
Ahmad Gaus AF (ed), Menjadi Indonesia: 13 Abad Eksistensi Islam di
Bumi Nusantara, (Bandung:Mizan, 2006), cet. I.

Harun Nasution, Islam Ditinjau dari Berbagai Aspeknya Jilid 1l, (Jakarta:Ul
Press, 1979),

Hendri Masduki, "Pluralisme dan Multikulturalisme dalam Perspektif
Kerukunan Antar Umat Beragama (telaah dan urgensinya dalam sistem
berbangsa dan bernegara)", Jurnal Sosiologi, Vol. 9 | No. 1, Juni 2016.

Imam al-Jurjawi, Hikmatu al-Tasyri” wa Falsafatuha, (Beirut: Dar al-Fikr, tp.
th), jilid I, hal. 115-268. Prof. lihat Dr. H. Abuddin Nata, MA. Islam
Rahmatan Lil Alamin Sebagai Model Pendidikan Islam Memasuki
Asean Community, Makalah disampaikan pada acara Kuliah Tamu
Jurusan Pendidikan Agama Islam
Fakultas IImu Tarbiyah dan Keguruan UIN Maulana Malik Ibrahim
Malang Senin, 7 Maret 2016

Imam Suprayogo, Paradigma Pengembangan Keilmuan Pada Perguruan
Tinggi: Konsep Pendidikan Tinggi Yang Dikembangkan UIN Malang,
(Malang: UIN Malang Press, 2005).

Ismail Muhammad Syah, Filsafat Hukum Islam (Jakarta: Bumi Aksara, 1992).

Karen Armstrong, Compassion: 12 Langkah Menuju Hidup Berbelas Kasih,
terj. Yuliani Liputo (Bandung: Mizan, 2012)

Kementerian Agama RI, Moderasi Beragama, (Jakarta: Badan Litbang dan
Diklat Kementerian Agama RI, 2019).

Kementerian Agama RI, Moderasi Beragama, (Jakarta: Badan Litbang dan
Diklat Kementerian Agama RI, 2019).

M. Amin Abdullah, Islamic Studie di Perguruan Tinggi: Pendekatan
Integratif-Interkonektif, (Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2012), vii.

M. Hasbi Amiruddin, Konsep Negara Islam Menurut Fazlur Rahman.

Maragustam, “Paradigma Revolusi Mental dalam Pembentukan Karakter
Bangsa Berbasis Sinergitas Islam dan Filsafat Pendidikan”, Jurnal
Pendidikan Agama Islam Fakultas llmu Tarbiyah dan Keguruan UIN
Sunan Kalijaga, Vol.XIl, (2), 2015

Salimiya, Vol. 4, No. 2, Juni 2023



Konsep Hukum Islam Rohmatan Lil Alamin Sebagai Dasar Moderasi Beragama
Di indonesia

Moh Abdul Kholiq Hasan Merajut Kerukunan dalam Keberagamaan Agama di
Indonesia.

Muhammad Quraish Shihab, Wasathiyyah Wawasan Islam tentang Moderasi
Beragama,

Mustagim hasan, Prinsip Moderasi Beragama Dalam Kehidupan Berbangsa,
Jurnal Mubtadiin, VVol. 7 No. 02 Juli-Desember 2021.

Nor Huda, Islam Nusantara, Sejarah Sosial Intelektual Islam di Indonesia,
(Jogjakarta:Ar-Ruzz Media Group),

Nurcholis Madjid, Islam Doktrin dan Peradaban, (Jakarta: Paramadina, 2008),

Nurul H. Maarif, Islam Mengasihi Bukan Membenci, (Bandung: PT. Mizan
Pustaka, 2017).

Rabiah Al Adawiyah dkk, “Pemahaman Moderasi Beragama dan Perilaku
Intoleran Terhadap Remaja di Kota-Kota Besar di Jawa Barat”, Jurnal
Keamanan Nasional 6, no. 2 (2020), 163. Nur Latifah Salma dkk,
moderasi beragama perspektif al-quran sebagai solusi terhadap sikap
intoleransi, Jurnal IImu-limu Keislaman dan Kemasyarakatan Vol, 4
No. 1 Bulan Juni tahun 2022.

Saihu et al., “Religious Argumentation of Hate Speech (Critical Race and
Racism in Hate Speech Phenomena in Indonesia),” International
Journal of Innovation, Creativity and Change 13, no. 10 (2020): 1176—
94. Edi Junaedi, “Inilah Moderasi Beragama Perspektif Kementerian
Agama”, Jurnal Multikultural & Multireligius, Vol. 18, No.2, 2019,
394, Abdul Aziz, Moderasi beragama dalam perspektif al-qur’an
(sebuah tafsir kontekstual di indonesia),
https://journal.ptig.ac.id/index.php/alburhan.

Suradi, dkk., “Religious Tolerance in Multicultural Communities : Towards a
Comprehensive Approach in Handling Social Conflict”, Journal of
Law and Culture, (2), 2020.

Yusuf al-Qaradawi, Al-Sahwah al-Islamiyyah Bayna al-Jumud wa alTatarruf,
(Kairo: Dar al-Shurug, 2001).

Yusuf al-Qardhawiy, Fi Figh al-Aulawiyat, Dirasa Jadidah fi Dau’ al-Qur’an
wa al Sunnah”, (Jakarta: Rabbani press, 1996)

Zuhairi Misrawi, Hadratussyaikh Hasyim Asy’ari Moderasi, Keutamaan, dan
Kebangsaan (Jakarta: PT Kompas Media Nusantara, 2010).

Copyright © 2023 Journal Salimiya: Vol. 4, No. 2, Juni 2023, e-ISSN; 2721-7078

Copyright rests with the authors

Copyright of Jurnal Salimiya is the property of Jurnal Salimiya and its content may not be
copied or emailed to multiple sites or posted to a listserv without the copyright holder's express
written permission. However, users may print, download, or email articles for individual use.
https://ejournal.iaifa.ac.id/index.php/salimiya

Salimiya, Vol. 4, No. 2, Juni 2023

67


https://journal.ptiq.ac.id/index.php/alburhan

