
SALIMIYA: Jurnal Studi Ilmu Keagamaan Islam 
Volume 4, Number 3, September 2023  

e-ISSN: 2721-7078 

https://ejournal.iaifa.ac.id/index.php/salimiya 
 

Accepted: 

Juli 2023 

Revised: 

Agustus 2023 

Published: 

September 2023 

 

Harmonisasi Nilai-Nilai Pancasila dan Agama Dalam 

Membentuk Karakter 

Abdullah Zaini 

Universitas Islam Negeri Sunan Ampel Surabaya, Indonesia 

e-mail: zenzaini57@gmail.com 

 

Abstract 

Character education has recently been a highly significant topic in the field of 

education, particularly in light of the growing phenomena of moral 

degeneration in society and the government environment. Pancasila and 

religion are two important components that have a central role in shaping 

individual and community character. Both work hand in hand in creating 

quality character. Pancasila is the main pillar that reflects the basic values that 

should be held by every citizen. Religion also has a significant role as a way of 

life that guides the actions and moral values of individuals. The deviations 

regarding attitudes and behavior that appear are actually the result of failure 

to implement the values contained in Pancasila. On the other hand, religion has 

not yet become a source of moral inspiration. In fact, morality has not become 

a guide for the majority of society and also for leaders. Therefore, greater 

efforts are needed in re-echoing the nation's moral affirmation which is based 

on belief as the nickname given to the Indonesian nation as a religious nation. 

This article is to deliver readers with a deep understanding of the 

harmonization of Pancasila and religious values in shaping character. 

 

Keywords: Pancasila, Religion, Character 

 

Abstrak 

Pendidikan karakter menjadi topik fundamental dalam ranah pendidikan, 

ditandai adanya fenomena kemerosotan moral yang semakin meningkat di 

kalangan masyarakat dan pemerintahan. Pancasila dan agama merupakan dua 

komponen penting yang memiliki peran sentral dalam membentuk karakter 

individu dan masyarakat. Keduanya saling bahu-membahu dalam menciptakan 

karakter yang bermutu. Pancasila menjadi pilar utama yang mencerminkan 

https://ejournal.iaifa.ac.id/index.php/dirasah
mailto:zenzaini57@gmail.com


Harmonisasi Nilai-Nilai Pancasila Dan Agama Dalam Membentuk Karakter 

 

123 

 

Salimiya, Vol. 4, No. 3, September 2023 

nilai-nilai dasar yang harus dijadikan pedoman bagi setiap individu. Agama 

juga memiliki peran yang signifikan sebagai pandangan hidup yang memandu 

tindakan dan nilai-nilai moral individu. Penyimpangan-penyimpangan 

mengenai sikap dan perilaku yang muncul sebenarnya adalah akibat dari 

kegagalan dalam penerapan nilai-nilai yang termuat di dalam Pancasila. Di sisi 

lain, agama juga belum menjadi sumber inspirasi moral. Bahkan, moralitas 

belum menjadi pegangan bagi mayoritas masyarakat dan juga para pemimpin. 

Maka dari itu, diperlukan upaya yang lebih besar dalam menggaungkan kembali 

pengukuhan moral bangsa yang didasarkan pada kepercayaan sebagaimana 

julukan yang ada pada bangsa Indonesia sebagai bangsa yang agamisArtikel ini 

menjelaskan bagaimana nilai-nilai Pancasila dan Agama berharmonisasi dalam 

pengembangan karakter.  

 

Kata Kunci: Pancasila, Agama, Karakter 
 

Pendahuluan 

Pendidikan karakter telah menjadi fokus yang sangat relevan di ranah 

pendidikan belakangan ini, terutama terkait dengan meningkatnya kondisi 

degradasi moral di tengah-tengah masyarakat dan pemerintah. Peningkatan 

berbagai bentuk permasalahan seperti kriminalitas, ketidakadilan, korupsi, 

kekerasan terhadap anak, dan pelanggaran hak asasi manusia menunjukkan 

adanya krisis identitas dan karakteristik yang terjadi di kalangan bangsa 

Indonesia. 

 Pancasila dan agama merupakan dua komponen penting yang memiliki 

peran sentral dalam membentuk karakter individu dan masyarakat. Sebagai 

landasan filosofis dan ideologis negara Indonesia, Pancasila menjadi pilar 

utama yang mencerminkan etika fundamental yang harus dijunjung dan 

diterapkan oleh warga negara. Di sisi lain, agama juga memiliki peran yang 

signifikan sebagai pandangan hidup yang memandu tindakan dan nilai-nilai 

moral individu. 

 Pancasila adalah ideologi yang menjadi landasan bagi bumi pertiwi dan 

juga dianggap sebagai falsafah hidup. Sebagai falsafah atau dasar hidup, 

Pancasila membawa moralitas mulia yang sudah dirancang dan juga dipelajari 

oleh tokoh-tokoh terdahulu. Pancasila dihargai karena dipercayai memiliki 

norma-norma yang paling cocok guna membimbing kelangsungan kehidupan 

nasional Indonesia. Pandangan-pandangan ini mencakup semua bidang 

kehidupan dengan penuh perhatian. 

http://unhicommunity.blogspot.com/


124 Abdullah Zaini 

 

Salimiya, Vol. 4, No. 3, September  2023 

 Pancasila sebagai landasan negara Indonesia terdiri dari lima prinsip, 

pada prinsip pertama, Ketuhanan Yang Maha Esa, terlihat adanya keberagaman 

keyakinan agama yang diakui dan dihormati oleh negara. Situasi ini 

mencerminkan aspek inklusivitas yang menitikberatkan pada pentingnya 

toleransi dan keharmonisan antarumat beragama. Sementara itu, agama 

sebagai suatu sistem kepercayaan dan ibadah memberikan pandangan hidup dan 

pedoman moral bagi individu. Agama menekankan nilai-nilai seperti kejujuran, 

keadilan, kasih sayang, dan moralitas yang membentuk karakter seseorang. 

Pemahaman agama yang mendalam dan realisasi nilai-nilai tersebut dalam 

kehidupan sehari-hari dapat menjadi landasan kuat untuk membentuk karakter 

yang tangguh dan bermoral. 

Pentingnya pemahaman dan pengamalan Pancasila dan agama di tengah-

tengah kehidupan sehari-hari bukan hanya terbatas dalam hal ranah pribadi, 

tetapi juga memiliki dampak besar dalam membentuk identitas dan karakter 

bangsa. Melalui harmonisasi antara nilai-nilai Pancasila yang mengedepankan 

persatuan dan keadilan serta ajaran agama yang menitikberatkan pada moralitas 

dan spiritualitas, diharapkan masyarakat dapat tumbuh sebagai individu yang 

bertanggung jawab, peduli terhadap sesama, memiliki integritas yang tinggi, 

dan juga memiliki karakter yang mulia.  

Dalam konteks ini, penelitian lebih lanjut mengenai harmonisasi nilai-nilai 

Pancasila dan agama dalam membentuk karakter menjadi relevan, mengingat 

kompleksitas dinamika sosial dan kebutuhan akan landasan moral yang kuat di 

tengah arus modernisasi dan globalisasi. Artikel ini bertujuan untuk 

memberikan pemahaman yang komprehensif seputar harmonisasi nilai-nilai 

Pancasila dan agama dalam lingkup membentuk karakter. Kami akan 

menjelaskan pendidikan karakter, Pancasila dan agama sebagai pembentuk 

karakter, dan juga harmonisasi Pancasila dan agama dalam membentuk 

karakter. 

Metode Penelitian 

 Dalam penyusunan artikel ini, digunakan metode studi kepustakaan 

(literature review) sebagai pendekatan awal. Review literatur merupakan 

analisis literatur yang holistik, terstruktur, dan sistematis yang mencakup proses 

mengumpulkan, memilih, mengevaluasi, dan mensintesis informasi dari 

sumber-sumber tertentu. Fokus utama dari review literatur adalah memberikan 



Harmonisasi Nilai-Nilai Pancasila Dan Agama Dalam Membentuk Karakter 

 

125 

 

Salimiya, Vol. 4, No. 3, September 2023 

pemahaman yang mendalam mengenai suatu topik atau isu tertentu dalam 

kerangka penelitian yang sedang dikerjakan. 

Kemudian, dilakukan analisis terhadap berbagai sumber yang relevan dengan 

topik artikel menggunakan metode analisis isi (content analysis). Data-data 

yang terkait dengan pembahasan konsep harmonisasi nilai-nilai Pancasila dan 

agama dalam membentuk karakter ditemukan melalui analisis bacaan dari 

berbagai sumber, seperti artikel, dan jurnal pendidikan yang relevan dengan 

topik tersebut. 

 Selanjutnya langkah pengambilan referensi. Setelah data yang berkaitan 

dengan pembahasan ditemukan, artikel ini disusun secara terintegrasi. Tindakan 

berikutnya melibatkan analisis deskriptif dan interpretasi data yang bersumber 

dari berbagai artikel jurnal. Tujuan dari tahap ini adalah untuk menggabungkan 

beragam pendapat dan perspektif yang relevan guna mencapai tujuan 

pembahasan artikel. 

Hasil dan Pembahasan 

Pendidikan Karakter 

Pendidikan karakter sebagai suatu pendekatan dalam proses 

pembelajaran, memberikan perhatian utama terhadap pertumbuhan manusia, 

khususnya dalam mengembangkan kemampuan kodrat yang dimiliki setiap 

individu secara unik (naturalis). Dalam upaya mengembangkan kemampuan 

kodrat ini, manusia perlu memperhatikan konsekuensi buruk dalam konteks 

lingkungan sosial. Pada interdependensi individu dan masyarakat, manusia 

secara sadar mendorong dirinya pada norma-norma tertentu. Oleh karena itu, 

menciptakan karakter yang positif menjadi suatu keinginan yang mendalam 

untuk anak-anak kita.
1
 

Dalam bahasa, asal muasal kata karakter berasal dari bahasa Inggris 

yang mengacu pada personalitas, pekerjaan, tabiat, akhlak, dan budi pekerti 

seseorang. Menurut UU No. 20 tahun 2003, pendidikan karakter bermaksud 

guna megembangkan kemampuan peserta didik supaya menjadi individu yang 

memiliki budi pekerti luhur, kuat, berpendidikan, loyal, dan independen, dengan 

tujuan menjadi warga negara yang patuh pada hukum. Selain itu, dalam upaya 

mencapai masyarakat yang cerdas, demokratis, dan bertanggung jawab, 

pendidikan karakter juga berperan dalam membangun kecakapan dan 

                                                           
1
 Dr Tutuk Ningsih, “Implementasi Pendidikan Karakter”, (Purwokerto: Sekolah Tinggi Agama 

Islam Negeri, 2015), hlm 12. 



126 Abdullah Zaini 

 

Salimiya, Vol. 4, No. 3, September  2023 

membentuk watak serta budaya yang mencerminkan identitas sebagai bangsa 

Indonesia.
2
 

Pendidikan karakter adalah proses pembinaan untuk membentuk 

kepribadian individu dengan melibatkan pembelajaran nilai-nilai moral dan 

etika. Dampak dari pendidikan ini terlihat dalam perbuatan konkret seseorang, 

mencakup etika yang positif, sikap moral yang baik, kepribadian bermartabat, 

tindakan tanggung jawab, dan banyak lagi. Konsep tersebut bisa dihubungkan 

dengan takdib, yakni pengenalan, afirmasi, dan realisasi dari output 

pengenalan.
3
 

Pendidikan karakter bisa juga dijelaskan sebagai sistematik yang 

melibatkan identifikasi norma-norma karakter pada anggota komunitas sekolah. 

Dalam sistem ini, terdapat pemahaman, kesadaran, atau keinginan, dan tindakan 

untuk mewujudkan kaidah-kaidah tersebut. Diantara nilai-nilai tersebut terdapat 

hubungan positif dengan Tuhan Yang Maha Esa, pengembangan diri, interaksi 

dengan sesama, tanggap terhadap lingkungan dan bangsa yang bertujuan agar 

manusia menjadi manusia utuh dan berbudi luhur.
4
 

Mu'in menyarankan agar masyarakat mempunyai enam pilar dasar atau 

pilar karakter yang dapat dijadikan acuan untuk mengevaluasi dan mengukur 

karakter dan perilakunya dalam konteks tertentu. Keenam karakter inilah yang 

bisa dikatakan sebagai fondasi terpenting yang membentuk karakter seseorang. 

a. Respect (penghormatan) 

Inti dari penghormatan adalah mengekspresikan sikap serius dan penuh 

pengabdian terhadap sosok lain dan diri sendiri. Rasa hormat yang sungguh-

sungguh umumnya tercermin melalui tindakan sopan dan respons positif, baik 

dalam sikap maupun memberikan dukungan. Sementara itu, penghormatan juga 

sering mengandung makna toleransi, keterbukaan, dan penerimaan terhadap 

perbedaan, sambil tetap menghargai otonomi individu lainnya. 

b. Responsibility (tanggung jawab) 

                                                           
2
 Fatma Ulfatun Najicha, “Peran Pendidikan Pancasila Sebagai Pembentuk Karakter 

Mahasiswa”, Jurnal Civic Education. Vol. 07, 2023, hlm 58-59. 
3
 Hilda Ainissyifa, “Pendidikan Karakter dalam Perspektif Pendidikan Islam”, Jurnal 

Pendidikan Universitas Garut, Vol. 08, 2014, hlm 5. 
4
 Yusri Fajri Annur, Ririn Yuriska, Shofia Tamara Arditasari, “Pendidikan Karakter dan Etika 

dalam Pendidikan”, 2021, hlm 332. 



Harmonisasi Nilai-Nilai Pancasila Dan Agama Dalam Membentuk Karakter 

 

127 

 

Salimiya, Vol. 4, No. 3, September 2023 

Tanggung jawab adalah suatu indikator apakah seseorang mempunyai 

akhlak yang positif atau negatif. Seseorang yang menghindari sebuah tanggung 

jawab biasanya tidak disukai karena mencerminkan karakter yang negatif. 

c. Citizenship- civic duty (kesadaran berwarga-negara) 

Hakikat membangun kesadaran sipil melibatkan sejumlah kegiatan 

untuk menciptakan rakyat sipil yang memperhatikan hak-hak individu. 

d. Fireness (keadilan dan kejujuran) 

Keadilan dapat merujuk pada prinsip kesetaraan atau pemberian hak 

yang sama kepada orang lain. Selain itu, keadilan juga dapat dilihat berdasarkan 

prestasi atau usaha seseorang, dimana individu yang tekun akan mendapatkan 

hasil yang semakin baik. Oleh sebab itu, terdapat beberapa factor yang perlu 

diperhatikan dalam memahami nilai keadilan. 

e. Caring (kepedulian dan kemaauan berbagi) 

Kepedulian berperan sebagai faktor penyatuan masyarakat. Kepedulian 

merupakan sifat yang memampukan individu untuk merasakan dan memahami 

pengalaman orang lain, sehingga mereka dapat menempatkan diri dalam posisi 

orang lain. Kadang-kadang, bentuk kepedulian ini terwujud melalui tindakan 

berpartisipasi atau terlibat dan juga bersinggungan secara aktif dengan individu 

lain. 

f. Tristworhiness (kepercayaan) 

Kepercayaan melibatkan sejumlah aspek karakter, seperti integritas 

yang mencakup kestabilan moral antara perkataan dan tindakan seseorang 

antara lain kejujuran, di mana apa yang diucapkan sesuai dengan kebenaran, 

menepati janji, yaitu komitmen untuk benar-benar melaksanakan apa yang telah 

diucapkan; dan kesetiaan, sikap yang memelihara hubungan melalui tindakan 

yang menunjukkan kebaikan hubungan, termasuk penerimaan hal-hal positif 

sebagai bagian dari hubungan tersebut, bukan hanya memberi. 

Berbicara tentang metode, pendidikan karakter memiliki pendekatan 

khusus. Ratna Megawangi mengusulkan pelaksanaan metode 4M untuk 

pendidikan karakter, yang melibatkan langkah-langkah seperti mengetahui, 

kemudian mencintai, menginginkan, serta mengerjakan kebaikan secara 

serentak dan juga berkesinambungan.
5
 

                                                           
5
 Hilda Ainissyifa, “Pendidikan Karakter dalam Perspektif Pendidikan Islam”, Jurnal 

Pendidikan Universitas Garut, Vol. 08, 2014, hlm 7-9. 



128 Abdullah Zaini 

 

Salimiya, Vol. 4, No. 3, September  2023 

Jadi pada dasarnya konsep awal pendidikan karakter sejalan dengan 

tujuan utama pendidikan, yang pada intinya bertujuan untuk mengembangkan 

manusia, membangun, dan membentuk individu menjadi insan kamil atau 

manusia yang utuh. Intinya, pendidikan diharapkan mampu menciptakan 

manusia yang mampu mengaktualisasikan diri dengan kemampuan yang 

dimilikinya, serta memiliki kemampuan untuk mengubah dan membentuk 

kehidupan secara mandiri, cerdas, dan berkesan karakteristik.
6
 

Pancasila Sebagai Pembentuk Karakter 

Pendidikan karakter merupakan aspek yang sangat kompleks dalam 

mencapai kualitas bangsa, terutama karena adanya krisis akhlak yang semakin 

meluas akhir-akhir ini. Di tengah-tengah kehidupan sehari-hari, masyarakat 

memerlukan implementasi norma-norma mulia dari Pancasila guna landasan 

filosofis konsepsi hidup bersama dalam ranah bermasyarakat dan berbangsa. 

Fokusnya adalah pada pemahaman dan pelaksanaan prinsip-prinsip Pancasila 

dapat dilaksanakan secara murni dalam kehidupan sehari-hari. Implementasi 

ini diarahkan untuk menjadikan kehidupan sesuai dan mengikuti aturan dan 

etika yang berlaku di Indonesia. 

Pendidikan memegang peran kunci dalam proses pembangunan 

kualitas bangsa. Untuk mengembangkan sistem pendidikan yang efektif, perlu 

ditekankan penerapan norma-norma Pancasila supaya pendidikan bisa 

menghasilkan personalia berkualitas yang menghargai prinsip-prinsip dari 

Pancasila. Dengan adanya kontribusi profesionalisme sumber daya manusia 

unggul, negara ini berpotensi tumbuh pesat dan menjadi negara unggul. 

Pengoptimalan kualitas dari bangsa Indonesia tidak lengkap tanpa munculnya 

karakter yang tangguh untuk menjadi bangsa dan negara yang maju dan 

terdepan. 

Pancasila menghadapi berbagai tantangan dalam perkembangannya 

maupun dalam perkembangan ilmu pengetahuan dan teknologi (IPTEK) di 

masa globalisasi. Modernisasi itu membawa dampak besar pada berbagai 

bagian kehidupan, baik ekonomi, budaya, politik, adat istiadat, dan pendidikan. 

Perkembangan tersebut dapat memiliki implikasi terhadap keberadaan 

Pancasila di kalangan masyarakat. Maka, diinginkan agar generasi penerus 

bangsa memiliki kemampuan menerapkan serta menginternalisasikan nilai-

                                                           
6
 Yusri Fajri Annur, Ririn Yuriska, Shofia Tamara Arditasari, “Pendidikan Karakter dan Etika 

dalam Pendidikan”, 2021, hlm 333. 



Harmonisasi Nilai-Nilai Pancasila Dan Agama Dalam Membentuk Karakter 

 

129 

 

Salimiya, Vol. 4, No. 3, September 2023 

nilai Pancasila dalam rutinitas keseharian mereka. Salah satu upaya yang dapat 

dilakukan adalah melalui sistem pendidikan yang bertujuan membentuk 

karakter bangsa yang unggul. 

Menerapkan nilai-nilai karakter dalam kehidupan memang tidak 

mudah. Menurut damanhuri dkk. (2016), pada Pancasila terdapat beberapa 

kendala dalam penerapan nilai merek. Salah satunya adalah kurangnya 

partisipasi warga dalam penerapannya di kehidupan sehari-hari. Di samping 

itu, nilai-nilai yang terdapat dalam Pancasila juga belum sepenuhnya terwujud 

dan tercapai. Misalnya dalam asas pertama, sampai sekarang masih ada pejabat 

publik yang tertarik pada kepuasan hati dan terjerumus dalam korupsi, 

konspirasi, dan nepotisme, padahal semua perbuatan itu harus dipertanggung 

jawabkan dan menanggung akibat di hadapan Tuhan. Pada sila yang kedua, 

masih terbatasnya hak menyuarakan pendapat, dan ketiadaan sikap hormat 

antar rekan warganegara menjadi kendalanya.  

Masih dijumpai orang yang sering mengabaikan pentingnya Pancasila. 

Penyimpangan pada kenyataannya disebabkan oleh kegagalan penerapan nilai-

nilai Pancasila sebagai karakter seseorang. Maka dari itu, penafsiran nilai-nilai 

dari Pancasila seperti ketuhanan, kemanusiaan, persatuan, kemasyarakatan, dan 

keadilan menjadi suatu keharusan yang harus diwujudkan melalui proses 

pembentukan karakter. Hal ini bertujuan supaya masyarakat Indonesia menjadi 

individu yang religius, peduli terhadap sesama, berlaku adil, dan memberikan 

kontribusi positif bagi diri sendiri, masyarakat, bangsa, dan juga negara.
7
 

Implementasi nilai-nilai Pancasila di ranah kehidupan sehari-hari 

seperti Kardiman, Y. dkk. (2018), mencakup langkah-langkah spesifik. 

Pertama, keimanan kepada Yang Maha Esa memerlukan rasa hormat dan 

kerjasama antar umat beragama untuk menciptakan keharmonisan dalam 

menjalani kehidupan dalam negara, termasuk menghormati hak kebebasan 

beragama agama lain. Kedua, dalam kemanusiaan yang berkeadilan dan juga 

beradab, perlu diakui kesetaraan kedudukan, hak dan juga kewajiban warga 

negara serta mendorong cinta maupun toleransi. Nilai-nilai kemanusiaan juga 

harus dihormati dan dijunjung tinggi dengan semangat menjaga kebenaran dan 

keadilan. Ketiga, penting bagi persatuan Indonesia untuk mengutamakan 

                                                           
7
 Yohana.R.U.Sianturi, Dinie Anggraeni Dewi, “Penerapan Nilai Nilai Pancasila dalam 

Kehidupan Sehari Hari dan Sebagai Pendidikan Karakter”, Jurnal Kewarganegaraan, Vol. 5, 

2021, hlm 227. 



130 Abdullah Zaini 

 

Salimiya, Vol. 4, No. 3, September  2023 

persatuan dan keamanan nasional di atas kepentingan pribadi atau kelompok 

dan meningkatkan kemauan berkorban demi kebaikan bersama. Kebanggaan 

Indonesia juga terlihat dalam mendukung produk Indonesia. Keempat, dalam 

demokrasi yang dipandu oleh kebijaksanaan debat perwakilan, debat harus 

diprioritaskan ketika mengambil keputusan mengenai kebaikan bersama. Yang 

juga penting adalah kepedulian moral dan tanggung jawab untuk 

mempertanggungjawabkan keputusan kepada Tuhan Yang Maha Esa. 

Terakhir, dari sudut pandang sila kelima yaitu keadilan sosial bagi seluruh 

rakyat Indonesia, saling berkontribusi atau membantu pihak masyarakat yang 

memerlukan seperti dalam bidang pendidikan, hidup hemat dan menghargai 

karya orang lain merupakan langkah konkrit mewujudkan norma-norma 

tersebut. 

Oleh sebab itu, pengembangan karakter memegang peranan penting 

dalam berbagai tantangan kehidupan. Pancasila, sebagai visi dasar perbaikan 

tatanan kehidupan, dianggap sebagai kerangka paling tepat bagi kelangsungan 

hidup kolektif dalam konteks berbangsa dan bernegara. Pancasila memadukan 

nilai-nilai karakter untuk memenuhi kebutuhan pembentukan karakter generasi 

muda. Pancasila sebagai pedoman dan falsafah masyarakat Indonesia harus 

mencerminkan nilai-nilainya dalam rutinitas sehari-hari, karena Pancasila 

menjadi pijakan dalam menjalani kehidupan bersama dalam negara Indonesia. 

Oleh karena itu, menjadi tanggung jawab warga negara Indonesia untuk 

memahami Pancasila melalui sistem pendidikan yang mengintegrasikan nilai-

nilai tersebut dari sila pertama hingga sila kelima.
8
.  

Agama Sebagai Pembentuk Karakter 

Karakter disebut juga dengan akhlak. Karakter dan akhlak adalah dua 

hal yang berkaitan. Karakter mempunyai arti suatu nilai dari tingkah laku 

manusia yang berlaku pada seluruh aspek perbuatan manusia, baik yang 

berkaitan dengan tuhan, orang lain, lingkungan, maupun yang berkaitan dengan 

dirinya sendiri,  dimana hubungan tersebut diungkapkan melewati akal, 

perilaku, emosi, bahasa, dan tindakan yang sesuai dengan etika.
9
 Sedangkan 

akhlak adalah kualitas yang tertanam pada diri manusia, yang berarti bahwa 

                                                           
8
 Anisa Nurhasanah, Yayang Furi Furnamasari, Dinie Anggraeni Dewi, “Upaya Membangun 

Karakter yang Unggul dengan Menerapkan Nilai-Nilai Pancasila dalam Kehidupan Sehari-

hari”, Jurnal Pendidikan Tambusai, Vol. 05, 2021, hlm 8747-8750. 
9
 Zubairi, Pendidikan Karakter Peserta Didik Dalam Pendidikan Agama Islam, (Indramayu: 

Penerbit Adab, 2022) hal 14 



Harmonisasi Nilai-Nilai Pancasila Dan Agama Dalam Membentuk Karakter 

 

131 

 

Salimiya, Vol. 4, No. 3, September 2023 

akhlak berkembang secara alami dengan sendirinya tanpa adanya bantuan dari 

luar atau pertimbangan sebelumnya.
10

 

Kedudukan nilai-nilai agama sebagai salah satu aspek pembentuk 

karakter sangatlah penting. Untuk menghidupkan kembali semangat juang asli 

bangsa sebagai komitmen pengabdian kepada Tuhan, bukan materialisme, 

kebaradaan studi mengenai pengajaran agama yang efektif sangatlah 

diperlukan. Mempelajari prinsip-prinsip moral dan agama menjadi suatu hal 

yang wajib. Dorongan diperlukan bagi bangsa kita untuk mendapatkan kembali 

identitasnya sebagai bangsa yang makmur, adil, dan beriman. Dalam hal ini, 

proses pengembangan karakter seseorang sangat dibantu oleh pengajaran agama 

sebagai nilai-nilai normatif. Akan terbentuk suatu hubungan langsung antara 

agama dan pengembangan karakter moral ketika ajaran agama disampaikan 

secara tepat. 

Pendidikan karakter sudah muncul dari masa Rasulullah SAW. Dan 

senantiasa diajarkan seiring dengan pertumbuhan Islam. Terbukti dengan 

diangkatnya Nabi Muhammad sebagai Rasul sebagai penyempurna akhlak bagi 

umat islam. Bila seseorang memiliki keimanan yang kokoh, taat pada perintah 

Allah dan meninggalkan larangan-Nya, dan menerapkan tingkah dan tata 

perilaku mulia sebagai hasil keimanan dan perbuatan baiknya menunjukkan 

bahwa ia adalah seorang Muslim yang kafah.  

Pendidikan karakter pada konteks Islam berlandaskan pada Al Qur'an 

dan Hadits. Al-Qur'an dan Hadits memberikan standar dalam mengukur apa 

yang benar dan salah dalam akhlak seseorang. Dalam Islam, karakter dibedakan 

menjadi dua kategori, yaitu karakter atau akhlak yang berkaitan dengan sang 

khaliq (Allah SWT) dan karakter atau akhlak yang berkaitan dengan sesama 

makhluq (selain Allah SWT). Karakter manusia yang berhubungan dengan 

Allah disebut sebagai hablun minallah, sedangkan karakter terhadap makhluq 

(selain Allah SWT) dibedakan ke dalam tiga kategori yaitu karakter pada 

sesama manusia, karakter pada mahkluk lain yang bukan manusia, seperti 

hewan dan tumbuhan, dan karakter pada lingkungan. 

Pada Ihya Ulumuddin karya Imam Al-Ghazali, akhlak diartikan sebagai 

ekspresi jiwa yang mengarah terhadap suatu tindakan yang mudah dan 

sederhana tanpa berpikir panjang. Moralitas didefinisikan sebagai suatu kondisi 

                                                           
10

 Zubairi, Pendidikan Karakter Peserta Didik Dalam Pendidikan Agama Islam, (Indramayu: 

Penerbit Adab, 2022) hal 19 



132 Abdullah Zaini 

 

Salimiya, Vol. 4, No. 3, September  2023 

alamiah manusia, yang menyebabkan munculnya berbagai perilaku atau 

perbuatan yang mudah tanpa melewati suatu peninjauan, perenungan, atau 

pengamatan terlebih dahulu.   

Al-Ghazali mendefinisikan pendidikan akhlak sebagai upaya untuk 

menumbuhkan pola pikir internal yang secara alami dapat mendorong 

bertumbuhnya perbuatan-perbuatan baik dalam diri seseorang. Pendidikan 

akhlak yang dirumuskan oleh Al-Ghazali adalah suatu contoh bentuk usaha 

yang dapat mendorong seseorang untuk melakukan perbuatan baik secara 

sukarela. Pendidikan akhlak bertujuan untuk menciptakan manusia yang 

bertakwa, mencintai Allah, dapat mengendalikan hawa nafsu dan emosinya, 

tunduk pada akal dan syariah, serta menghargai berbagai akhlak mulia. Karunia 

Ilahi dan Fitrah yang Sempurna, Pembiasaan, Mujahadah, dan Riyadhah adalah 

metode-metode yang digunakan pada pendidikan akhlak.
11

 

Ada empat komponen dalam prinsip akhlak. Pertama, hikmah, yaitu 

pemahaman bahwa moralitas bergantung pada kondisi psikologis seseorang. 

Pada prinsip ini sesorang bisa membedakan hal yang benar atau salah. Kedua, 

syajaah atau kebenaran, yaitu kemampuan untuk mengekspresikan emosi atau 

mengendalikannya dibawah kendali akal sehat. Ketiga, iffah atau kesucian, 

yaitu kemampuan untuk menahan dan mengendalikan nafsu syahwat dengan 

landasan syariat Islam dan akal sehat. Keempat, keadilan, yaitu situasi 

psikologis yang mengatur perasaan dan keinginan berdasarkan kebutuhan 

kebijaksanaan.
12

 

Menjadikan moral agama sebagai pedoman bangsa dalam berperilaku 

merupakan salah satu cara agama berkontribusi dalam proses pembentukan 

karakter bangsa. Dibandingkan dengan kepemimpinan tradisional, 

kepemimpinan moral agama jauh lebih efektif dan efisien. Karena jika 

moralitas tersebut telah trepatri pada diri seseorang, maka ia lebih cenderung 

berperilaku dengan baik, baik ketika ada orang lain yang melihat maupun tidak. 

Karena, moral itu sendiri yang akan menjadi pemimpin bagi dirinya sendiri, 

sehingga akan terbentuk rasa tanggung jawab pada dirinya. Ajaran agama akan 

menjadi pedoman dalam berperilaku jika seseorang menjadikan moral sebagai 

                                                           
11

 Moh. Faizin, Dine Fitriana Rohmah, Moch. Irwansyah, Analisis Hasil Pemikiran Pendidikan 

Karakter Perspektif Imam Al-Ghazali Abad 21, Jurnal Pendidikan Indonesia Vol. 2, No. 2, 

2022, hal 102 
12

 Ummi Kulsum, Abdul Muhid, Pendidikan Karakter melalui Pendidikan Agama Islam di Era 

Revolusi Digital, Intelektual: Jurnal Pendidikan dan Studi Keislaman Vol. 12 (2), 2022, hal 163 



Harmonisasi Nilai-Nilai Pancasila Dan Agama Dalam Membentuk Karakter 

 

133 

 

Salimiya, Vol. 4, No. 3, September 2023 

pemimpin dalam berperilaku. Mereka sudah memiliki "pengawas" di dalam 

dirinya, sehingga ia tidak memerlukan pengawasan secara fisik. Maka ia akan 

berperilaku dengan baik, karena ia sudah mempunyai agama sebagai pedoman 

untuk berperilaku, baik pada dirinya sendiri maupun pada orang lain.
13

  

Langkah pertama untuk membangun bangsa yang besar dan bermartabat 

yaitu dimulai dengan pengembangan karakter dengan menerapkan pendidikan 

karakter di sekolah.  Pengembangan karakter atau pengembangan moral bisa 

diterapkan pada sekolah-sekolah, yaitu dengan memasukkan penanaman butir-

butir budi pekerti terutama butir-butir yang berhubungan dengan nilai agama 

atau religius ke dalam setiap mata pelajaran.
14

 Dalam hal ini Pendidikan Agama 

Islam berperan besar dalam Pendidikan karakter. Pendidikan agama islam 

dianggap sebagai fondasi dari Pendidikan karakter karena ia berlandaskan pada 

Al-Qur‟an dan Hadist.  

Pendidikan Agama Islam mengacu pada proses di mana siswa 

memperoleh pengetahuan agama yang dimulai dengan Al-Qur'an, dan beralih 

ke hal-hal yang berhubungan dengan amalan seperti sholat, zakat, puasa, dan 

haji. Topik lain yang mungkin dipelajari siswa adalah bagaimana etika makan 

dan minum, cara berpakaian layaknya seorang muslim, berniaga seperti yang 

ada pada Syariah, hukum pidana, dan warisan. Pengetahuan-pengetahuan 

tersebut ada pada Al-Qur'an, Al-Hadist, dan tulisan-tulisan para cendekiawan 

Islam.  

Pendidikan agama Islam yang ada pada sekolah bisa dijelaskan sebagai 

salah satu program pendidikan yang mengedepankan prinsip-prinsip Islam yang 

mana ia disampaikan dalam bentuk mata pelajaran dengan melalui kegiatan 

belajar dan mengajar, baik yang di dalam kelas atau di luar kelas, yang mana 

mata pelajaran tersebut dinamai dengan Pendidikan Agama Islam atau PAI. 

Sesuai dengan kurikulum nasional, mata pelajaran Pendidikan Agama Islam 

harus diajarkan di sekolah umum, baik dari tingkat taman kanak-kanak hingga 

perguruan tinggi yang dirancang dengan menyesuaikan situasi, kondisi, dan 

jenjang pendidikan siswa dan mahasiswa.  

Perlu digaris bawahi bahwa tujuan dari pembelajaran Pendidikan 

Agama Islam bukan hanya sekedar memperoleh informasi akademis, tetapi juga 

                                                           
13

 Muhammad Harfin Zuhdi, Islam dan Pendidikan Karakter Bangsa, Jurnal Pendidikan dan 

Kajian Keislaman Volume V, Nomor 1, 2012, hal 90-91 
14

 Nur Ainiyah, Pembentukan Karakter Melalui Pendidikan Agama Islam, Jurnal Al-Ulum 

Volume. 13 Nomor 1, 2013 hal 33 



134 Abdullah Zaini 

 

Salimiya, Vol. 4, No. 3, September  2023 

merupakan sarana untuk membentuk kepribadian dan karakter, agar murid 

secara kolektif dapat mewujudkan prinsip-prinsip pada Pendidikan Agama 

Islam, bertindak layaknya khalifatullah fi al ardh atau wakil Allah di bumi, 

yang beperan sebagai saksi kebenaran dan berperilaku mulia. Dalam Islam, 

pengetahuan („ilm) bersifat teoritis, aktif, dan melibatkan banyak rancangan 

pendidikan. Pada gagasan pendidikan Agama Islam, semua aspek dari kegiatan 

belajar serta mengajar yang menunjukkan konsep daripada tarbiyah, ta‟lim, dan 

ta‟dib perlu dimuat dalam pendidikan.
15

  

Tantangan Dalam Membentuk Karakter Melalui Nilai Pancasila dan 

Agama 

Untuk membangun generasi bangsa yang bermoral dan bermutu, 

diperlukan suatu metode dalam mewujudkannya. Salah satunya yaitu dengan 

cara diciptakannya membekali para generasi bangsa dengan prinsip-prinsip 

luhur yang tersirat maupun tersurat dalam Pancasila, karena sejatinya Pancasila 

adalah dasar negara serta landasan hidup bangsa dalam kehidupan sehari-hari. 

Para generasi bangsa bertanggung jawab atas kehidupan mereka sendiri. 

Mereka juga harus mencerna, menafsirkan, dan mengimplementasikan semua 

nilai yang terkandung pada Pancasila, sebab nilai-nilai tersebut adalah landasan 

dan tameng dari segala dampak yang mungkin bisa menghancurkan moralitas 

mereka. Dengan bantuan dari pendidikan karakter yang mengandung nilai-nilai 

Pancasila, maka kemungkinan terjadinya penyimpangan sikap dan perilaku 

akan terminimalisir.
16

 

Namun pada nyatanya, mayoritas masyarakat Indonesia seakan-akan 

mengabaikan butir-butir yang termuat dalam Pancasila. Penyelewengan 

mengenai sikap dan perilaku yang muncul sebenarnya adalah akibat dari 

kegagalan dalam penerapan butir-butir yang termuat di dalam Pancasila pada 

seseorang. Oleh karenanya, dalam memahami intisari dari butir-butir dalam 

Pancasila, seperti nilai ketuhanan, kemanusiaan, persatuan, kemasyarakatan, 

dan keadilan, menjadi hal yang wajib diimplementasikan pada pendidikan 

                                                           
15

 Hisyam Muhammad F. A., Alaika M. B., Peran Materi Pendidikan Agama Islam di Sekolah 

dalam Membentuk Karakter Kebangsaan, Jurnal: Penelitian Medan Agama Vol. 10, No. 2, 

2019, hal 159-161 
16

 Yohana.R.U.Sianturi, Dinie Anggraeni Dewi, Penerapan Nilai Nilai Pancasila Dalam 

Kehidupan Sehari Hari Dan Sebagai Pendidikan Karakter, Jurnal Kewarganegaraan Vol. 5 No.1 

Juni 2021 hal 227-229 



Harmonisasi Nilai-Nilai Pancasila Dan Agama Dalam Membentuk Karakter 

 

135 

 

Salimiya, Vol. 4, No. 3, September 2023 

karakter agar masyarakat Indonesia menjadi pribadi yang taat dengan agama, 

berperikemanusiaan, berkeadilan, dan berguna. 

 Di sisi lain, di negeri ini, agama belum menjadi sumber inspirasi moral. 

Justru, moralitas secara general belum menjadi pegangan bagi mayoritas 

masyarakat dan juga para pemimpin. Akibatnya, praktik kolusi, korupsi, dan 

nepotisme tetap tak terkendali. Para pelanggar tersebut tidak mempunyai 

kontrol diri yang melekat untuk menolak mencuri uang rakyat untuk keperluan 

pribadi dan golongan. Maka dari itu, diperlukan upaya yang lebih besar dalam 

menggaungkan kembali pengukuhan moral bangsa yang didasarkan pada 

kepercayaan sebagai halnya julukan yang ada pada bangsa Indonesia yaitu 

bangsa yang agamis.
17

 

Pendidikan Agama Islam (PAI) juga kerap dianggap kurang efektif 

dalam membimbing sikap dan perilaku siswa di sekolah-sekolah yang beragam, 

serta dalam membentuk moral dan etika. Terdapat banyak sekali pendapat yang 

disampaikan beberapa tokoh dalam memperkuat pernyataan tersebut. Salah 

satunya yaitu pernyataan dari mantan Menteri Agama Republik Indonesia yaitu, 

Muhammad Maftuh Basyuni. Beliau beropini bahwasannya pendidikan agama 

di Indonesia sekarang terkesan lebih memprioritaskan aspek kognitif 

(pemikiran) daripada aspek afektif (sikap/rasa) dan psikomorik (tingkah laku). 

Pernyataan ini diperkuat dengan adanya beberapa tanda kekurangan pada 

pembelajaran Pendidikan Agama Islam di sekolah-sekolah, antara lain: 

Pertama, Pendidikan Agama Islam kurang mampu mentransformasikan 

pengetahuan keagamaan yang bersifat kognitif menjadi "makna" serta "nilai" 

atau kurangnya dukungan butir-butir agama yang harus diasimilasikan dalam 

diri peserta didik. Tafsir (2005) menyatakan, dengan tujuan yang beragam, 

Pendidikan Agama Islam cenderung lebih banyak terfokus pada arah knowing 

dan doing, dan belum mengarah pada being, yaitu cara peserta didik 

menjalankan kehidupannya dengan berlandaskan ajaran dan etika agama yang 

telah diketahui (knowing). 

Kedua, Pendidikan Agama Islam masih cenderung minim pergerakan 

dalam hal bekerja sama dan berkolaborasi dengan program-program pendidikan 

non-keagamaan. 

                                                           
17

 Muhammad Harfin Zuhdi, Islam Dan Pendidikan Karakter Bangsa, Jurnal Pendidikan dan 

Kajian Keislaman, Volume V, Nomor 1, 2012, hal 92 



136 Abdullah Zaini 

 

Salimiya, Vol. 4, No. 3, September  2023 

Ketiga, Pendidikan Agama Islam kurang relevan dengan kondisi sosial 

di masyarakat, atau bersifat relatif statis dan terlepas dari sejarah, sehingga 

peserta didik kurang menjiwai prinsip-prinsip yang ditanamkan oleh agama 

dalam kesehariannya. Pendidikan agama, bahkan dalam bentuk praktik, 

bertransformasi menjadi doktrin agama, sehingga kurang maksimal dalam 

membentuk kepribadian yang bermutu, padahal esensi Pendidikan Agama 

adalah pendidikan akhlak.
18

 

 Disamping itu kesulitan-kesulitan yang dihadapi masyarakat juga 

menjadi salah satu faktor penyebab kelemahan serta kegagalan dalam 

mewujudkan pribadi yang berakhlak. Kesulitan tersebut bersumber dari 

merebaknya budaya barat di Indonesia. Beberapa bagian dari budaya barat 

tersebut berpotensi besar menjadi penghancur generasi masa depan genersi 

penerus bangsa. Disinilah peran Pendidikan Agama diperlukan. Pendidikan 

Agama Islam menjadi pengarah dalam menyaring dan menghadapi 

perkembangan budaya barat.
19

 

Kesimpulan 

Pendidikan karakter telah menjadi fokus yang sangat relevan di ranah 

pendidikan belakangan ini, terutama terkait dengan meningkatnya kondisi 

degradasi moral ditengah-tengah masyarakat dan pemerintah. Pendidikan 

karakter adalah proses pembinaan untuk membentuk kepribadian individu 

dengan melibatkan pembelajaran nilai-nilai moral dan etika. Dampak dari 

pendidikan ini terlihat dalam perbuatan konkret seseorang, mencakup etika 

yang positif, sikap moral yang baik, kepribadian bermartabat, tindakan 

tanggung jawab, dan banyak lagi. Pancasila dan agama merupakan dua 

komponen vital yang memiliki peran sentral dalam membentuk karakter 

individu dan masyarakat. Sebagai landasan filosofis dan ideologis negara 

Indonesia, Pancasila menjadi pilar utama yang mencerminkan etika 

fundamental yang harus dijunjung oleh setiap warga negara. Di sisi lain, agama 

juga memiliki peran yang signifikan sebagai pandangan hidup yang memandu 

tindakan dan nilai-nilai moral individu. 

                                                           
18

 Hisyam Muhammad F. A., Alaika M. B., Peran Materi Pendidikan Agama Islam di Sekolah 

dalam Membentuk Karakter Kebangsaan, Jurnal: Penelitian Medan Agama Vol. 10, No. 2, 

2019, hal 162 
19

 Hisyam Muhammad F. A., Alaika M. B., Peran Materi Pendidikan Agama Islam di Sekolah 

dalam Membentuk Karakter Kebangsaan, Jurnal: Penelitian Medan Agama Vol. 10, No. 2, 

2019, hal 168 



Harmonisasi Nilai-Nilai Pancasila Dan Agama Dalam Membentuk Karakter 

 

137 

 

Salimiya, Vol. 4, No. 3, September 2023 

Pancasila sebagai tumpuan dasar dalam memperbaiki struktur 

kehidupan, dianggap sebagai kerangka yang paling tepat bagi kelangsungan 

hidup bersama dalam konteks berbangsa dan bernegara. Untuk mencapai tujuan 

yaitu pembentukan karakter generasi muda, Pancasila mengintegrasikan nilai-

nilai karakter. Pancasila sebagai norma dan filsafat masyarakat Indonesia, harus 

mencerminkan nilai-nilainya dalam kehidupan sehari-hari, karena pancasila 

memiliki peran sebagai landasan bagi masyarakat Indonesia dalam menjalani 

kehidupan berbangsa dan bernegara. 

Menjadikan moral agama sebagai pedoman bangsa dalam berperilaku 

merupakan salah satu cara agama berkontribusi dalam proses pembentukan 

karakter bangsa. Dibandingkan dengan kepemimpinan tradisional, 

kepemimpinan moral agama jauh lebih efektif dan efisien. Ajaran agama akan 

menjadi pedoman dalam berperilaku jika seseorang menjadikan moral sebagai 

pemimpin dalam berperilaku. Mereka sudah memiliki "pengawas" di dalam 

dirinya, sehingga ia tidak memerlukan pengawasan secara fisik. Maka ia akan 

berperilaku seperti semestinya, baik pada dirinya sendiri maupun pada orang 

lain karena ia sudah mempunyai agama sebagai pedoman. 

Namun, mayoritas masyarakat Indonesia mengabaikan makna yang 

termuat dalam Pancasila. Penyimpangan-penyimpangan mengenai sikap dan 

perilaku yang muncul sebenarnya adalah akibat dari kegagalan dalam 

penerapan nilai-nilai yang termuat di dalam Pancasila. Di sisi lain, agama juga 

belum menjadi sumber inspirasi moral. Bahkan, moralitas belum menjadi 

pegangan bagi mayoritas masyarakat dan juga para pemimpin. Maka dari itu, 

diperlukan upaya yang lebih besar dalam menggaungkan kembali pengukuhan 

moral bangsa yang didasarkan pada kepercayaan sebagaimana julukan yang ada 

pada bangsa Indonesia sebagai bangsa yang agamis. 

 

Daftar Pustaka 

Ainissyifa, H. (2014). Pendidikan Karakter dalam Perspektif Pendidikan Islam. 

Jurnal Pendidikan Universitas Garut, Vol. 08, 5. 

Ainiyah, N. (2013 ). Pembentukan Karakter Melalui Pendidikan Agama Islam. 

Jurnal Al-Ulum Volume. 13 Nomor 1, 33. 

Anisa Nurhasanah, Y. F. (2021). Upaya Membangun Karakter yang Unggul 

dengan Menerapkan Nilai-Nilai Pancasila dalam Kehidupan Sehari-hari. 

Jurnal Pendidikan Tambusai, Vol. 05, 8747-8750. 



138 Abdullah Zaini 

 

Salimiya, Vol. 4, No. 3, September  2023 

Hisyam Muhammad Fiqyh Aladdiin, A. M. (2019). Peran Materi Pendidikan 

Agama Islam di Sekolah dalam Membentuk Karakter Kebangsaan. 

Jurnal: Penelitian Medan Agama Vol. 10, No. 2, 159-161. 

Moh. Faizin, D. F. (2022). Analisis Hasil Pemikiran Pendidikan Karakter 

Perspektif Imam Al-Ghazali Abad 21. Jurnal Pendidikan Indonesia Vol. 

2, No. 2, 102. 

Najicha, F. U. (2023). Peran Pendidikan Pancasila Sebagai Pembentuk Karakter 

Mahasiswa. Jurnal Civic Education. Vol. 07, 58-59. 

Ningsih, D. T. (2015). Implementasi Pendidikan Karakter . Purwokerto: 

Sekolah Tinggi Agama Islam Negeri. 

Ummi Kulsum, A. M. (2022). Pendidikan Karakter melalui Pendidikan Agama 

Islam di Era Revolusi Digital. Intelektual: Jurnal Pendidikan dan Studi 

Keislaman Vol. 12 (2), 163. 

Yohana.R.U.Sianturi, D. A. (2021). Penerapan Nilai Nilai Pancasila dalam 

Kehidupan Sehari Hari dan Sebagai Pendidikan Karakter. Jurnal 

Kewarganegaraan, Vol. , 227. 

Yusri Fajri Annur, R. Y. (2021). Pendidikan Karakter Dalam Perspektif 

Pendidikan Islam. Prosiding Seminar Nasional Program Pascasarjana 

Universitas PGRI Palembang., 332. 

Zubairi. (2022). Pendidikan Karakter Peserta Didik Dalam Pendidikan Agama 

Islam. Indramayu: Penerbit Adab. 

Zuhdi, M. H. (2012). Islam dan Pendidikan Karakter Bangsa. Jurnal 

Pendidikan dan Kajian Keislaman Volume V, Nomor 1, 90-92.Fahrudin, 

Adi. Pengantar kesejahteraan social,  Bandung; PT Refika Aditama, 

2012 
 

 

 

 

 

 

 

Copyright © 2023 Journal Salimiya: Vol. 4, No. 3, September 2023, e-ISSN; 2721-7078  

Copyright rests with the authors 

Copyright of Jurnal Salimiya is the property of Jurnal Salimiya and its content may not be 

copied or emailed to multiple sites or posted to a listserv without the copyright holder's express 

written permission. However, users may print, download, or email articles for individual use. 

https://ejournal.iaifa.ac.id/index.php/salimiya 


