SALIMIYA: Jurnal Studi llmu Keagamaan Islam
Volume 4, Number 3, September 2023

e-ISSN: 2721-7078
https://ejournal.iaifa.ac.id/index.php/salimiya

Accepted: Revised: Published:
Juli 2023 Agustus 2023 September 2023

Harmonisasi Nilai-Nilai Pancasila dan Agama Dalam
Membentuk Karakter

Abdullah Zaini
Universitas Islam Negeri Sunan Ampel Surabaya, Indonesia
e-mail: zenzaini57@gmail.com

Abstract

Character education has recently been a highly significant topic in the field of
education, particularly in light of the growing phenomena of moral
degeneration in society and the government environment. Pancasila and
religion are two important components that have a central role in shaping
individual and community character. Both work hand in hand in creating
quality character. Pancasila is the main pillar that reflects the basic values that
should be held by every citizen. Religion also has a significant role as a way of
life that guides the actions and moral values of individuals. The deviations
regarding attitudes and behavior that appear are actually the result of failure
to implement the values contained in Pancasila. On the other hand, religion has
not yet become a source of moral inspiration. In fact, morality has not become
a guide for the majority of society and also for leaders. Therefore, greater
efforts are needed in re-echoing the nation's moral affirmation which is based
on belief as the nickname given to the Indonesian nation as a religious nation.
This article is to deliver readers with a deep understanding of the
harmonization of Pancasila and religious values in shaping character.

Keywords: Pancasila, Religion, Character

Abstrak
Pendidikan karakter menjadi topik fundamental dalam ranah pendidikan,
ditandai adanya fenomena kemerosotan moral yang semakin meningkat di
kalangan masyarakat dan pemerintahan. Pancasila dan agama merupakan dua
komponen penting yang memiliki peran sentral dalam membentuk karakter
individu dan masyarakat. Keduanya saling bahu-membahu dalam menciptakan
karakter yang bermutu. Pancasila menjadi pilar utama yang mencerminkan


https://ejournal.iaifa.ac.id/index.php/dirasah
mailto:zenzaini57@gmail.com

Harmonisasi Nilai-Nilai Pancasila Dan Agama Dalam Membentuk Karakter

nilai-nilai dasar yang harus dijadikan pedoman bagi setiap individu. Agama
juga memiliki peran yang signifikan sebagai pandangan hidup yang memandu
tindakan dan nilai-nilai  moral individu. Penyimpangan-penyimpangan
mengenai sikap dan perilaku yang muncul sebenarnya adalah akibat dari
kegagalan dalam penerapan nilai-nilai yang termuat di dalam Pancasila. Di sisi
lain, agama juga belum menjadi sumber inspirasi moral. Bahkan, moralitas
belum menjadi pegangan bagi mayoritas masyarakat dan juga para pemimpin.
Maka dari itu, diperlukan upaya yang lebih besar dalam menggaungkan kembali
pengukuhan moral bangsa yang didasarkan pada kepercayaan sebagaimana
julukan yang ada pada bangsa Indonesia sebagai bangsa yang agamisArtikel ini
menjelaskan bagaimana nilai-nilai Pancasila dan Agama berharmonisasi dalam
pengembangan karakter.

Kata Kunci: Pancasila, Agama, Karakter

Pendahuluan

Pendidikan karakter telah menjadi fokus yang sangat relevan di ranah
pendidikan belakangan ini, terutama terkait dengan meningkatnya kondisi
degradasi moral di tengah-tengah masyarakat dan pemerintah. Peningkatan
berbagai bentuk permasalahan seperti kriminalitas, ketidakadilan, korupsi,
kekerasan terhadap anak, dan pelanggaran hak asasi manusia menunjukkan
adanya krisis identitas dan karakteristik yang terjadi di kalangan bangsa
Indonesia.

Pancasila dan agama merupakan dua komponen penting yang memiliki
peran sentral dalam membentuk karakter individu dan masyarakat. Sebagai
landasan filosofis dan ideologis negara Indonesia, Pancasila menjadi pilar
utama yang mencerminkan etika fundamental yang harus dijunjung dan
diterapkan oleh warga negara. Di sisi lain, agama juga memiliki peran yang
signifikan sebagai pandangan hidup yang memandu tindakan dan nilai-nilai
moral individu.

Pancasila adalah ideologi yang menjadi landasan bagi bumi pertiwi dan
juga dianggap sebagai falsafah hidup. Sebagai falsafah atau dasar hidup,
Pancasila membawa moralitas mulia yang sudah dirancang dan juga dipelajari
oleh tokoh-tokoh terdahulu. Pancasila dihargai karena dipercayai memiliki
norma-norma yang paling cocok guna membimbing kelangsungan kehidupan
nasional Indonesia. Pandangan-pandangan ini mencakup semua bidang
kehidupan dengan penuh perhatian.

Salimiya, Vol. 4, No. 3, September 2023

123


http://unhicommunity.blogspot.com/

124

Abdullah Zaini

Pancasila sebagai landasan negara Indonesia terdiri dari lima prinsip,
pada prinsip pertama, Ketuhanan Yang Maha Esa, terlihat adanya keberagaman
keyakinan agama yang diakui dan dihormati oleh negara. Situasi ini
mencerminkan aspek inklusivitas yang menitikberatkan pada pentingnya
toleransi dan keharmonisan antarumat beragama.  Sementara  itu, agama
sebagai suatu sistem kepercayaan dan ibadah memberikan pandangan hidup dan
pedoman moral bagi individu. Agama menekankan nilai-nilai seperti kejujuran,
keadilan, kasih sayang, dan moralitas yang membentuk karakter seseorang.
Pemahaman agama yang mendalam dan realisasi nilai-nilai tersebut dalam
kehidupan sehari-hari dapat menjadi landasan kuat untuk membentuk karakter
yang tangguh dan bermoral.

Pentingnya pemahaman dan pengamalan Pancasila dan agama di tengah-
tengah kehidupan sehari-hari bukan hanya terbatas dalam hal ranah pribadi,
tetapi juga memiliki dampak besar dalam membentuk identitas dan karakter
bangsa. Melalui harmonisasi antara nilai-nilai Pancasila yang mengedepankan
persatuan dan keadilan serta ajaran agama yang menitikberatkan pada moralitas
dan spiritualitas, diharapkan masyarakat dapat tumbuh sebagai individu yang
bertanggung jawab, peduli terhadap sesama, memiliki integritas yang tinggi,
dan juga memiliki karakter yang mulia.

Dalam konteks ini, penelitian lebih lanjut mengenai harmonisasi nilai-nilai
Pancasila dan agama dalam membentuk karakter menjadi relevan, mengingat
kompleksitas dinamika sosial dan kebutuhan akan landasan moral yang kuat di
tengah arus modernisasi dan globalisasi. Artikel ini bertujuan untuk
memberikan pemahaman yang komprehensif seputar harmonisasi nilai-nilai
Pancasila dan agama dalam lingkup membentuk karakter. Kami akan
menjelaskan pendidikan karakter, Pancasila dan agama sebagai pembentuk
karakter, dan juga harmonisasi Pancasila dan agama dalam membentuk
karakter.

Metode Penelitian

Dalam penyusunan artikel ini, digunakan metode studi kepustakaan
(literature review) sebagai pendekatan awal. Review literatur merupakan
analisis literatur yang holistik, terstruktur, dan sistematis yang mencakup proses
mengumpulkan, memilih, mengevaluasi, dan mensintesis informasi dari
sumber-sumber tertentu. Fokus utama dari review literatur adalah memberikan

Salimiya, Vol. 4, No. 3, September 2023



Harmonisasi Nilai-Nilai Pancasila Dan Agama Dalam Membentuk Karakter

pemahaman yang mendalam mengenai suatu topik atau isu tertentu dalam
kerangka penelitian yang sedang dikerjakan.

Kemudian, dilakukan analisis terhadap berbagai sumber yang relevan dengan
topik artikel menggunakan metode analisis isi (content analysis). Data-data
yang terkait dengan pembahasan konsep harmonisasi nilai-nilai Pancasila dan
agama dalam membentuk karakter ditemukan melalui analisis bacaan dari
berbagai sumber, seperti artikel, dan jurnal pendidikan yang relevan dengan
topik tersebut.

Selanjutnya langkah pengambilan referensi. Setelah data yang berkaitan
dengan pembahasan ditemukan, artikel ini disusun secara terintegrasi. Tindakan
berikutnya melibatkan analisis deskriptif dan interpretasi data yang bersumber
dari berbagai artikel jurnal. Tujuan dari tahap ini adalah untuk menggabungkan
beragam pendapat dan perspektif yang relevan guna mencapai tujuan
pembahasan artikel.

Hasil dan Pembahasan
Pendidikan Karakter

Pendidikan karakter sebagai suatu pendekatan dalam proses
pembelajaran, memberikan perhatian utama terhadap pertumbuhan manusia,
khususnya dalam mengembangkan kemampuan kodrat yang dimiliki setiap
individu secara unik (naturalis). Dalam upaya mengembangkan kemampuan
kodrat ini, manusia perlu memperhatikan konsekuensi buruk dalam konteks
lingkungan sosial. Pada interdependensi individu dan masyarakat, manusia
secara sadar mendorong dirinya pada norma-norma tertentu. Oleh karena itu,
menciptakan karakter yang positif menjadi suatu keinginan yang mendalam
untuk anak-anak kita."

Dalam bahasa, asal muasal kata karakter berasal dari bahasa Inggris
yang mengacu pada personalitas, pekerjaan, tabiat, akhlak, dan budi pekerti
seseorang. Menurut UU No. 20 tahun 2003, pendidikan karakter bermaksud
guna megembangkan kemampuan peserta didik supaya menjadi individu yang
memiliki budi pekerti luhur, kuat, berpendidikan, loyal, dan independen, dengan
tujuan menjadi warga negara yang patuh pada hukum. Selain itu, dalam upaya
mencapai masyarakat yang cerdas, demokratis, dan bertanggung jawab,
pendidikan karakter juga berperan dalam membangun kecakapan dan

! Dr Tutuk Ningsih, “Implementasi Pendidikan Karakter”, (Purwokerto: Sekolah Tinggi Agama
Islam Negeri, 2015), him 12.

Salimiya, Vol. 4, No. 3, September 2023

125



126

Abdullah Zaini

membentuk watak serta budaya yang mencerminkan identitas sebagai bangsa
Indonesia.”

Pendidikan karakter adalah proses pembinaan untuk membentuk
kepribadian individu dengan melibatkan pembelajaran nilai-nilai moral dan
etika. Dampak dari pendidikan ini terlihat dalam perbuatan konkret seseorang,
mencakup etika yang positif, sikap moral yang baik, kepribadian bermartabat,
tindakan tanggung jawab, dan banyak lagi. Konsep tersebut bisa dihubungkan
dengan takdib, yakni pengenalan, afirmasi, dan realisasi dari output
pengenalan.®

Pendidikan karakter bisa juga dijelaskan sebagai sistematik yang
melibatkan identifikasi norma-norma karakter pada anggota komunitas sekolah.
Dalam sistem ini, terdapat pemahaman, kesadaran, atau keinginan, dan tindakan
untuk mewujudkan kaidah-kaidah tersebut. Diantara nilai-nilai tersebut terdapat
hubungan positif dengan Tuhan Yang Maha Esa, pengembangan diri, interaksi
dengan sesama, tanggap terhadap lingkungan dan bangsa yang bertujuan agar
manusia menjadi manusia utuh dan berbudi luhur.*

Mu'in menyarankan agar masyarakat mempunyai enam pilar dasar atau
pilar karakter yang dapat dijadikan acuan untuk mengevaluasi dan mengukur
karakter dan perilakunya dalam konteks tertentu. Keenam karakter inilah yang
bisa dikatakan sebagai fondasi terpenting yang membentuk karakter seseorang.
a. Respect (penghormatan)

Inti dari penghormatan adalah mengekspresikan sikap serius dan penuh
pengabdian terhadap sosok lain dan diri sendiri. Rasa hormat yang sungguh-
sungguh umumnya tercermin melalui tindakan sopan dan respons positif, baik
dalam sikap maupun memberikan dukungan. Sementara itu, penghormatan juga
sering mengandung makna toleransi, keterbukaan, dan penerimaan terhadap
perbedaan, sambil tetap menghargai otonomi individu lainnya.

b. Responsibility (tanggung jawab)

® Fatma Ulfatun Najicha, “Peran Pendidikan Pancasila Sebagai Pembentuk Karakter

Mabhasiswa”, Jurnal Civic Education. Vol. 07, 2023, hlm 58-59.

® Hilda Ainissyifa, “Pendidikan Karakter dalam Perspektif Pendidikan Islam”, Jurnal
Pendidikan Universitas Garut, VVol. 08, 2014, him 5.

* Yusri Fajri Annur, Ririn Yuriska, Shofia Tamara Arditasari, “Pendidikan Karakter dan Etika
dalam Pendidikan”, 2021, hlm 332.

Salimiya, Vol. 4, No. 3, September 2023



Harmonisasi Nilai-Nilai Pancasila Dan Agama Dalam Membentuk Karakter

Tanggung jawab adalah suatu indikator apakah seseorang mempunyai
akhlak yang positif atau negatif. Seseorang yang menghindari sebuah tanggung
jawab biasanya tidak disukai karena mencerminkan karakter yang negatif.

c. Citizenship- civic duty (kesadaran berwarga-negara)

Hakikat membangun kesadaran sipil melibatkan sejumlah kegiatan
untuk menciptakan rakyat sipil yang memperhatikan hak-hak individu.
d. Fireness (keadilan dan kejujuran)

Keadilan dapat merujuk pada prinsip kesetaraan atau pemberian hak
yang sama kepada orang lain. Selain itu, keadilan juga dapat dilihat berdasarkan
prestasi atau usaha seseorang, dimana individu yang tekun akan mendapatkan
hasil yang semakin baik. Oleh sebab itu, terdapat beberapa factor yang perlu
diperhatikan dalam memahami nilai keadilan.

e. Caring (kepedulian dan kemaauan berbagi)

Kepedulian berperan sebagai faktor penyatuan masyarakat. Kepedulian
merupakan sifat yang memampukan individu untuk merasakan dan memahami
pengalaman orang lain, sehingga mereka dapat menempatkan diri dalam posisi
orang lain. Kadang-kadang, bentuk kepedulian ini terwujud melalui tindakan
berpartisipasi atau terlibat dan juga bersinggungan secara aktif dengan individu
lain.

f. Tristworhiness (kepercayaan)

Kepercayaan melibatkan sejumlah aspek karakter, seperti integritas
yang mencakup kestabilan moral antara perkataan dan tindakan seseorang
antara lain kejujuran, di mana apa yang diucapkan sesuai dengan kebenaran,
menepati janji, yaitu komitmen untuk benar-benar melaksanakan apa yang telah
diucapkan; dan kesetiaan, sikap yang memelihara hubungan melalui tindakan
yang menunjukkan kebaikan hubungan, termasuk penerimaan hal-hal positif
sebagai bagian dari hubungan tersebut, bukan hanya memberi.

Berbicara tentang metode, pendidikan karakter memiliki pendekatan
khusus. Ratna Megawangi mengusulkan pelaksanaan metode 4M untuk
pendidikan karakter, yang melibatkan langkah-langkah seperti mengetahui,
kemudian mencintai, menginginkan, serta mengerjakan kebaikan secara
serentak dan juga berkesinambungan.”

® Hilda Ainissyifa, “Pendidikan Karakter dalam Perspektif Pendidikan Islam”, Jurnal
Pendidikan Universitas Garut, VVol. 08, 2014, him 7-9.

Salimiya, Vol. 4, No. 3, September 2023

127



128

Abdullah Zaini

Jadi pada dasarnya konsep awal pendidikan karakter sejalan dengan
tujuan utama pendidikan, yang pada intinya bertujuan untuk mengembangkan
manusia, membangun, dan membentuk individu menjadi insan kamil atau
manusia yang utuh. Intinya, pendidikan diharapkan mampu menciptakan
manusia yang mampu mengaktualisasikan diri dengan kemampuan yang
dimilikinya, serta memiliki kemampuan untuk mengubah dan membentuk
kehidupan secara mandiri, cerdas, dan berkesan karakteristik.®
Pancasila Sebagai Pembentuk Karakter

Pendidikan karakter merupakan aspek yang sangat kompleks dalam
mencapai kualitas bangsa, terutama karena adanya krisis akhlak yang semakin
meluas akhir-akhir ini. Di tengah-tengah kehidupan sehari-hari, masyarakat
memerlukan implementasi norma-norma mulia dari Pancasila guna landasan
filosofis konsepsi hidup bersama dalam ranah bermasyarakat dan berbangsa.
Fokusnya adalah pada pemahaman dan pelaksanaan prinsip-prinsip Pancasila
dapat dilaksanakan secara murni dalam kehidupan sehari-hari. Implementasi
ini diarahkan untuk menjadikan kehidupan sesuai dan mengikuti aturan dan
etika yang berlaku di Indonesia.

Pendidikan memegang peran kunci dalam proses pembangunan
kualitas bangsa. Untuk mengembangkan sistem pendidikan yang efektif, perlu
ditekankan penerapan norma-norma Pancasila supaya pendidikan bisa
menghasilkan personalia berkualitas yang menghargai prinsip-prinsip dari
Pancasila. Dengan adanya kontribusi profesionalisme sumber daya manusia
unggul, negara ini berpotensi tumbuh pesat dan menjadi negara unggul.
Pengoptimalan kualitas dari bangsa Indonesia tidak lengkap tanpa munculnya
karakter yang tangguh untuk menjadi bangsa dan negara yang maju dan
terdepan.

Pancasila menghadapi berbagai tantangan dalam perkembangannya
maupun dalam perkembangan ilmu pengetahuan dan teknologi (IPTEK) di
masa globalisasi. Modernisasi itu membawa dampak besar pada berbagai
bagian kehidupan, baik ekonomi, budaya, politik, adat istiadat, dan pendidikan.
Perkembangan tersebut dapat memiliki implikasi terhadap keberadaan
Pancasila di kalangan masyarakat. Maka, diinginkan agar generasi penerus
bangsa memiliki kemampuan menerapkan serta menginternalisasikan nilai-

® Yusri Fajri Annur, Ririn Yuriska, Shofia Tamara Arditasari, “Pendidikan Karakter dan Etika
dalam Pendidikan”, 2021, hlm 333.

Salimiya, Vol. 4, No. 3, September 2023



Harmonisasi Nilai-Nilai Pancasila Dan Agama Dalam Membentuk Karakter

nilai Pancasila dalam rutinitas keseharian mereka. Salah satu upaya yang dapat
dilakukan adalah melalui sistem pendidikan yang bertujuan membentuk
karakter bangsa yang unggul.

Menerapkan nilai-nilai karakter dalam kehidupan memang tidak
mudah. Menurut damanhuri dkk. (2016), pada Pancasila terdapat beberapa
kendala dalam penerapan nilai merek. Salah satunya adalah kurangnya
partisipasi warga dalam penerapannya di kehidupan sehari-hari. Di samping
itu, nilai-nilai yang terdapat dalam Pancasila juga belum sepenuhnya terwujud
dan tercapai. Misalnya dalam asas pertama, sampai sekarang masih ada pejabat
publik yang tertarik pada kepuasan hati dan terjerumus dalam korupsi,
konspirasi, dan nepotisme, padahal semua perbuatan itu harus dipertanggung
jawabkan dan menanggung akibat di hadapan Tuhan. Pada sila yang kedua,
masih terbatasnya hak menyuarakan pendapat, dan ketiadaan sikap hormat
antar rekan warganegara menjadi kendalanya.

Masih dijumpai orang yang sering mengabaikan pentingnya Pancasila.
Penyimpangan pada kenyataannya disebabkan oleh kegagalan penerapan nilai-
nilai Pancasila sebagai karakter seseorang. Maka dari itu, penafsiran nilai-nilai
dari Pancasila seperti ketuhanan, kemanusiaan, persatuan, kemasyarakatan, dan
keadilan menjadi suatu keharusan yang harus diwujudkan melalui proses
pembentukan karakter. Hal ini bertujuan supaya masyarakat Indonesia menjadi
individu yang religius, peduli terhadap sesama, berlaku adil, dan memberikan
kontribusi positif bagi diri sendiri, masyarakat, bangsa, dan juga negara.’

Implementasi nilai-nilai Pancasila di ranah kehidupan sehari-hari
seperti Kardiman, Y. dkk. (2018), mencakup langkah-langkah spesifik.
Pertama, keimanan kepada Yang Maha Esa memerlukan rasa hormat dan
kerjasama antar umat beragama untuk menciptakan keharmonisan dalam
menjalani kehidupan dalam negara, termasuk menghormati hak kebebasan
beragama agama lain. Kedua, dalam kemanusiaan yang berkeadilan dan juga
beradab, perlu diakui kesetaraan kedudukan, hak dan juga kewajiban warga
negara serta mendorong cinta maupun toleransi. Nilai-nilai kemanusiaan juga
harus dihormati dan dijunjung tinggi dengan semangat menjaga kebenaran dan
keadilan. Ketiga, penting bagi persatuan Indonesia untuk mengutamakan

” Yohana.R.U.Sianturi, Dinie Anggraeni Dewi, “Penerapan Nilai Nilai Pancasila dalam
Kehidupan Sehari Hari dan Sebagai Pendidikan Karakter”, Jurnal Kewarganegaraan, Vol. 5,
2021, him 227.

Salimiya, Vol. 4, No. 3, September 2023

129



130

Abdullah Zaini

persatuan dan keamanan nasional di atas kepentingan pribadi atau kelompok
dan meningkatkan kemauan berkorban demi kebaikan bersama. Kebanggaan
Indonesia juga terlihat dalam mendukung produk Indonesia. Keempat, dalam
demokrasi yang dipandu oleh kebijaksanaan debat perwakilan, debat harus
diprioritaskan ketika mengambil keputusan mengenai kebaikan bersama. Yang
juga penting adalah kepedulian moral dan tanggung jawab untuk
mempertanggungjawabkan keputusan kepada Tuhan Yang Maha Esa.
Terakhir, dari sudut pandang sila kelima yaitu keadilan sosial bagi seluruh
rakyat Indonesia, saling berkontribusi atau membantu pihak masyarakat yang
memerlukan seperti dalam bidang pendidikan, hidup hemat dan menghargai
karya orang lain merupakan langkah konkrit mewujudkan norma-norma
tersebut.

Oleh sebab itu, pengembangan karakter memegang peranan penting
dalam berbagai tantangan kehidupan. Pancasila, sebagai visi dasar perbaikan
tatanan kehidupan, dianggap sebagai kerangka paling tepat bagi kelangsungan
hidup kolektif dalam konteks berbangsa dan bernegara. Pancasila memadukan
nilai-nilai karakter untuk memenuhi kebutuhan pembentukan karakter generasi
muda. Pancasila sebagai pedoman dan falsafah masyarakat Indonesia harus
mencerminkan nilai-nilainya dalam rutinitas sehari-hari, karena Pancasila
menjadi pijakan dalam menjalani kehidupan bersama dalam negara Indonesia.
Oleh karena itu, menjadi tanggung jawab warga negara Indonesia untuk
memahami Pancasila melalui sistem pendidikan yang mengintegrasikan nilai-
nilai tersebut dari sila pertama hingga sila kelima.®.

Agama Sebagai Pembentuk Karakter

Karakter disebut juga dengan akhlak. Karakter dan akhlak adalah dua
hal yang berkaitan. Karakter mempunyai arti suatu nilai dari tingkah laku
manusia yang berlaku pada seluruh aspek perbuatan manusia, baik yang
berkaitan dengan tuhan, orang lain, lingkungan, maupun yang berkaitan dengan
dirinya sendiri, dimana hubungan tersebut diungkapkan melewati akal,
perilaku, emosi, bahasa, dan tindakan yang sesuai dengan etika.® Sedangkan
akhlak adalah kualitas yang tertanam pada diri manusia, yang berarti bahwa

® Anisa Nurhasanah, Yayang Furi Furnamasari, Dinie Anggraeni Dewi, “Upaya Membangun
Karakter yang Unggul dengan Menerapkan Nilai-Nilai Pancasila dalam Kehidupan Sehari-
hari”, Jurnal Pendidikan Tambusai, Vol. 05, 2021, hlm 8747-8750.

® Zubairi, Pendidikan Karakter Peserta Didik Dalam Pendidikan Agama Islam, (Indramayu:
Penerbit Adab, 2022) hal 14

Salimiya, Vol. 4, No. 3, September 2023



Harmonisasi Nilai-Nilai Pancasila Dan Agama Dalam Membentuk Karakter

akhlak berkembang secara alami dengan sendirinya tanpa adanya bantuan dari
luar atau pertimbangan sebelumnya.*

Kedudukan nilai-nilai agama sebagai salah satu aspek pembentuk
karakter sangatlah penting. Untuk menghidupkan kembali semangat juang asli
bangsa sebagai komitmen pengabdian kepada Tuhan, bukan materialisme,
kebaradaan studi mengenai pengajaran agama Yyang efektif sangatlah
diperlukan. Mempelajari prinsip-prinsip moral dan agama menjadi suatu hal
yang wajib. Dorongan diperlukan bagi bangsa kita untuk mendapatkan kembali
identitasnya sebagai bangsa yang makmur, adil, dan beriman. Dalam hal ini,
proses pengembangan karakter seseorang sangat dibantu oleh pengajaran agama
sebagai nilai-nilai normatif. Akan terbentuk suatu hubungan langsung antara
agama dan pengembangan karakter moral ketika ajaran agama disampaikan
secara tepat.

Pendidikan karakter sudah muncul dari masa Rasulullah SAW. Dan
senantiasa diajarkan seiring dengan pertumbuhan Islam. Terbukti dengan
diangkatnya Nabi Muhammad sebagai Rasul sebagai penyempurna akhlak bagi
umat islam. Bila seseorang memiliki keimanan yang kokoh, taat pada perintah
Allah dan meninggalkan larangan-Nya, dan menerapkan tingkah dan tata
perilaku mulia sebagai hasil keimanan dan perbuatan baiknya menunjukkan
bahwa ia adalah seorang Muslim yang kafah.

Pendidikan karakter pada konteks Islam berlandaskan pada Al Qur'an
dan Hadits. Al-Qur'an dan Hadits memberikan standar dalam mengukur apa
yang benar dan salah dalam akhlak seseorang. Dalam Islam, karakter dibedakan
menjadi dua kategori, yaitu karakter atau akhlak yang berkaitan dengan sang
khalig (Allah SWT) dan karakter atau akhlak yang berkaitan dengan sesama
makhlug (selain Allah SWT). Karakter manusia yang berhubungan dengan
Allah disebut sebagai hablun minallah, sedangkan karakter terhadap makhluq
(selain Allah SWT) dibedakan ke dalam tiga kategori yaitu karakter pada
sesama manusia, karakter pada mahkluk lain yang bukan manusia, seperti
hewan dan tumbuhan, dan karakter pada lingkungan.

Pada lhya Ulumuddin karya Imam Al-Ghazali, akhlak diartikan sebagai
ekspresi jiwa yang mengarah terhadap suatu tindakan yang mudah dan
sederhana tanpa berpikir panjang. Moralitas didefinisikan sebagai suatu kondisi

10 Zubairi, Pendidikan Karakter Peserta Didik Dalam Pendidikan Agama Islam, (Indramayu:
Penerbit Adab, 2022) hal 19

Salimiya, Vol. 4, No. 3, September 2023

131



132

Abdullah Zaini

alamiah manusia, yang menyebabkan munculnya berbagai perilaku atau
perbuatan yang mudah tanpa melewati suatu peninjauan, perenungan, atau
pengamatan terlebih dahulu.

Al-Ghazali mendefinisikan pendidikan akhlak sebagai upaya untuk
menumbuhkan pola pikir internal yang secara alami dapat mendorong
bertumbuhnya perbuatan-perbuatan baik dalam diri seseorang. Pendidikan
akhlak yang dirumuskan oleh Al-Ghazali adalah suatu contoh bentuk usaha
yang dapat mendorong seseorang untuk melakukan perbuatan baik secara
sukarela. Pendidikan akhlak bertujuan untuk menciptakan manusia yang
bertakwa, mencintai Allah, dapat mengendalikan hawa nafsu dan emosinya,
tunduk pada akal dan syariah, serta menghargai berbagai akhlak mulia. Karunia
Ilahi dan Fitrah yang Sempurna, Pembiasaan, Mujahadah, dan Riyadhah adalah
metode-metode yang digunakan pada pendidikan akhlak.™

Ada empat komponen dalam prinsip akhlak. Pertama, hikmah, yaitu
pemahaman bahwa moralitas bergantung pada kondisi psikologis seseorang.
Pada prinsip ini sesorang bisa membedakan hal yang benar atau salah. Kedua,
syajaah atau kebenaran, yaitu kemampuan untuk mengekspresikan emosi atau
mengendalikannya dibawah kendali akal sehat. Ketiga, iffah atau kesucian,
yaitu kemampuan untuk menahan dan mengendalikan nafsu syahwat dengan
landasan syariat Islam dan akal sehat. Keempat, keadilan, yaitu situasi
psikologis yang mengatur perasaan dan keinginan berdasarkan kebutuhan
kebijaksanaan.*?

Menjadikan moral agama sebagai pedoman bangsa dalam berperilaku
merupakan salah satu cara agama berkontribusi dalam proses pembentukan
karakter ~bangsa. Dibandingkan dengan kepemimpinan tradisional,
kepemimpinan moral agama jauh lebih efektif dan efisien. Karena jika
moralitas tersebut telah trepatri pada diri seseorang, maka ia lebih cenderung
berperilaku dengan baik, baik ketika ada orang lain yang melihat maupun tidak.
Karena, moral itu sendiri yang akan menjadi pemimpin bagi dirinya sendiri,
sehingga akan terbentuk rasa tanggung jawab pada dirinya. Ajaran agama akan
menjadi pedoman dalam berperilaku jika seseorang menjadikan moral sebagai

2 Moh. Faizin, Dine Fitriana Rohmah, Moch. Irwansyah, Analisis Hasil Pemikiran Pendidikan
Karakter Perspektif Imam Al-Ghazali Abad 21, Jurnal Pendidikan Indonesia Vol. 2, No. 2,
2022, hal 102

2 Ummi Kulsum, Abdul Muhid, Pendidikan Karakter melalui Pendidikan Agama Islam di Era
Revolusi Digital, Intelektual: Jurnal Pendidikan dan Studi Keislaman Vol. 12 (2), 2022, hal 163

Salimiya, Vol. 4, No. 3, September 2023



Harmonisasi Nilai-Nilai Pancasila Dan Agama Dalam Membentuk Karakter

pemimpin dalam berperilaku. Mereka sudah memiliki "pengawas" di dalam
dirinya, sehingga ia tidak memerlukan pengawasan secara fisik. Maka ia akan
berperilaku dengan baik, karena ia sudah mempunyai agama sebagai pedoman
untuk berperilaku, baik pada dirinya sendiri maupun pada orang lain.*®

Langkah pertama untuk membangun bangsa yang besar dan bermartabat
yaitu dimulai dengan pengembangan karakter dengan menerapkan pendidikan
karakter di sekolah. Pengembangan karakter atau pengembangan moral bisa
diterapkan pada sekolah-sekolah, yaitu dengan memasukkan penanaman butir-
butir budi pekerti terutama butir-butir yang berhubungan dengan nilai agama
atau religius ke dalam setiap mata pelajaran.** Dalam hal ini Pendidikan Agama
Islam berperan besar dalam Pendidikan karakter. Pendidikan agama islam
dianggap sebagai fondasi dari Pendidikan karakter karena ia berlandaskan pada
Al-Qur’an dan Hadist.

Pendidikan Agama Islam mengacu pada proses di mana siswa
memperoleh pengetahuan agama yang dimulai dengan Al-Qur'an, dan beralih
ke hal-hal yang berhubungan dengan amalan seperti sholat, zakat, puasa, dan
haji. Topik lain yang mungkin dipelajari siswa adalah bagaimana etika makan
dan minum, cara berpakaian layaknya seorang muslim, berniaga seperti yang
ada pada Syariah, hukum pidana, dan warisan. Pengetahuan-pengetahuan
tersebut ada pada Al-Qur'an, Al-Hadist, dan tulisan-tulisan para cendekiawan
Islam.

Pendidikan agama Islam yang ada pada sekolah bisa dijelaskan sebagai
salah satu program pendidikan yang mengedepankan prinsip-prinsip Islam yang
mana ia disampaikan dalam bentuk mata pelajaran dengan melalui kegiatan
belajar dan mengajar, baik yang di dalam kelas atau di luar kelas, yang mana
mata pelajaran tersebut dinamai dengan Pendidikan Agama Islam atau PAI.
Sesuai dengan kurikulum nasional, mata pelajaran Pendidikan Agama Islam
harus diajarkan di sekolah umum, baik dari tingkat taman kanak-kanak hingga
perguruan tinggi yang dirancang dengan menyesuaikan situasi, kondisi, dan
jenjang pendidikan siswa dan mahasiswa.

Perlu digaris bawahi bahwa tujuan dari pembelajaran Pendidikan
Agama Islam bukan hanya sekedar memperoleh informasi akademis, tetapi juga

3 Muhammad Harfin Zuhdi, Islam dan Pendidikan Karakter Bangsa, Jurnal Pendidikan dan
Kajian Keislaman Volume V, Nomor 1, 2012, hal 90-91

Y Nur Ainiyah, Pembentukan Karakter Melalui Pendidikan Agama Islam, Jurnal Al-Ulum
Volume. 13 Nomor 1, 2013 hal 33

Salimiya, Vol. 4, No. 3, September 2023

133



134

Abdullah Zaini

merupakan sarana untuk membentuk kepribadian dan karakter, agar murid
secara kolektif dapat mewujudkan prinsip-prinsip pada Pendidikan Agama
Islam, bertindak layaknya khalifatullah fi al ardh atau wakil Allah di bumi,
yang beperan sebagai saksi kebenaran dan berperilaku mulia. Dalam Islam,
pengetahuan (‘ilm) bersifat teoritis, aktif, dan melibatkan banyak rancangan
pendidikan. Pada gagasan pendidikan Agama Islam, semua aspek dari kegiatan
belajar serta mengajar yang menunjukkan konsep daripada tarbiyah, ta’lim, dan
ta’dib perlu dimuat dalam pendidikan.15
Tantangan Dalam Membentuk Karakter Melalui Nilai Pancasila dan
Agama

Untuk membangun generasi bangsa yang bermoral dan bermutu,
diperlukan suatu metode dalam mewujudkannya. Salah satunya yaitu dengan
cara diciptakannya membekali para generasi bangsa dengan prinsip-prinsip
luhur yang tersirat maupun tersurat dalam Pancasila, karena sejatinya Pancasila
adalah dasar negara serta landasan hidup bangsa dalam kehidupan sehari-hari.
Para generasi bangsa bertanggung jawab atas kehidupan mereka sendiri.
Mereka juga harus mencerna, menafsirkan, dan mengimplementasikan semua
nilai yang terkandung pada Pancasila, sebab nilai-nilai tersebut adalah landasan
dan tameng dari segala dampak yang mungkin bisa menghancurkan moralitas
mereka. Dengan bantuan dari pendidikan karakter yang mengandung nilai-nilai
Pancasila, maka kemungkinan terjadinya penyimpangan sikap dan perilaku
akan terminimalisir.*®

Namun pada nyatanya, mayoritas masyarakat Indonesia seakan-akan
mengabaikan butir-butir yang termuat dalam Pancasila. Penyelewengan
mengenai sikap dan perilaku yang muncul sebenarnya adalah akibat dari
kegagalan dalam penerapan butir-butir yang termuat di dalam Pancasila pada
seseorang. Oleh karenanya, dalam memahami intisari dari butir-butir dalam
Pancasila, seperti nilai ketuhanan, kemanusiaan, persatuan, kemasyarakatan,
dan keadilan, menjadi hal yang wajib diimplementasikan pada pendidikan

> Hisyam Muhammad F. A., Alaika M. B., Peran Materi Pendidikan Agama Islam di Sekolah
dalam Membentuk Karakter Kebangsaan, Jurnal: Penelitian Medan Agama Vol. 10, No. 2,
2019, hal 159-161

'8 Yohana.R.U.Sianturi, Dinie Anggraeni Dewi, Penerapan Nilai Nilai Pancasila Dalam
Kehidupan Sehari Hari Dan Sebagai Pendidikan Karakter, Jurnal Kewarganegaraan Vol. 5 No.1
Juni 2021 hal 227-229

Salimiya, Vol. 4, No. 3, September 2023



Harmonisasi Nilai-Nilai Pancasila Dan Agama Dalam Membentuk Karakter

karakter agar masyarakat Indonesia menjadi pribadi yang taat dengan agama,
berperikemanusiaan, berkeadilan, dan berguna.

Di sisi lain, di negeri ini, agama belum menjadi sumber inspirasi moral.
Justru, moralitas secara general belum menjadi pegangan bagi mayoritas
masyarakat dan juga para pemimpin. Akibatnya, praktik kolusi, korupsi, dan
nepotisme tetap tak terkendali. Para pelanggar tersebut tidak mempunyai
kontrol diri yang melekat untuk menolak mencuri uang rakyat untuk keperluan
pribadi dan golongan. Maka dari itu, diperlukan upaya yang lebih besar dalam
menggaungkan kembali pengukuhan moral bangsa yang didasarkan pada
kepercayaan sebagai halnya julukan yang ada pada bangsa Indonesia yaitu
bangsa yang agamis.*’

Pendidikan Agama Islam (PAI) juga kerap dianggap kurang efektif
dalam membimbing sikap dan perilaku siswa di sekolah-sekolah yang beragam,
serta dalam membentuk moral dan etika. Terdapat banyak sekali pendapat yang
disampaikan beberapa tokoh dalam memperkuat pernyataan tersebut. Salah
satunya yaitu pernyataan dari mantan Menteri Agama Republik Indonesia yaitu,
Muhammad Maftuh Basyuni. Beliau beropini bahwasannya pendidikan agama
di Indonesia sekarang terkesan lebih memprioritaskan aspek kognitif
(pemikiran) daripada aspek afektif (sikap/rasa) dan psikomorik (tingkah laku).
Pernyataan ini diperkuat dengan adanya beberapa tanda kekurangan pada
pembelajaran Pendidikan Agama Islam di sekolah-sekolah, antara lain:

Pertama, Pendidikan Agama Islam kurang mampu mentransformasikan
pengetahuan keagamaan yang bersifat kognitif menjadi "makna"” serta "nilai"
atau kurangnya dukungan butir-butir agama yang harus diasimilasikan dalam
diri peserta didik. Tafsir (2005) menyatakan, dengan tujuan yang beragam,
Pendidikan Agama Islam cenderung lebih banyak terfokus pada arah knowing
dan doing, dan belum mengarah pada being, yaitu cara peserta didik
menjalankan kehidupannya dengan berlandaskan ajaran dan etika agama yang
telah diketahui (knowing).

Kedua, Pendidikan Agama Islam masih cenderung minim pergerakan
dalam hal bekerja sama dan berkolaborasi dengan program-program pendidikan
non-keagamaan.

Y Muhammad Harfin Zuhdi, Islam Dan Pendidikan Karakter Bangsa, Jurnal Pendidikan dan
Kajian Keislaman, VVolume V, Nomor 1, 2012, hal 92

Salimiya, Vol. 4, No. 3, September 2023

135



136

Abdullah Zaini

Ketiga, Pendidikan Agama Islam kurang relevan dengan kondisi sosial
di masyarakat, atau bersifat relatif statis dan terlepas dari sejarah, sehingga
peserta didik kurang menjiwai prinsip-prinsip yang ditanamkan oleh agama
dalam kesehariannya. Pendidikan agama, bahkan dalam bentuk praktik,
bertransformasi menjadi doktrin agama, sehingga kurang maksimal dalam
membentuk kepribadian yang bermutu, padahal esensi Pendidikan Agama
adalah pendidikan akhlak.'®

Disamping itu kesulitan-kesulitan yang dihadapi masyarakat juga
menjadi salah satu faktor penyebab kelemahan serta kegagalan dalam
mewujudkan pribadi yang berakhlak. Kesulitan tersebut bersumber dari
merebaknya budaya barat di Indonesia. Beberapa bagian dari budaya barat
tersebut berpotensi besar menjadi penghancur generasi masa depan genersi
penerus bangsa. Disinilah peran Pendidikan Agama diperlukan. Pendidikan
Agama Islam menjadi pengarah dalam menyaring dan menghadapi
perkembangan budaya barat.™
Kesimpulan

Pendidikan karakter telah menjadi fokus yang sangat relevan di ranah
pendidikan belakangan ini, terutama terkait dengan meningkatnya kondisi
degradasi moral ditengah-tengah masyarakat dan pemerintah. Pendidikan
karakter adalah proses pembinaan untuk membentuk kepribadian individu
dengan melibatkan pembelajaran nilai-nilai moral dan etika. Dampak dari
pendidikan ini terlihat dalam perbuatan konkret seseorang, mencakup etika
yang positif, sikap moral yang baik, kepribadian bermartabat, tindakan
tanggung jawab, dan banyak lagi. = Pancasila dan agama merupakan dua
komponen vital yang memiliki peran sentral dalam membentuk karakter
individu dan masyarakat. Sebagai landasan filosofis dan ideologis negara
Indonesia, Pancasila menjadi pilar utama yang mencerminkan etika
fundamental yang harus dijunjung oleh setiap warga negara. Di sisi lain, agama
juga memiliki peran yang signifikan sebagai pandangan hidup yang memandu
tindakan dan nilai-nilai moral individu.

'8 Hisyam Muhammad F. A., Alaika M. B., Peran Materi Pendidikan Agama Islam di Sekolah
dalam Membentuk Karakter Kebangsaan, Jurnal: Penelitian Medan Agama Vol. 10, No. 2,
2019, hal 162
9 Hisyam Muhammad F. A., Alaika M. B., Peran Materi Pendidikan Agama Islam di Sekolah
dalam Membentuk Karakter Kebangsaan, Jurnal: Penelitian Medan Agama Vol. 10, No. 2,
2019, hal 168

Salimiya, Vol. 4, No. 3, September 2023



Harmonisasi Nilai-Nilai Pancasila Dan Agama Dalam Membentuk Karakter

Pancasila sebagai tumpuan dasar dalam memperbaiki struktur
kehidupan, dianggap sebagai kerangka yang paling tepat bagi kelangsungan
hidup bersama dalam konteks berbangsa dan bernegara. Untuk mencapai tujuan
yaitu pembentukan karakter generasi muda, Pancasila mengintegrasikan nilai-
nilai karakter. Pancasila sebagai norma dan filsafat masyarakat Indonesia, harus
mencerminkan nilai-nilainya dalam kehidupan sehari-hari, karena pancasila
memiliki peran sebagai landasan bagi masyarakat Indonesia dalam menjalani
kehidupan berbangsa dan bernegara.

Menjadikan moral agama sebagai pedoman bangsa dalam berperilaku
merupakan salah satu cara agama berkontribusi dalam proses pembentukan
karakter bangsa. Dibandingkan dengan kepemimpinan tradisional,
kepemimpinan moral agama jauh lebih efektif dan efisien. Ajaran agama akan
menjadi pedoman dalam berperilaku jika seseorang menjadikan moral sebagai
pemimpin dalam berperilaku. Mereka sudah memiliki "pengawas™ di dalam
dirinya, sehingga ia tidak memerlukan pengawasan secara fisik. Maka ia akan
berperilaku seperti semestinya, baik pada dirinya sendiri maupun pada orang
lain karena ia sudah mempunyai agama sebagai pedoman.

Namun, mayoritas masyarakat Indonesia mengabaikan makna yang
termuat dalam Pancasila. Penyimpangan-penyimpangan mengenai sikap dan
perilaku yang muncul sebenarnya adalah akibat dari kegagalan dalam
penerapan nilai-nilai yang termuat di dalam Pancasila. Di sisi lain, agama juga
belum menjadi sumber inspirasi moral. Bahkan, moralitas belum menjadi
pegangan bagi mayoritas masyarakat dan juga para pemimpin. Maka dari itu,
diperlukan upaya yang lebih besar dalam menggaungkan kembali pengukuhan
moral bangsa yang didasarkan pada kepercayaan sebagaimana julukan yang ada
pada bangsa Indonesia sebagai bangsa yang agamis.

Daftar Pustaka

Ainissyifa, H. (2014). Pendidikan Karakter dalam Perspektif Pendidikan Islam.
Jurnal Pendidikan Universitas Garut, Vol. 08, 5.

Ainiyah, N. (2013 ). Pembentukan Karakter Melalui Pendidikan Agama Islam.
Jurnal Al-Ulum Volume. 13 Nomor 1, 33.

Anisa Nurhasanah, Y. F. (2021). Upaya Membangun Karakter yang Unggul
dengan Menerapkan Nilai-Nilai Pancasila dalam Kehidupan Sehari-hari.
Jurnal Pendidikan Tambusai, Vol. 05, 8747-8750.

Salimiya, Vol. 4, No. 3, September 2023

137



138

Abdullah Zaini

Hisyam Muhammad Figyh Aladdiin, A. M. (2019). Peran Materi Pendidikan
Agama Islam di Sekolah dalam Membentuk Karakter Kebangsaan.
Jurnal: Penelitian Medan Agama Vol. 10, No. 2, 159-161.

Moh. Faizin, D. F. (2022). Analisis Hasil Pemikiran Pendidikan Karakter
Perspektif Imam Al-Ghazali Abad 21. Jurnal Pendidikan Indonesia Vol.
2, No. 2, 102.

Najicha, F. U. (2023). Peran Pendidikan Pancasila Sebagai Pembentuk Karakter
Mahasiswa. Jurnal Civic Education. Vol. 07, 58-59.

Ningsih, D. T. (2015). Implementasi Pendidikan Karakter . Purwokerto:
Sekolah Tinggi Agama Islam Negeri.

Ummi Kulsum, A. M. (2022). Pendidikan Karakter melalui Pendidikan Agama
Islam di Era Revolusi Digital. Intelektual: Jurnal Pendidikan dan Studi
Keislaman Vol. 12 (2), 163.

Yohana.R.U.Sianturi, D. A. (2021). Penerapan Nilai Nilai Pancasila dalam
Kehidupan Sehari Hari dan Sebagai Pendidikan Karakter. Jurnal
Kewarganegaraan, Vol. , 227.

Yusri Fajri Annur, R. Y. (2021). Pendidikan Karakter Dalam Perspektif
Pendidikan Islam. Prosiding Seminar Nasional Program Pascasarjana
Universitas PGRI Palembang., 332.

Zubairi. (2022). Pendidikan Karakter Peserta Didik Dalam Pendidikan Agama
Islam. Indramayu: Penerbit Adab.

Zuhdi, M. H. (2012). Islam dan Pendidikan Karakter Bangsa. Jurnal
Pendidikan dan Kajian Keislaman Volume V, Nomor 1, 90-92.Fahrudin,
Adi. Pengantar kesejahteraan social, Bandung; PT Refika Aditama,
2012

Copyright © 2023 Journal Salimiya: Vol. 4, No. 3, September 2023, e-ISSN; 2721-7078
Copyright rests with the authors

Copyright of Jurnal Salimiya is the property of Jurnal Salimiya and its content may not be
copied or emailed to multiple sites or posted to a listserv without the copyright holder's express
written permission. However, users may print, download, or email articles for individual use.
https://ejournal.iaifa.ac.id/index.php/salimiya

Salimiya, Vol. 4, No. 3, September 2023



