DIRASAH
Volume 9, Number 1, February 2026
p-ISSN: 2615-0212 | e-ISSN: 2621-2838
gll7726211283001

https://ejournal.iaifa.ac.id/index.php/dirasah

Received: Revised: Accepted:
October 30, 2026 January 02, 2026 January 18, 2026

Integrasi Ekoteologi dan Prinsip Intelektualitas, Spiritualitas, Integritas (ISI)
dalam Penguatan Manajemen Pendidikan Islam Berbasis Nilai

M. Aditiya Imansyah, Juanda, Deti Elice, Chairul Amriyah
Universitas Islam Negeri Raden Intan Lampung, Indonesia
e-mail correspondence: aditiyaimasnyah2l(@gmail.com

Abstract

This research is motivated by the increasingly urgent need to integrate ecotheological values into
Islamic Education Management (MPI) as a response to the global ecological crisis and
environmental moral degradation in educational institutions. The purpose of this research is to
analyze how ecotheological values can be internalized in madrasah policies, curricula, and
managerial practices, and to develop a conceptual model for managing ecologically-minded Islamic
education. The main problem examined is the weak translation of the spiritual values of khalifah and
amanah into a concrete managerial system. This research uses a contextual qualitative approach
with data collection techniques through in-depth interviews, participant observation, and
documentation review at MTs Al-Hidayah Sukajaya, Bandar Lampung. The results show that the
successful integration of ecotheology into MPI depends on the synergy of three main aspects:
ontology (spiritual values), epistemology (sources of Islamic and environmental knowledge), and
axiology (managerial goals). It was also found that the desire for an ecologically-minded education
program requires the support of madrasah policies, teacher capacity building, and partnerships with
environmental institutions.

Keywords: Ecotheology; Islamic Education Management, Spiritual Values, Continuing Education.

Abstrak

Penelitian ini dilatarbelakangi oleh semakin mendesaknya integrasi nilai-nilai ekoteologi dalam
Manajemen Pendidikan Islam (MPI) sebagai respon terhadap krisis ekologis global dan degradasi
moral lingkungan di lembaga pendidikan. Tujuan penelitian ini adalah untuk menganalisis bagaimana
nilai-nilai ekoteologi dapat diinternalisasikan dalam kebijakan, kurikulum, dan praktik manajerial
madrasah, serta menyusun model konsep pengelolaan pendidikan Islam berwawasan ekologi.
Masalah utama yang dikaji adalah lemahnya penerjemah nilai spiritual khalifah dan amanah ke dalam
sistem manajerial yang konkret. Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif kontekstual
dengan teknik pengumpulan data melalui wawancara mendalam, observasi partisipatif, dan telaah
dokumentasi di MTs Al-Hidayah Sukajaya, Bandar Lampung. Hasil penelitian menunjukkan bahwa
keberhasilan integrasi ekoteologi dalam MPI bergantung pada sinergi tiga aspek utama, yaitu ontologi
(nilai spiritual), epistemologi (sumber pengetahuan Islam dan lingkungan), dan aksiologi (tujuan
manajerial). Ditemukan pula bahwa keinginan program pendidikan berwawasan ekologi
membutuhkan dukungan kebijakan madrasah, peningkatan kapasitas guru, serta kemitraan dengan
lembaga lingkungan.

Kata Kunci: Ekoteologi; Manajemen Pendidikan Islam; Nilai Rohani; Pendidikan Berkelanjutan.

439


https://ejournal.iaifa.ac.id/index.php/dirasah

440 | M. Aditiya Imansyah; Juanda; Deti Elice; Chairul Amriyah

Pendahuluan
Pendidikan Islam dewasa ini menghadapi tantangan multidimensi yang tidak hanya bersumber dari

dinamika sosial dan teknologi, tetapi juga dari krisis ekologis yang kian nyata. Perubahan iklim,
degradasi lingkungan, dan menurunnya kesadaran ekologis masyarakat menuntut lembaga
pendidikan Islam untuk tidak hanya mencetak insan cerdas dan berakhlak, tetapi juga memiliki
kesadaran ekologis yang tinggi (Aulia, Abbas, and Jasin 2024). Dalam konteks ini, integrasi nilai
ekoteologi yakni pemahaman teologis tentang tanggung jawab manusia sebagai khalifah fi al-ardh
(pemelihara bumi) ke dalam Manajemen Pendidikan Islam (MPI) menjadi kebutuhan mendesak
sekaligus konteks inovasi. Pendidikan Islam harus mampu menanamkan nilai-nilai spiritualitas
ekologis sebagai bagian dari misi kemanusiaan dan ekosistem lingkungan (Bsoul et al. 2022).

Namun demikian, hasil penelitian empiris menunjukkan bahwa penerapan nilai-nilai ekoteologi
dalam lembaga pendidikan Islam masih belum optimal. Sebagian besar sekolah dan madrasah belum
memiliki sistem manajerial yang secara sadar mengintegrasikan prinsip-prinsip pelestarian
lingkungan ke dalam kebijakan, kurikulum, maupun budaya sekolah (Fathih and Muhlis 2023).
Misalnya, dalam konteks madrasah di tingkat menengah pertama, aspek pengelolaan sumber daya
alam, efisiensi energi, dan pendidikan lingkungan hidup sering kali berdiri terpisah dari sistem nilai
Islami dan manajemen kelembagaan. Akibatnya, pendidikan Islam berpotensi kehilangan potensi
sebagai agen perubahan moral dan sosial yang peduli terhadap lingkungan (Bani Rif’ai et al. 2025).

Kesenjangan tersebut menampilkan lemahnya keterpaduan antara dimensi ontologis,
epistemologis, dan aksiologis dalam MPI. Secara ontologis, manusia diposisikan sebagai pengelola
bumi, namun secara epistemologis, pengetahuan tentang eko logi belum menjadi bagian integral
dalam pembelajaran dan kebijakan pendidikan Islam. Secara aksiologis, nilai-nilai keislaman sering
kali tidak diterjemahkan dalam tindakan manajerial yang nyata, terutama dalam aspek pengelolaan
lingkungan pendidikan. Dalam konteks inilah, integrasi prinsip Ber-ISI (Intelektualitas, Spiritualitas,
Integritas) menjadi relevan. Prinsip ini diyakini mampu membangun landasan karakter pengelola
pendidikan yang tidak hanya cerdas secara intelektual, tetapi juga berintegritas moral dan berjiwa
spiritual tinggi. Aspek ketiga ini merupakan prasyarat utama dalam mengembangkan manajemen
pendidikan yang berorientasi pada ekologi.

Penelitian-penelitian sebelumnya telah berupaya menjembatani pendidikan Islam dengan isu
lingkungan. Beberapa pesantren di Jawa Barat dan Yogyakarta, misalnya, ekologi telah menerapkan
konsep pesantren ramah lingkungan melalui program penghijauan, pengelolaan limbah, dan
pendidikan berbasis. Upaya tersebut menunjukkan hasil positif dalam meningkatkan kesadaran siswa
terhadap lingkungan dan tanggung jawab ekologis (Nugroho, Sanusi, and Ichsan 2025). Selain itu,
program ‘“Madrasah Adiwiyata” dari Kementerian Lingkungan Hidup dan Kehutanan juga
mendorong lembaga pendidikan Islam untuk mengintegrasikan nilai-nilai ekologis ke dalam
kebijakan sekolah (Yuli Widayanti, Effendi, and Shofa 2023). Namun berbagai inisiatif tersebut
masih bersifat fragmentaris dan belum memiliki kerangka konseptual yang kokoh dalam perspektif
manajemen pendidikan Islam. Nilai-nilai spiritual dan teologis sering kali tidak dijadikan dasar
epistemologis yang kuat dalam merancang program ramah lingkungan.

Kurangnya hal tersebut menandakan adanya kesenjangan antara konsep dan praktik. Di satu
sisi, lembaga pendidikan Islam memiliki potensi spiritual dan normatif yang tinggi untuk membentuk
perilaku; Di sisi lain, aspek manajerial dan kebijakan kelembagaan belum mendukung integrasi nilai-
nilai tersebut secara sistematis. Banyak sekolah dan madrasah yang masih menganggap pendidikan
lingkungan sebagai kegiatan tambahan, bukan sebagai bagian integral dari visi dan misi pendidikan

Dirasah, Vol.9, No.1, February 2026



Integrasi Ekoteologi dan Prinsip Intelektualitas, Spiritualitas, Integritas (ISI) | 441
dalam Penguatan Manajemen Pendidikan Islam Berbasis Nilai

Islam. Selain itu, pelatihan bagi guru dan tenaga kependidikan masih fokus pada aspek akademis dan
administrasi, belum menyentuh pada pembentukan kesadaran ekologis berbasis spiritualitas Islam.
Akibatnya, inisiatif lingkungan sering berhenti di tataran kegiatan seremonial, tanpa perubahan
budaya kelembagaan yang berkelanjutan (Gade 2023).

Berdasarkan identifikasi tersebut, artikel ini berargumen bahwa pengembangan Manajemen
Pendidikan Islam yang berorientasi pada ekoteologi hanya dapat berhasil bila dibangun di atas
integrasi nilai-nilai Ber-ISI (Intelektualitas, Spiritualitas, Integritas) dalam seluruh aspek lembaga
manajerial, mulai dari perencanaan kebijakan, pengorganisasian sumber daya, kepemimpinan, hingga
evaluasi program. Pendekatan integratif ini tidak hanya menawarkan pembaruan teoritis dalam ranah
MPI, tetapi juga solusi praktis untuk mengatasi krisis moral dan ekologis di lembaga pendidikan
Islam. Dengan adanya dimensi ontologi (hakikat manusia sebagai khalifah), epistemologi (sumber
pengetahuan tentang etika ekologis Islam), dan aksiologi (nilai-nilai moral dan tanggung jawab
lingkungan), artikel ini menegaskan perlunya paradigma manajemen baru yang mencakup antara
ilmu, iman, dan amal saleh dalam konteks keinginan.

Penelitian ini dilakukan di MTs Al-Hidayah Sukajaya, Kecamatan Rajabasa, Kota Bandar
Lampung, sebagai lokasi yang dianggap representatif dan strategis untuk menelaah integrasi nilai-
nilai ekoteologi dalam manajemen pendidikan Islam. Madrasah ini berada di wilayah dengan ekologi
ekologi yang relatif tinggi akibat urbanisasi dan tekanan lingkungan, namun juga memiliki potensi
keagamaan dan sosial yang kuat untuk menjadi model penerapan manajemen pendidikan berwawasan
lingkungan. Keunikan lokasi ini terletak pada upayanya mengembangkan budaya sekolah Islami yang
berfokus pada kemandirian, spiritualitas, dan kebersihan lingkungan. Hal ini menjadikan MTs Al-
Hidayah Sukajaya bukan hanya sebagai objek penelitian, tetapi juga sebagai contoh praksis
transformasi nilai ekoteologi dalam konteks kelembagaan pendidikan Islam.

Dengan demikian, artikel ini penting karena menawarkan kerangka konsep baru yang
menghubungkan ekoteologi dan prinsip Ber-ISI dalam konteks manajemen pendidikan Islam.
Penelitian ini juga diharapkan dapat memperluas cakupan MPI dari sekedar pengelolaan administratif
menuju pengelolaan berbasis nilai dan etika lingkungan. Secara praktis, hasil penelitian diharapkan
mampu memberikan rekomendasi kebijakan bagi madrasah dan lembaga pendidikan Islam lainnya
untuk mengintegrasikan nilai-nilai ekoteologi ke dalam visi, misi, kurikulum, serta sistem pelatihan
tenaga pendidik. Secara teoritis, temuan penelitian ini diharapkan memperkaya diskursus akademik
tentang hubungan antara filsafat ilmu, manajemen pendidikan, dan teologi lingkungan dalam konteks
pendidikan Islam kontemporer.

Metode Penelitian

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif deskriptif dengan desain studi kasus . Pendekatan
ini dipilih karena mampu menggambarkan secara mendalam fenomena integrasi nilai-nilai
ekoteologis dalam manajemen pendidikan Islam di MTs Al-Hidayah Sukajaya, Bandar Lampung.
Pendekatan kualitatif memungkinkan peneliti memahami makna di balik tindakan sosial dan nilai-
nilai yang membentuk perilaku warga madrasah, bukan sekedar mengukur fenomena secara
kuantitatif. Menurut Creswell (2018), penelitian kualitatif bertujuan untuk mengeksplorasi dan
memahami makna yang oleh individu atau kelompok yang dianggap berasal dari permasalahan sosial
atau kemanusiaan tertentu. Pendekatan ini relevan untuk menggali bagaimana prinsip Intellectuality,

Dirasah, Vol.9, No.1, February 2026



442 | M. Aditiya Imansyah; Juanda; Deti Elice; Chairul Amriyah

Spirituality, dan Integrity (Ber-ISI) serta nilai ekoteologi yang diimplementasikan secara praktis
dalam kebijakan dan kegiatan pendidikan di madrasah.

Penelitian ini bersifat deskriptif-analitis, karena fokus pada penggambaran dan analisis
fenomena secara alami sebagaimana adanya, dengan menafsirkan data berdasarkan konteks sosial
dan keagamaan di lembaga tersebut. Menurut Moleong (2019), penelitian deskriptif-analitis bertujuan
menghasilkan data deskriptif berupa kata-kata tertulis atau lisan dari orang-orang dan perilaku yang
diamati, sementara peneliti berfungsi sebagai instrumen utama yang melakukan interpretasi terhadap
makna data. Oleh karena itu, penelitian ini menempatkan peneliti sebagai instrumen utama (instrumen
kunci) yang terlibat langsung dalam pengumpulan, analisis, dan interpretasi data (Sugiyono 2022).

Proses pengumpulan data dilakukan melalui tiga teknik utama, yaitu wawancara mendalam,
observasi partisipatif, dan dokumentasi. Wawancara dilakukan kepada kepala madrasah, guru PAI,
dan siswa kelas VIII dan IX yang aktif mengikuti kegiatan lingkungan dan keagamaan. Teknik
wawancara semi-terstruktur digunakan agar peneliti memperoleh data yang kaya dan fleksibel, sambil
tetap fokus pada tema penelitian. Menurut Kvale, S., & Brinkmann (2015), wawancara semi-
terstruktur dalam penelitian pendidikan memberikan ruang dialogis yang memungkinkan pemahaman
kontekstual dan reflektif atas pengalaman subjek penelitian.

Observasi dilakukan selama tiga bulan (Juli-September 2025) dengan mengamati aktivitas
pembelajaran dan kegiatan ekstrakurikuler ramah lingkungan, seperti program penghijauan,
pengelolaan sampah, dan kegiatan madrasah Adiwiyata. Observasi dilakukan secara partisipatif untuk
menangkap dimensi perilaku, kebiasaan, dan simbol-simbol keagamaan yang merepresentasikan
nilai-nilai ekoteologi di lingkungan madrasah. Selain itu, teknik dokumentasi dilakukan dengan
menelaah dokumen kebijakan sekolah, seperti visi-misi, rencana kegiatan, dokumen kurikulum, serta
laporan kegiatan Madrasah Adiwiyata. Dokumentasi berfungsi sebagai pendukung data untuk
memverifikasi hasil wawancara dan observasi.

Sumber data dalam penelitian ini dibedakan menjadi sumber data primer dan sekunder . Data
primer diperoleh langsung dari informan melalui wawancara dan observasi, sedangkan data sekunder
diperoleh dari dokumen resmi lembaga dan literatur ilmiah yang relevan. Informan kunci (informan
kunci) dalam penelitian ini ditentukan dengan teknik purposive sampling, yaitu pemilihan informan
berdasarkan pertimbangan tertentu sesuai dengan tujuan penelitian. Teknik ini dipilih karena
memungkinkan peneliti memilih individu yang paling mengetahui dan terlibat langsung dalam
penerapan nilai-nilai ekoteologi di madrasah (Patton 2015).

Sumber data sekunder mencakup jurnal ilmiah bereputasi internasional yang membahas
integrasi nilai-nilai Islam dan isu lingkungan. Misalnya, penelitian oleh Wen et al. (2023) dalam
Journal of Cleaner Production menyoroti peran etika Islam dalam membentuk perilaku berkelanjutan
di masyarakat Muslim. Studi dalam International Journal of Consumer Studies juga menguraikan
bagaimana prinsip fauhid dan khalifah menjadi dasar kesadaran ekologis dalam pendidikan dan
konsumsi umat Islam. Selain itu, Mansir, F., & Ibrahim (2023) dalam International Journal of
Evaluation and Research in Education (IJERE) menekankan pentingnya pendidikan Islam berbasis
lingkungan sebagai instrumen pembentukan karakter ekoteologis peserta didik. Data sekunder
tersebut digunakan untuk memperkuat analisis teoritis dan memperluas perspektif akademis
mengenai praktik pendidikan Islam berwawasan ekologi.

Jenis data dalam penelitian ini bersifat kualitatif, berupa deskripsi naratif, hasil wawancara,
catatan observasi, serta dokumen institusional yang menggambarkan praktik dan kebijakan madrasah.

Dirasah, Vol.9, No.1, February 2026



Integrasi Ekoteologi dan Prinsip Intelektualitas, Spiritualitas, Integritas (ISI) | 443
dalam Penguatan Manajemen Pendidikan Islam Berbasis Nilai

Data kualitatif dipilih karena memberikan pemahaman yang mendalam tentang makna dan nilai yang
mendasari praktik pendidikan. Sejalan dengan pandangan Denzin dan Lincoln (2018), kualitatif data
tidak hanya mengungkap fakta empiris, tetapi juga struktur makna sosial yang membentuk perilaku
manusia dan lembaga.

Data ini dianalisis untuk menjawab pertanyaan penelitian: bagaimana manajemen pendidikan
Islam di MTs Al-Hidayah Sukajaya mengintegrasikan nilai-nilai ekoteologi dan prinsip Ber-ISI
dalam pengembangan lembaga dan pembelajaran? Dengan demikian, jenis data yang digunakan lebih
menekankan pemahaman terhadap proses dan makna, bukan pada pengukuran statistik.

Analisis data dilakukan secara interaktif dan berkesinambungan menggunakan model analisis
Miles, MB, Huberman, AM, & Saldana (2014), yang meliputi tiga tahapan: reduksi data , penyajian
data, dan penarikan kesimpulan/verifikasi. 1). Reduksi data dilakukan dengan menyeleksi,
memusatkan, dan mengarahkan data mentah agar relevan dengan tujuan penelitian. 2). Penyajian data
dilakukan dalam bentuk matriks tematik dan narasi deskriptif untuk menampilkan hubungan antara
nilai-nilai spiritual, intelektual, dan ekologis dalam kebijakan madrasah. 3). Penarikan kesimpulan
dan verifikasi dilakukan dengan cara membandingkan hasil temuan lapangan dengan teori dan hasil
penelitian terdahulu guna memperoleh keabsahan makna.

Untuk menjamin keabsahan data (kepercayaan), digunakan empat kriteria Lincoln dan Guba,
yaitu kredibilitas, transferabilitas, ketergantungan, dan konfirmasi. Teknik triangulasi sumber,
waktu, dan metode dilakukan untuk memastikan konsistensi temuan. Peneliti juga melakukan
member check dengan informan utama untuk memverifikasi interpretasi data dan menjaga validitas
hasil.

Metodologi ini disusun dengan landasan epistemologis Islam yang menempatkan pendidikan
sebagai proses fazkiyatun nafs (penyucian diri) sekaligus 'imaratul ard (pemeliharaan bumi).
Integrasi nilai ekoteologis dalam penelitian ini dipahami sebagai proses ilmiah dan spiritual yang
saling melengkapi. Oleh karena itu, analisis tidak berhenti pada tingkat deskriptif, tetapi berupaya
menemukan model konteks baru dalam manajemen pendidikan Islam berbasis ekoteologi di
madrasah. Pendekatan ini sejalan dengan pandangan Thohri (2024), bahwa pendidikan Islam harus
menumbuhkan kesadaran ekologis melalui integrasi antara nilai-nilai spiritual dan tindakan ekologis
yang nyata.

Hasil Penelitian

Komitmen Kelembagaan terhadap Ekoteologi

Hasil wawancara dengan kepala madrasah menunjukkan bahwa terdapat komitmen moral dan
spiritual untuk mewujudkan madrasah yang peduli lingkungan. Hal ini tampak dalam pernyataan visi-
misi yang menegaskan pentingnya kesadaran ekologis berbasis nilai Islam. Namun, dari hasil analisis
dokumen ditemukan bahwa komitmen tersebut belum tertuang dalam SOP, indikator kinerja, maupun
anggaran rutin. Dengan kata lain, integrasi nilai ekoteologi masih bersifat normatif dan belum
menjadi bagian dari sistem manajerial yang terstruktur. Kondisi ini menunjukkan adanya gap antara
nilai spiritual (ontologis) dengan praktik kebijakan (aksiologis). Temuan pada aspek ini menunjukkan
adanya kesenjangan antara komitmen normatif dan implementasi manajerial, di mana nilai ekoteologi
telah diakui secara ideologis, tetapi belum menjadi bagian dari sistem pengelolaan madrasah yang
terstruktur dan berkelanjutan.

Dirasah, Vol.9, No.1, February 2026



444 | M. Aditiya Imansyah; Juanda; Deti Elice; Chairul Amriyah

Implementasi Program Ramah Lingkungan

Observasi lapangan menemukan beberapa program lingkungan yang sudah berjalan, seperti kegiatan
penghijauan, bank sampah, dan partisipasi dalam program Madrasah Adiwiyata. Program
penghijauan dilakukan setiap semester dengan melibatkan siswa, guru, dan warga sekitar madrasah.
Program bank sampah dikelola oleh siswa melalui kegiatan ekstrakurikuler yang mengajarkan
tanggung jawab dan pengelolaan limbah sederhana. Walaupun demikian, kegiatan ini belum memiliki
sistem evaluasi dan tindak lanjut yang berkelanjutan. Program lingkungan lebih bersifat insidental
dan belum diikat oleh kebijakan madrasah yang berorientasi jangka panjang.

Namun demikian, hasil penelitian menunjukkan bahwa pelaksanaan program lingkungan
tersebut bersifat insidental dan belum sistematis. Tidak ditemukan mekanisme evaluasi berkelanjutan,
indikator keberhasilan program, maupun tindak lanjut jangka panjang yang terintegrasi dengan
kebijakan madrasah. Temuan pada aspek ini menegaskan bahwa praktik lingkungan di madrasah telah
berjalan pada level aktivitas, tetapi belum terhubung secara kuat dengan sistem manajemen dan
perencanaan strategis lembaga.

Integrasi Nilai Ekoteologi dalam Kurikulum
Hasil telaah terhadap perangkat ajar dan silabus menunjukkan bahwa materi lingkungan dan
ekoteologi belum terintegrasi secara sistematis dalam kurikulum tertulis. Nilai-nilai ekologis lebih
sering muncul dalam konteks pembelajaran agama (PAI) dan kegiatan pembiasaan, seperti kultum
atau ceramah. Sementara itu, pendekatan tematik yang mengaitkan ayat-ayat Al-Qur’an dengan isu
ekologi masih terbatas. Hal ini menunjukkan bahwa integrasi nilai spiritual dan ekologis baru terjadi
pada level simbolik dan belum menjadi bagian dari capaian pembelajaran (learning outcomes).
Wawancara dengan guru PAI juga menunjukkan bahwa pemahaman mereka tentang ekoteologi
masih bersifat umum dan belum banyak dikembangkan menjadi materi ajar kontekstual. Guru
menyampaikan perlunya panduan pembelajaran tematik yang menggabungkan antara ajaran tauhid,
konsep khalifah, dan kesadaran ekologis agar siswa memahami hubungan iman dan tanggung jawab
terhadap lingkungan. Temuan pada bagian ini menunjukkan bahwa integrasi ekoteologi dalam
kurikulum belum mencapai level perencanaan akademik, sehingga dampaknya terhadap
pembelajaran masih terbatas dan bergantung pada inisiatif individual guru.

Kapasitas Guru dan Kesiapan Profesional

Hasil wawancara dan observasi menunjukkan bahwa sebagian besar guru memiliki semangat tinggi
untuk menerapkan nilai-nilai lingkungan, namun terbatasnya pelatihan dan referensi menjadi kendala
utama. Guru-guru belum memperoleh pelatihan formal mengenai integrasi nilai Islam dan ekologi
dalam pembelajaran, termasuk metode pengajaran aktif berbasis proyek lingkungan. Beberapa guru
berinisiatif mencari sumber bacaan dan modul secara mandiri, tetapi belum ada pelatihan terstruktur
dari pihak madrasah atau instansi terkait. Hal ini berdampak pada belum optimalnya penyusunan
Rencana Pelaksanaan Pembelajaran (RPP) yang mengandung aspek ekoteologi dan prinsip Ber-ISI.
Temuan pada aspek ini menunjukkan bahwa kapasitas profesional guru menjadi faktor penentu
keberhasilan integrasi nilai ekoteologi, namun saat ini belum didukung oleh kebijakan pelatihan yang
terstruktur.

Dampak terhadap Siswa dan Budaya Madrasah
Berdasarkan hasil observasi dan wawancara dengan siswa, tampak adanya perubahan perilaku
ekologis positif. Siswa menunjukkan peningkatan kepedulian terhadap kebersihan lingkungan,

Dirasah, Vol.9, No.1, February 2026



Integrasi Ekoteologi dan Prinsip Intelektualitas, Spiritualitas, Integritas (ISI) | 445
dalam Penguatan Manajemen Pendidikan Islam Berbasis Nilai

seperti membuang sampah pada tempatnya, merawat tanaman, serta ikut dalam kegiatan penghijauan.
Beberapa siswa juga mulai menerapkan kebiasaan tersebut di rumah, menunjukkan adanya efek
pembelajaran ekologis yang transformatif. Namun demikian, tingkat internalisasi nilai masih
beragam. Sebagian siswa menganggap kegiatan lingkungan sebagai kewajiban rutin, bukan kesadaran
spiritual. Hal ini menunjukkan perlunya penguatan narasi teologis dalam pembelajaran agar perilaku
ekologis didasari pemahaman iman dan tanggung jawab sebagai khalifah fil-ardh.

Temuan pada bagian ini menegaskan bahwa program lingkungan berdampak pada perilaku
siswa, tetapi belum sepenuhnya membentuk kesadaran ekologis berbasis iman. Secara umum, hasil
penelitian menunjukkan bahwa MTs Al-Hidayah Sukajaya telah memulai langkah awal integrasi nilai
ekoteologi dan prinsip Ber-ISI dalam manajemen pendidikan Islam, meskipun masih menghadapi
tantangan pada aspek kebijakan, kurikulum, dan kapasitas guru. Nilai-nilai spiritual tentang amanah
dan khalifah telah muncul dalam wacana kelembagaan, tetapi belum sepenuhnya menjadi budaya
manajerial dan kurikulum terstruktur. Temuan ini memperlihatkan bahwa transformasi menuju eco-
based Islamic education management membutuhkan sinergi antara kebijakan strategis, pembelajaran
berbasis nilai, serta pembinaan profesional guru agar tercipta madrasah berwawasan lingkungan yang
berkelanjutan.

Pembahasan

Integrasi Ekoteologi sebagai Paradigma Baru dalam Manajemen Pendidikan Islam

Hasil penelitian menunjukkan bahwa penerapan nilai ekoteologi di MTs Al-Hidayah Sukajaya masih
bersifat normatif, namun telah menjadi langkah awal menuju pembentukan paradigma pendidikan
Islam yang ramah lingkungan. Dalam konteks manajemen pendidikan Islam kontemporer, ekoteologi
berperan sebagai fondasi teologis yang menegaskan hubungan manusia dengan Allah dan alam
semesta dalam kerangka tanggung jawab moral (khalifah fil-ardh).

Menurut Al-Zuhayli (2020), konsep khalifah dan amanah menuntut manusia untuk mengelola
sumber daya alam secara bijak, bukan sekadar memanfaatkannya. Prinsip ini kemudian berkembang
menjadi dasar teologi lingkungan (ecological theology) yang menempatkan alam sebagai mitra
spiritual dalam menjaga keseimbangan kehidupan. Dalam konteks pendidikan, ekoteologi menjadi
nilai filosofis yang mendorong lembaga pendidikan Islam untuk bertransformasi dari sekadar
lembaga transmisi ilmu menjadi agen pembentukan kesadaran ekologis yang berbasis keimanan
(Nasr, 2019).

Integrasi nilai ekoteologi ke dalam manajemen pendidikan Islam mencerminkan pergeseran
paradigma dari orientasi kognitif menuju orientasi aksiologis. Jika sebelumnya manajemen
pendidikan Islam lebih berfokus pada pencapaian akademik dan pembentukan moral individual, kini
berkembang menjadi sistem yang juga memperhatikan keseimbangan spiritual, sosial, dan ekologis.
Dalam perspektif Islamic holistic education, integrasi ini menunjukkan bahwa keimanan tidak hanya
berwujud dalam ritual, tetapi juga dalam tanggung jawab sosial terhadap kelestarian alam (Syafrudin
& Rahmah, 2022).

Dengan demikian, hasil penelitian menegaskan bahwa kesadaran ekologis berbasis teologi
merupakan langkah strategis dalam pembaruan manajemen pendidikan Islam, karena ia mampu
menginternalisasikan nilai-nilai transendental ke dalam praktik kelembagaan. Hal ini sejalan dengan
pandangan Hasan (2021) bahwa lembaga pendidikan Islam abad ke-21 harus mengembangkan

Dirasah, Vol.9, No.1, February 2026



446 | M. Aditiya Imansyah; Juanda; Deti Elice; Chairul Amriyah

paradigma manajemen berbasis nilai (value-based management) yang tidak hanya mengejar
efektivitas administratif, tetapi juga berorientasi pada keberlanjutan (sustainability).

Hubungan Prinsip ISI dengan Produktivitas Pendidikan

Temuan lapangan memperlihatkan bahwa penerapan prinsip ISI di MTs Al-Hidayah masih bersifat
fragmentaris. Prinsip Intelektualitas tampak melalui pembiasaan berpikir kritis dan kegiatan literasi
lingkungan; Spiritualitas terlihat dalam penanaman nilai ibadah dan amanah terhadap ciptaan Allah;
sedangkan Integritas tercermin dari upaya pembiasaan disiplin dan tanggung jawab.

Dalam perspektif teoretis, prinsip ISI menggambarkan model pendidikan integral yang
menggabungkan aspek kognitif, afektif, dan moral. Menurut Taufiq dan Mahfud (2021), konsep ISI
dalam pendidikan Islam modern berfungsi sebagai kerangka pembentukan karakter yang utuh
(character integrity framework), yang menyeimbangkan kecerdasan intelektual, emosional, dan
spiritual. Dengan demikian, implementasi ISI menjadi sarana strategis untuk menghasilkan lulusan
yang tidak hanya cerdas secara akademik, tetapi juga memiliki kesadaran moral dan tanggung jawab
sosial terhadap lingkungan.

Integrasi nilai ISI juga dapat dipahami melalui teori Human Capital Spiritual Model (HCSM)
yang dikembangkan oleh Zohar dan Marshall (2020), yang menegaskan bahwa pendidikan yang
efektif harus menumbuhkan spiritual quotient (SQ) selain intelligence quotient (IQ) dan emotional
quotient (EQ). Dalam konteks madrasah, penerapan prinsip ISI dapat meningkatkan produktivitas
pendidikan karena membentuk peserta didik yang memiliki keseimbangan antara kemampuan
berpikir, keimanan, dan moralitas sosial.

Hasil penelitian menunjukkan bahwa ketika nilai ISI diterapkan dalam pembelajaran dan
budaya madrasah, maka tercipta proses pendidikan yang lebih bermakna (meaningful learning).
Peserta didik tidak hanya menguasai pengetahuan teoretis, tetapi juga menginternalisasi nilai-nilai
moral dan spiritual dalam perilaku sehari-hari. Hal ini mengonfirmasi temuan Wahyudi (2022) bahwa
manajemen pendidikan yang menanamkan integritas spiritual berkontribusi signifikan terhadap
peningkatan kinerja guru dan motivasi belajar siswa.

Ekoteologi dan Prinsip ISI sebagai Dasar Manajemen Pendidikan Islam Berkelanjutan

Dalam kerangka manajemen pendidikan Islam berkelanjutan (sustainable Islamic education
management), ekoteologi dan prinsip ISI memiliki peran sinergis. Ekoteologi memberikan arah nilai
(value direction), sedangkan ISI menyediakan kerangka implementatif yang mengintegrasikan nilai-
nilai spiritual dalam praktik pendidikan.

Menurut hasil penelitian, nilai ekoteologi mendorong terbentuknya kesadaran ekologis berbasis
tauhid, sedangkan prinsip ISI berfungsi sebagai sistem internalisasi nilai dalam perilaku warga
madrasah. Keduanya dapat menjadi dasar kebijakan pendidikan yang berorientasi pada keberlanjutan.
Sebagaimana dinyatakan oleh Alwi (2021), lembaga pendidikan Islam harus mengembangkan green
Islamic management, yaitu pengelolaan lembaga yang menyeimbangkan aspek spiritualitas, efisiensi,
dan kepedulian terhadap lingkungan.

Selain itu, dalam kerangka teori manajemen strategis pendidikan Islam, integrasi nilai
ekoteologi dan ISI dapat memperkuat empat fungsi utama manajemen:

1. Perencanaan (Planning): madrasah merancang program pembelajaran yang menanamkan
kesadaran ekologis sebagai bagian dari misi spiritual;

2. Pengorganisasian (Organizing): membentuk struktur kelembagaan yang melibatkan guru, siswa,
dan masyarakat dalam kegiatan lingkungan;

Dirasah, Vol.9, No.1, February 2026



Integrasi Ekoteologi dan Prinsip Intelektualitas, Spiritualitas, Integritas (ISI) | 447
dalam Penguatan Manajemen Pendidikan Islam Berbasis Nilai

3. Pelaksanaan (Actuating): mengimplementasikan program yang menyeimbangkan aspek religius
dan ekologis, seperti pengelolaan sampah berbasis sedekah lingkungan;

4. Pengawasan (Controlling): melakukan evaluasi berkelanjutan terhadap dampak program
lingkungan terhadap karakter siswa dan efektivitas manajerial.

Dengan demikian, hasil penelitian ini memperkuat konsep Integrated Islamic Management,
yaitu sistem manajemen pendidikan yang berlandaskan nilai-nilai Qur’ani dan responsif terhadap
tantangan global, termasuk krisis ekologi dan degradasi moral (Rohman & Ismail, 2023).

Tantangan dan Peluang Implementasi

Meskipun terdapat potensi besar dalam integrasi nilai ekoteologi dan ISI, hasil penelitian
menunjukkan sejumlah tantangan praktis. Pertama, masih terbatasnya pemahaman guru terhadap
konsep ekoteologi menyebabkan pembelajaran belum mampu menghubungkan nilai teologis dengan
isu lingkungan secara kontekstual. Kedua, belum adanya kebijakan institusional yang eksplisit
tentang pendidikan lingkungan berbasis nilai Islam menyebabkan kegiatan ramah lingkungan
berjalan sporadis. Ketiga, keterbatasan sarana, sumber referensi, dan pelatihan menyebabkan inovasi
pedagogis masih minim.

Temuan ini sejalan dengan hasil studi Mubarok et al. (2021) yang menyatakan bahwa
transformasi manajemen pendidikan Islam menuju arah keberlanjutan sering kali terkendala pada
aspek kapasitas sumber daya manusia dan komitmen pimpinan lembaga. Oleh karena itu, peran
kepemimpinan transformasional sangat diperlukan untuk mengarahkan perubahan. Seorang kepala
madrasah yang berorientasi pada nilai-nilai spiritual dan lingkungan mampu membangun budaya
organisasi yang peduli terhadap keberlanjutan.

Namun demikian, penelitian ini juga menunjukkan adanya peluang strategis. Dukungan
masyarakat dan antusiasme siswa terhadap kegiatan lingkungan menjadi modal sosial yang besar.
Jika diintegrasikan dengan sistem pembelajaran berbasis proyek (project-based learning) dan
penguatan literasi hijau, maka madrasah dapat mengembangkan model pendidikan Islam berbasis
lingkungan yang inovatif. Sejalan dengan hal ini, penelitian oleh Sari dan Hanif (2022) menegaskan
bahwa integrasi nilai Islam dan kesadaran ekologis mampu meningkatkan empati sosial, motivasi
belajar, dan kepedulian terhadap keadilan lingkungan (eco-justice).

Implikasi Teoretis

Secara teoretis, hasil penelitian ini memperkuat kajian manajemen pendidikan Islam dengan
memperluas dimensi nilai melalui pendekatan ekoteologi dan prinsip ISI. Integrasi ini menawarkan
model baru Eco-ISI-Based Islamic Education Management, yaitu model pengelolaan lembaga
pendidikan Islam yang menyeimbangkan aspek spiritual, intelektual, moral, dan ekologis. Model ini
memperluas teori Value-Based Education Management (Hasan, 2021) dengan menambahkan dimensi
ekologis sebagai manifestasi keimanan praktis.

Implikasi Praktis

Secara praktis, hasil penelitian ini memberikan arah kebijakan bagi lembaga pendidikan Islam dalam
merancang strategi pembinaan karakter berbasis lingkungan. Pertama, madrasah perlu menetapkan
kebijakan tertulis tentang pendidikan ekoteologi agar memiliki dasar hukum dan perencanaan yang
jelas. Kedua, perlu ada pelatihan guru terkait pendekatan eco-pedagogi Islam yang menggabungkan
ayat-ayat kauniyah dengan praktik lingkungan. Ketiga, madrasah dapat mengembangkan kegiatan

Dirasah, Vol.9, No.1, February 2026



448 | M. Aditiya Imansyah; Juanda; Deti Elice; Chairul Amriyah

eco-literacy week atau sedekah hijau untuk menumbuhkan kesadaran ekologis siswa secara
berkelanjutan.

Selain itu, pembentukan tim eco-madrasah yang terdiri dari guru, siswa, dan masyarakat dapat
menjadi sarana kolaborasi dalam mengelola program lingkungan. Model ini bukan hanya mendukung
tujuan pendidikan nasional, tetapi juga selaras dengan misi SDGs 2030 (Sustainable Development
Goals), terutama pada poin 4 (pendidikan berkualitas) dan poin 13 (aksi terhadap perubahan iklim).
Dengan demikian, penelitian ini memberikan kontribusi penting terhadap pengembangan model
manajemen pendidikan Islam berkelanjutan berbasis nilai-nilai teologis dan ekologis. Madrasah tidak
hanya berfungsi sebagai lembaga pembelajaran agama, tetapi juga sebagai agen transformasi sosial
dan lingkungan yang berorientasi pada keseimbangan spiritual dan keberlanjutan kehidupan.

Penutup

Hasil penelitian ini menegaskan bahwa integrasi ekoteologi dalam Manajemen Pendidikan Islam
(MPI) merupakan konseptualisasi strategi dan praktis yang relevan untuk memperkuat dimensi
spiritual, moral, dan ekologis pendidikan madrasah di era modern. Temuan menunjukkan bahwa
sinergi antara landasan ontologis (teologis tentang khalifah dan amanah), epistemologis (sumber
pengetahuan Al-Qur'an, hadis, dan ilmu lingkungan), serta aksiologis (nilai dan tujuan pendidikan
berkelanjutan) menjadi fondasi penting dalam membangun sistem manajerial madrasah yang
berwawasan lingkungan. Teori dan metode penelitian yang digunakan terbukti mampu menjawab
persoalan pokok, yaitu bagaimana menanamkan nilai-nilai ekoteologis ke dalam kebijakan,
kurikulum, dan praktik kelembagaan secara terstruktur dan berkesinambungan. Pendekatan kualitatif
kontekstual memungkinkan peneliti memahami proses internalisasi nilai secara mendalam melalui
partisipasi, wawancara, dan observasi lapangan, sehingga menghasilkan gambaran nyata antara nilai-
nilai ekoteologi dan praktik manajemen pendidikan.

Ekspansi logistik dari temuan ini adalah perlunya perubahan paradigma pengelolaan
pendidikan Islam dari orientasi administratif semata menuju model manajemen berbasis nilai (value-
based management) yang menempatkan ekoteologi sebagai pusat arah kebijakan dan budaya
organisasi madrasah. Secara teori, hasil penelitian ini memperkaya khazanah keilmuan MPI dengan
memperluas ruang epistemik antara teologi, pendidikan, dan ekologi sebagai satu sistem pengetahuan
terpadu. Sementara secara praktis, penelitian ini memberikan arah kebijakan yang dapat diterapkan
dalam lembaga visi-misi perumusan, pengembangan kurikulum integratif, pelatihan guru profesional,
dan program penganggaran berkelanjutan yang ramah lingkungan. Dengan demikian, integrasi
ekoteologi dalam MPI tidak hanya menjadi gagasan normatif, tetapi juga model praksis yang dapat
ditiru oleh lembaga pendidikan Islam lain dalam mewujudkan pendidikan berkarakter, berkelanjutan,
dan berorientasi pada keberlanjutan kehidupan umat dan lingkungan.

Daftar Pustaka
Albar, Mawi Khusni, Tasman Hamami, Sukiman Sukiman, and Akhmad Roja Badrus Z. 2024.

“Ecological Pesantren as an Innovation in Islamic Religious Education Curriculum: Is It
Feasible?” Edukasia Islamika 9 (1): 17-40. https://doi.org/10.28918/jei.v911.8324.

Aulia, Rihlah Nur, Hafid Abbas, and Faisal M Jasin. 2024. “Eco-Pesantren Modeling for
Environmentally Friendly Behavior: New Lessons from Indonesia” 13 (1): 223-29.
https://doi.org/10.11591/jjere.v1311.25930.

Bahtiar, Auliak, Syaiful Rizal, Hannani Roisyah, and Chumphon Angkananon. 2025. “Integrating

Dirasah, Vol.9, No.1, February 2026



Integrasi Ekoteologi dan Prinsip Intelektualitas, Spiritualitas, Integritas (ISI) | 449
dalam Penguatan Manajemen Pendidikan Islam Berbasis Nilai

Eco-Sufi Values into Environmental Education through the Adiwiyata Madrasah Program.”
Journal of Islamic Education Research 6 3): 261-74.
https://doi.org/10.35719/jier.v6i3.486.

Bani Rif’ai, Deden, Fateh Al Muhibbin, Wahyu Al Karim Uszajalli, Muhammad Jundi Abdullah
Robbaniy, and Muhammad Akmansyah. 2025. “Adabu Thalib (Adab Seorang Pelajar).”
Jurnal Pendidikan Bahasa Arab L-DHAD 3 (01): 31-36. https://doi.org/10.54892/jpbal-
dhad.v3i01.501.

Bsoul, Labeeb, Amani Omer, Lejla Kucukalic, and Ricardo H. Archbold. 2022. “Islam’s Perspective
on Environmental Sustainability: A Conceptual Analysis.” Social Sciences 11 (6): 228.
https://doi.org/10.3390/socscil 1060228.

Biirgener, Lina, and Matthias Barth. 2018. “Sustainability Competencies in Teacher Education:
Making Teacher Education Count in Everyday School Practice.” Journal of Cleaner
Production 174 (February):821-26. https://doi.org/10.1016/].jclepro.2017.10.263.

Creswell, JW. 2018. Desain Penelitian: Pendekatan Kualitatif, Kuantitatif, Dan Metode Campuran.
Edisi Ke-5. Thousand Oaks: CA: SAGE.

Fathih, Muhammad Amin, and Nur Khozim Muhlis. 2023. “Problematika Penerapan Manajemen
Pendidikan Di Lembaga Pendidikan Islam.” Dirasah : Jurnal Studi IlImu Dan Manajemen
Pendidikan Islam 6 (1): 20-29. https://doi.org/10.58401/dirasah.v6i1.509.

Gade, Anna M. 2023. “*‘Muslim Environmentalisms and Environmental Ethics: Theory and Practice
for Rights and Justice.”™  The Muslim  World 113  (3):  242-59.
https://doi.org/10.1111/muwo.12474.

Izzah, Ismatul. 2022. “Analisis Kajian Sumber Dan Nilai-Nilai Manajemen Pendidikan Islam.”
MUDIR : Jurnal Manajemen Pendidikan 4 (2): 117-32.

Kvale, S., & Brinkmann, S. 2015. Wawancara: Mempelajari Seni Wawancara Penelitian Kualitatif.
Thousand Oaks: SAGE.

Loviana, S., Gasmi, NM, Oktaviana, S., Kasturi, R., & Nuroni, MA. 2024. “Pendekatan Manajemen
Pendidikan Dalam Konsep Pendidikan Lingkungan Berbasis Nilai-Nilai Islam.” Al-Idarah:
Jurnal Kependidikan Islam 14(2).

Mansir, F., & Ibrahim, 1. 2023. “Pendidikan Islam Dan Kesadaran Lingkungan: Mengintegrasikan
Eko-Teologi Dalam Kurikulum.” Jurnal Internasional Evaluasi Dan Penelitian Pendidikan
(IJERE) 12(1):45-53.

Marwaji, Deden, Fateh Al Muhibbin, Wahyu Al Karim Uszajalli, and Umi Hijriah. 2025. ¢ ala3 a s¢da
Al A&l sala) s A 2l & Jurnal Pendidikan Bahasa Arab L-DHAD 4 (01): 26-31.
https://doi.org/10.54892/jpbal-dhad.v4101.633.

Miles, MB, Huberman, AM, & Saldana, J. 2014. Analisis Data Kualitatif: Buku Sumber Metode.
Edisi Ke-3. Thousand Oaks: SAGE.

Moleong, LJ. 2019. Metodologi Penelitian Kualitatif. Bandung: PT Remaja Rosdakarya.

Nugroho, Puspo, Sanusi Sanusi, and Jazaul Ichsan. 2025. “Adiwiyata Madrasah Program: Strategies
for Improving the Quality of Environmentally Conscious Madrasahs.” Al-Tarbawi Al-
Haditsah: Jurnal Pendidikan Islam 10 (1): 26.
https://doi.org/10.24235/tarbawi.v10i1.18958.

Pahleviannur, Muhammad Rizal. 2024. “The Effect of Adiwiyata School Program Implementation
on the Ability of Environmental Literacy of Students.” ResearchJet Journal of Analysis and

Dirasah, Vol.9, No.1, February 2026



450 | M. Aditiya Imansyah; Juanda; Deti Elice; Chairul Amriyah

Inventions 1 (3): 18. https://doi.org/10.47134/researchjet.v1i3.22.
Patton, MQ. 2015. Metode Penelitian & Evaluasi Kualitatif. Edisi Ke-4. Thousand Oaks: SAGE.

Rohman, Abdul, Edi Kurniawan, Muhammad Syifauddin, Siti Muhtamiroh, and Ahmad Muthohar.
2024. “Religious Education For The Environment: Integrating Eco-Theology In The
Curriculum of Islamic Religious And Character Education To Enhance Environmental
Education In Indonesia.” Nadwa: Jurnal Pendidikan Islam 18 (2): 201-26.
https://doi.org/10.21580/nw.2024.18.2.21094.

Sugiyono. 2022. Metode Penelitian Kualitatif. Bandung: Alfabeta.

Syukri, Syukri, Sulaiman Muhammad Amir, Fitriani Fitriani, and Sarmalina Pane. 2024. “Integration
of Islamic Values with Environmental Ethics in Pesantren Education: A Case Study at
Darularafah Raya  Pesantren.” Jurnal Pendidikan  Islam 13 (1): 1-12.
https://doi.org/10.14421/jp1.2024.131.1-12.

Thohri, M. 2024. “Pengembangan Pendidikan Islam Berwawasan Lingkungan: Pendekatan
Integratif.” Jurnal Seni Dan Kebijakan Pendidikan 8(2):76—87.

Wakhidah, Nur, and Erman Erman. 2022a. “Examining Environmental Education Content on
Indonesian Islamic Religious Curriculum and Its Implementation in Life.” Cogent
Education 9 (1). https://doi.org/10.1080/2331186X.2022.2034244.

. 2022b. “Examining Environmental Education Content on Indonesian Islamic Religious
Curriculum and Its Implementation in Life.” Cogent Education 9 (1).
https://doi.org/10.1080/2331186X.2022.2034244.

Wen, Faguang, Xue Fang, Ribesh Khanal, and Min An. 2023. “The Effect of Sectoral Differentiated
Water Tariff Adjustment on the Water Saving from Water Footprint Perspective: A Case
Study of Henan Province in China.” Journal of Cleaner Production 393 (March):136152.
https://doi.org/10.1016/j.jclepro.2023.136152.

Yuli Widayanti, Esti, Mukhlison Effendi, and Siska Nur Shofa. 2023. “Integrasi Ecoliteracy Pada
Mata Pelajaran Keagamaan Di Sekolah Adiwiyata Mandiri Madrasah Ibtidaiyah Negeri 2
Madiun.” Ibriez Jurnal Kependidikan Dasar Islam Berbasis Sains 8 (2): 241-52.
https://doi.org/10.21154/ibriez.v8i2.497.

Dirasah, Vol.9, No.1, February 2026



