
DIRASAH 

Volume 9, Number 1, February 2026  

p-ISSN: 2615-0212 | e-ISSN: 2621-2838 

https://ejournal.iaifa.ac.id/index.php/dirasah 
 

439 

Received: 

October 30, 2026 

Revised: 

January 02, 2026 

Accepted: 

January 18, 2026 

 

Integrasi Ekoteologi dan Prinsip Intelektualitas, Spiritualitas, Integritas (ISI) 

dalam Penguatan Manajemen Pendidikan Islam Berbasis Nilai 

 

M. Aditiya Imansyah, Juanda, Deti Elice, Chairul Amriyah 

Universitas Islam Negeri Raden Intan Lampung, Indonesia 

e-mail correspondence: aditiyaimasnyah21@gmail.com 

 

 

Abstract 

This research is motivated by the increasingly urgent need to integrate ecotheological values into 

Islamic Education Management (MPI) as a response to the global ecological crisis and 

environmental moral degradation in educational institutions. The purpose of this research is to 

analyze how ecotheological values can be internalized in madrasah policies, curricula, and 

managerial practices, and to develop a conceptual model for managing ecologically-minded Islamic 

education. The main problem examined is the weak translation of the spiritual values of khalīfah and 

amanah into a concrete managerial system. This research uses a contextual qualitative approach 

with data collection techniques through in-depth interviews, participant observation, and 

documentation review at MTs Al-Hidayah Sukajaya, Bandar Lampung. The results show that the 

successful integration of ecotheology into MPI depends on the synergy of three main aspects: 

ontology (spiritual values), epistemology (sources of Islamic and environmental knowledge), and 

axiology (managerial goals). It was also found that the desire for an ecologically-minded education 

program requires the support of madrasah policies, teacher capacity building, and partnerships with 

environmental institutions. 

Keywords: Ecotheology; Islamic Education Management; Spiritual Values; Continuing Education. 

 

Abstrak 

Penelitian ini dilatarbelakangi oleh semakin mendesaknya integrasi nilai-nilai ekoteologi dalam 

Manajemen Pendidikan Islam (MPI) sebagai respon terhadap krisis ekologis global dan degradasi 

moral lingkungan di lembaga pendidikan. Tujuan penelitian ini adalah untuk menganalisis bagaimana 

nilai-nilai ekoteologi dapat diinternalisasikan dalam kebijakan, kurikulum, dan praktik manajerial 

madrasah, serta menyusun model konsep pengelolaan pendidikan Islam berwawasan ekologi. 

Masalah utama yang dikaji adalah lemahnya penerjemah nilai spiritual khalīfah dan amanah ke dalam 

sistem manajerial yang konkret. Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif kontekstual 

dengan teknik pengumpulan data melalui wawancara mendalam, observasi partisipatif, dan telaah 

dokumentasi di MTs Al-Hidayah Sukajaya, Bandar Lampung. Hasil penelitian menunjukkan bahwa 

keberhasilan integrasi ekoteologi dalam MPI bergantung pada sinergi tiga aspek utama, yaitu ontologi 

(nilai spiritual), epistemologi (sumber pengetahuan Islam dan lingkungan), dan aksiologi (tujuan 

manajerial). Ditemukan pula bahwa keinginan program pendidikan berwawasan ekologi 

membutuhkan dukungan kebijakan madrasah, peningkatan kapasitas guru, serta kemitraan dengan 

lembaga lingkungan. 

Kata Kunci: Ekoteologi; Manajemen Pendidikan Islam; Nilai Rohani; Pendidikan Berkelanjutan. 

  

https://ejournal.iaifa.ac.id/index.php/dirasah


440 M. Aditiya Imansyah;  Juanda; Deti Elice; Chairul Amriyah 

 

 

Dirasah, Vol.9, No.1, February 2026 

Pendahuluan  

Pendidikan Islam dewasa ini menghadapi tantangan multidimensi yang tidak hanya bersumber dari 

dinamika sosial dan teknologi, tetapi juga dari krisis ekologis yang kian nyata. Perubahan iklim, 

degradasi lingkungan, dan menurunnya kesadaran ekologis masyarakat menuntut lembaga 

pendidikan Islam untuk tidak hanya mencetak insan cerdas dan berakhlak, tetapi juga memiliki 

kesadaran ekologis yang tinggi (Aulia, Abbas, and Jasin 2024). Dalam konteks ini, integrasi nilai 

ekoteologi yakni pemahaman teologis tentang tanggung jawab manusia sebagai khalīfah fī al-ardh 

(pemelihara bumi) ke dalam Manajemen Pendidikan Islam (MPI) menjadi kebutuhan mendesak 

sekaligus konteks inovasi. Pendidikan Islam harus mampu menanamkan nilai-nilai spiritualitas 

ekologis sebagai bagian dari misi kemanusiaan dan ekosistem lingkungan (Bsoul et al. 2022). 

Namun demikian, hasil penelitian empiris menunjukkan bahwa penerapan nilai-nilai ekoteologi 

dalam lembaga pendidikan Islam masih belum optimal. Sebagian besar sekolah dan madrasah belum 

memiliki sistem manajerial yang secara sadar mengintegrasikan prinsip-prinsip pelestarian 

lingkungan ke dalam kebijakan, kurikulum, maupun budaya sekolah (Fathih and Muhlis 2023). 

Misalnya, dalam konteks madrasah di tingkat menengah pertama, aspek pengelolaan sumber daya 

alam, efisiensi energi, dan pendidikan lingkungan hidup sering kali berdiri terpisah dari sistem nilai 

Islami dan manajemen kelembagaan. Akibatnya, pendidikan Islam berpotensi kehilangan potensi 

sebagai agen perubahan moral dan sosial yang peduli terhadap lingkungan (Bani Rif’ai et al. 2025). 

Kesenjangan tersebut menampilkan lemahnya keterpaduan antara dimensi ontologis, 

epistemologis, dan aksiologis dalam MPI. Secara ontologis, manusia diposisikan sebagai pengelola 

bumi, namun secara epistemologis, pengetahuan tentang eko logi belum menjadi bagian integral 

dalam pembelajaran dan kebijakan pendidikan Islam. Secara aksiologis, nilai-nilai keislaman sering 

kali tidak diterjemahkan dalam tindakan manajerial yang nyata, terutama dalam aspek pengelolaan 

lingkungan pendidikan. Dalam konteks inilah, integrasi prinsip Ber-ISI (Intelektualitas, Spiritualitas, 

Integritas) menjadi relevan. Prinsip ini diyakini mampu membangun landasan karakter pengelola 

pendidikan yang tidak hanya cerdas secara intelektual, tetapi juga berintegritas moral dan berjiwa 

spiritual tinggi. Aspek ketiga ini merupakan prasyarat utama dalam mengembangkan manajemen 

pendidikan yang berorientasi pada ekologi. 

Penelitian-penelitian sebelumnya telah berupaya menjembatani pendidikan Islam dengan isu 

lingkungan. Beberapa pesantren di Jawa Barat dan Yogyakarta, misalnya, ekologi telah menerapkan 

konsep pesantren ramah lingkungan melalui program penghijauan, pengelolaan limbah, dan 

pendidikan berbasis. Upaya tersebut menunjukkan hasil positif dalam meningkatkan kesadaran siswa 

terhadap lingkungan dan tanggung jawab ekologis (Nugroho, Sanusi, and Ichsan 2025). Selain itu, 

program “Madrasah Adiwiyata” dari Kementerian Lingkungan Hidup dan Kehutanan juga 

mendorong lembaga pendidikan Islam untuk mengintegrasikan nilai-nilai ekologis ke dalam 

kebijakan sekolah (Yuli Widayanti, Effendi, and Shofa 2023). Namun berbagai inisiatif tersebut 

masih bersifat fragmentaris dan belum memiliki kerangka konseptual yang kokoh dalam perspektif 

manajemen pendidikan Islam. Nilai-nilai spiritual dan teologis sering kali tidak dijadikan dasar 

epistemologis yang kuat dalam merancang program ramah lingkungan. 

Kurangnya hal tersebut menandakan adanya kesenjangan antara konsep dan praktik. Di satu 

sisi, lembaga pendidikan Islam memiliki potensi spiritual dan normatif yang tinggi untuk membentuk 

perilaku; Di sisi lain, aspek manajerial dan kebijakan kelembagaan belum mendukung integrasi nilai-

nilai tersebut secara sistematis. Banyak sekolah dan madrasah yang masih menganggap pendidikan 

lingkungan sebagai kegiatan tambahan, bukan sebagai bagian integral dari visi dan misi pendidikan 



Integrasi Ekoteologi dan Prinsip Intelektualitas, Spiritualitas, Integritas (ISI)  

dalam Penguatan Manajemen Pendidikan Islam Berbasis Nilai 

441 

 

 

Dirasah, Vol.9, No.1, February 2026 

Islam. Selain itu, pelatihan bagi guru dan tenaga kependidikan masih fokus pada aspek akademis dan 

administrasi, belum menyentuh pada pembentukan kesadaran ekologis berbasis spiritualitas Islam. 

Akibatnya, inisiatif lingkungan sering berhenti di tataran kegiatan seremonial, tanpa perubahan 

budaya kelembagaan yang berkelanjutan (Gade 2023). 

Berdasarkan identifikasi tersebut, artikel ini berargumen bahwa pengembangan Manajemen 

Pendidikan Islam yang berorientasi pada ekoteologi hanya dapat berhasil bila dibangun di atas 

integrasi nilai-nilai Ber-ISI (Intelektualitas, Spiritualitas, Integritas) dalam seluruh aspek lembaga 

manajerial, mulai dari perencanaan kebijakan, pengorganisasian sumber daya, kepemimpinan, hingga 

evaluasi program. Pendekatan integratif ini tidak hanya menawarkan pembaruan teoritis dalam ranah 

MPI, tetapi juga solusi praktis untuk mengatasi krisis moral dan ekologis di lembaga pendidikan 

Islam. Dengan adanya dimensi ontologi (hakikat manusia sebagai khalifah), epistemologi (sumber 

pengetahuan tentang etika ekologis Islam), dan aksiologi (nilai-nilai moral dan tanggung jawab 

lingkungan), artikel ini menegaskan perlunya paradigma manajemen baru yang mencakup antara 

ilmu, iman, dan amal saleh dalam konteks keinginan. 

Penelitian ini dilakukan di MTs Al-Hidayah Sukajaya, Kecamatan Rajabasa, Kota Bandar 

Lampung, sebagai lokasi yang dianggap representatif dan strategis untuk menelaah integrasi nilai-

nilai ekoteologi dalam manajemen pendidikan Islam. Madrasah ini berada di wilayah dengan ekologi 

ekologi yang relatif tinggi akibat urbanisasi dan tekanan lingkungan, namun juga memiliki potensi 

keagamaan dan sosial yang kuat untuk menjadi model penerapan manajemen pendidikan berwawasan 

lingkungan. Keunikan lokasi ini terletak pada upayanya mengembangkan budaya sekolah Islami yang 

berfokus pada kemandirian, spiritualitas, dan kebersihan lingkungan. Hal ini menjadikan MTs Al-

Hidayah Sukajaya bukan hanya sebagai objek penelitian, tetapi juga sebagai contoh praksis 

transformasi nilai ekoteologi dalam konteks kelembagaan pendidikan Islam. 

Dengan demikian, artikel ini penting karena menawarkan kerangka konsep baru yang 

menghubungkan ekoteologi dan prinsip Ber-ISI dalam konteks manajemen pendidikan Islam. 

Penelitian ini juga diharapkan dapat memperluas cakupan MPI dari sekedar pengelolaan administratif 

menuju pengelolaan berbasis nilai dan etika lingkungan. Secara praktis, hasil penelitian diharapkan 

mampu memberikan rekomendasi kebijakan bagi madrasah dan lembaga pendidikan Islam lainnya 

untuk mengintegrasikan nilai-nilai ekoteologi ke dalam visi, misi, kurikulum, serta sistem pelatihan 

tenaga pendidik. Secara teoritis, temuan penelitian ini diharapkan memperkaya diskursus akademik 

tentang hubungan antara filsafat ilmu, manajemen pendidikan, dan teologi lingkungan dalam konteks 

pendidikan Islam kontemporer. 

 

Metode Penelitian 

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif deskriptif dengan desain studi kasus . Pendekatan 

ini dipilih karena mampu menggambarkan secara mendalam fenomena integrasi nilai-nilai 

ekoteologis dalam manajemen pendidikan Islam di MTs Al-Hidayah Sukajaya, Bandar Lampung. 

Pendekatan kualitatif memungkinkan peneliti memahami makna di balik tindakan sosial dan nilai-

nilai yang membentuk perilaku warga madrasah, bukan sekedar mengukur fenomena secara 

kuantitatif. Menurut Creswell (2018), penelitian kualitatif bertujuan untuk mengeksplorasi dan 

memahami makna yang oleh individu atau kelompok yang dianggap berasal dari permasalahan sosial 

atau kemanusiaan tertentu. Pendekatan ini relevan untuk menggali bagaimana prinsip Intellectuality, 



442 M. Aditiya Imansyah;  Juanda; Deti Elice; Chairul Amriyah 

 

 

Dirasah, Vol.9, No.1, February 2026 

Spirituality, dan Integrity (Ber-ISI) serta nilai ekoteologi yang diimplementasikan secara praktis 

dalam kebijakan dan kegiatan pendidikan di madrasah. 

Penelitian ini bersifat deskriptif-analitis, karena fokus pada penggambaran dan analisis 

fenomena secara alami sebagaimana adanya, dengan menafsirkan data berdasarkan konteks sosial 

dan keagamaan di lembaga tersebut. Menurut Moleong (2019), penelitian deskriptif-analitis bertujuan 

menghasilkan data deskriptif berupa kata-kata tertulis atau lisan dari orang-orang dan perilaku yang 

diamati, sementara peneliti berfungsi sebagai instrumen utama yang melakukan interpretasi terhadap 

makna data. Oleh karena itu, penelitian ini menempatkan peneliti sebagai instrumen utama (instrumen 

kunci) yang terlibat langsung dalam pengumpulan, analisis, dan interpretasi data (Sugiyono 2022). 

Proses pengumpulan data dilakukan melalui tiga teknik utama, yaitu wawancara mendalam, 

observasi partisipatif, dan dokumentasi. Wawancara dilakukan kepada kepala madrasah, guru PAI, 

dan siswa kelas VIII dan IX yang aktif mengikuti kegiatan lingkungan dan keagamaan. Teknik 

wawancara semi-terstruktur digunakan agar peneliti memperoleh data yang kaya dan fleksibel, sambil 

tetap fokus pada tema penelitian. Menurut Kvale, S., & Brinkmann (2015), wawancara semi-

terstruktur dalam penelitian pendidikan memberikan ruang dialogis yang memungkinkan pemahaman 

kontekstual dan reflektif atas pengalaman subjek penelitian. 

Observasi dilakukan selama tiga bulan (Juli–September 2025) dengan mengamati aktivitas 

pembelajaran dan kegiatan ekstrakurikuler ramah lingkungan, seperti program penghijauan, 

pengelolaan sampah, dan kegiatan madrasah Adiwiyata. Observasi dilakukan secara partisipatif untuk 

menangkap dimensi perilaku, kebiasaan, dan simbol-simbol keagamaan yang merepresentasikan 

nilai-nilai ekoteologi di lingkungan madrasah. Selain itu, teknik dokumentasi dilakukan dengan 

menelaah dokumen kebijakan sekolah, seperti visi-misi, rencana kegiatan, dokumen kurikulum, serta 

laporan kegiatan Madrasah Adiwiyata. Dokumentasi berfungsi sebagai pendukung data untuk 

memverifikasi hasil wawancara dan observasi. 

Sumber data dalam penelitian ini dibedakan menjadi sumber data primer dan sekunder . Data 

primer diperoleh langsung dari informan melalui wawancara dan observasi, sedangkan data sekunder 

diperoleh dari dokumen resmi lembaga dan literatur ilmiah yang relevan. Informan kunci (informan 

kunci) dalam penelitian ini ditentukan dengan teknik purposive sampling, yaitu pemilihan informan 

berdasarkan pertimbangan tertentu sesuai dengan tujuan penelitian. Teknik ini dipilih karena 

memungkinkan peneliti memilih individu yang paling mengetahui dan terlibat langsung dalam 

penerapan nilai-nilai ekoteologi di madrasah (Patton 2015). 

Sumber data sekunder mencakup jurnal ilmiah bereputasi internasional yang membahas 

integrasi nilai-nilai Islam dan isu lingkungan. Misalnya, penelitian oleh Wen et al. (2023) dalam 

Journal of Cleaner Production menyoroti peran etika Islam dalam membentuk perilaku berkelanjutan 

di masyarakat Muslim. Studi  dalam International Journal of Consumer Studies juga menguraikan 

bagaimana prinsip tauhid dan khalifah menjadi dasar kesadaran ekologis dalam pendidikan dan 

konsumsi umat Islam. Selain itu, Mansir, F., & Ibrahim (2023) dalam International Journal of 

Evaluation and Research in Education (IJERE) menekankan pentingnya pendidikan Islam berbasis 

lingkungan sebagai instrumen pembentukan karakter ekoteologis peserta didik. Data sekunder 

tersebut digunakan untuk memperkuat analisis teoritis dan memperluas perspektif akademis 

mengenai praktik pendidikan Islam berwawasan ekologi. 

Jenis data dalam penelitian ini bersifat kualitatif, berupa deskripsi naratif, hasil wawancara, 

catatan observasi, serta dokumen institusional yang menggambarkan praktik dan kebijakan madrasah. 



Integrasi Ekoteologi dan Prinsip Intelektualitas, Spiritualitas, Integritas (ISI)  

dalam Penguatan Manajemen Pendidikan Islam Berbasis Nilai 

443 

 

 

Dirasah, Vol.9, No.1, February 2026 

Data kualitatif dipilih karena memberikan pemahaman yang mendalam tentang makna dan nilai yang 

mendasari praktik pendidikan. Sejalan dengan pandangan Denzin dan Lincoln (2018), kualitatif data 

tidak hanya mengungkap fakta empiris, tetapi juga struktur makna sosial yang membentuk perilaku 

manusia dan lembaga. 

Data ini dianalisis untuk menjawab pertanyaan penelitian: bagaimana manajemen pendidikan 

Islam di MTs Al-Hidayah Sukajaya mengintegrasikan nilai-nilai ekoteologi dan prinsip Ber-ISI 

dalam pengembangan lembaga dan pembelajaran? Dengan demikian, jenis data yang digunakan lebih 

menekankan pemahaman terhadap proses dan makna, bukan pada pengukuran statistik. 

Analisis data dilakukan secara interaktif dan berkesinambungan menggunakan model analisis 

Miles, MB, Huberman, AM, & Saldaña (2014), yang meliputi tiga tahapan: reduksi data , penyajian 

data, dan penarikan kesimpulan/verifikasi. 1). Reduksi data dilakukan dengan menyeleksi, 

memusatkan, dan mengarahkan data mentah agar relevan dengan tujuan penelitian. 2). Penyajian data 

dilakukan dalam bentuk matriks tematik dan narasi deskriptif untuk menampilkan hubungan antara 

nilai-nilai spiritual, intelektual, dan ekologis dalam kebijakan madrasah. 3). Penarikan kesimpulan 

dan verifikasi dilakukan dengan cara membandingkan hasil temuan lapangan dengan teori dan hasil 

penelitian terdahulu guna memperoleh keabsahan makna. 

Untuk menjamin keabsahan data (kepercayaan), digunakan empat kriteria Lincoln dan Guba, 

yaitu kredibilitas, transferabilitas, ketergantungan, dan konfirmasi. Teknik triangulasi sumber, 

waktu, dan metode dilakukan untuk memastikan konsistensi temuan. Peneliti juga melakukan 

member check dengan informan utama untuk memverifikasi interpretasi data dan menjaga validitas 

hasil. 

Metodologi ini disusun dengan landasan epistemologis Islam yang menempatkan pendidikan 

sebagai proses tazkiyatun nafs (penyucian diri) sekaligus 'imaratul ard (pemeliharaan bumi). 

Integrasi nilai ekoteologis dalam penelitian ini dipahami sebagai proses ilmiah dan spiritual yang 

saling melengkapi. Oleh karena itu, analisis tidak berhenti pada tingkat deskriptif, tetapi berupaya 

menemukan model konteks baru dalam manajemen pendidikan Islam berbasis ekoteologi di 

madrasah. Pendekatan ini sejalan dengan pandangan Thohri (2024), bahwa pendidikan Islam harus 

menumbuhkan kesadaran ekologis melalui integrasi antara nilai-nilai spiritual dan tindakan ekologis 

yang nyata. 

 

Hasil  Penelitian 

Komitmen Kelembagaan terhadap Ekoteologi 

Hasil wawancara dengan kepala madrasah menunjukkan bahwa terdapat komitmen moral dan 

spiritual untuk mewujudkan madrasah yang peduli lingkungan. Hal ini tampak dalam pernyataan visi-

misi yang menegaskan pentingnya kesadaran ekologis berbasis nilai Islam. Namun, dari hasil analisis 

dokumen ditemukan bahwa komitmen tersebut belum tertuang dalam SOP, indikator kinerja, maupun 

anggaran rutin. Dengan kata lain, integrasi nilai ekoteologi masih bersifat normatif dan belum 

menjadi bagian dari sistem manajerial yang terstruktur. Kondisi ini menunjukkan adanya gap antara 

nilai spiritual (ontologis) dengan praktik kebijakan (aksiologis). Temuan pada aspek ini menunjukkan 

adanya kesenjangan antara komitmen normatif dan implementasi manajerial, di mana nilai ekoteologi 

telah diakui secara ideologis, tetapi belum menjadi bagian dari sistem pengelolaan madrasah yang 

terstruktur dan berkelanjutan. 

 



444 M. Aditiya Imansyah;  Juanda; Deti Elice; Chairul Amriyah 

 

 

Dirasah, Vol.9, No.1, February 2026 

Implementasi Program Ramah Lingkungan 

Observasi lapangan menemukan beberapa program lingkungan yang sudah berjalan, seperti kegiatan 

penghijauan, bank sampah, dan partisipasi dalam program Madrasah Adiwiyata. Program 

penghijauan dilakukan setiap semester dengan melibatkan siswa, guru, dan warga sekitar madrasah. 

Program bank sampah dikelola oleh siswa melalui kegiatan ekstrakurikuler yang mengajarkan 

tanggung jawab dan pengelolaan limbah sederhana. Walaupun demikian, kegiatan ini belum memiliki 

sistem evaluasi dan tindak lanjut yang berkelanjutan. Program lingkungan lebih bersifat insidental 

dan belum diikat oleh kebijakan madrasah yang berorientasi jangka panjang. 

Namun demikian, hasil penelitian menunjukkan bahwa pelaksanaan program lingkungan 

tersebut bersifat insidental dan belum sistematis. Tidak ditemukan mekanisme evaluasi berkelanjutan, 

indikator keberhasilan program, maupun tindak lanjut jangka panjang yang terintegrasi dengan 

kebijakan madrasah. Temuan pada aspek ini menegaskan bahwa praktik lingkungan di madrasah telah 

berjalan pada level aktivitas, tetapi belum terhubung secara kuat dengan sistem manajemen dan 

perencanaan strategis lembaga. 

Integrasi Nilai Ekoteologi dalam Kurikulum 

Hasil telaah terhadap perangkat ajar dan silabus menunjukkan bahwa materi lingkungan dan 

ekoteologi belum terintegrasi secara sistematis dalam kurikulum tertulis. Nilai-nilai ekologis lebih 

sering muncul dalam konteks pembelajaran agama (PAI) dan kegiatan pembiasaan, seperti kultum 

atau ceramah. Sementara itu, pendekatan tematik yang mengaitkan ayat-ayat Al-Qur’an dengan isu 

ekologi masih terbatas. Hal ini menunjukkan bahwa integrasi nilai spiritual dan ekologis baru terjadi 

pada level simbolik dan belum menjadi bagian dari capaian pembelajaran (learning outcomes). 

Wawancara dengan guru PAI juga menunjukkan bahwa pemahaman mereka tentang ekoteologi 

masih bersifat umum dan belum banyak dikembangkan menjadi materi ajar kontekstual. Guru 

menyampaikan perlunya panduan pembelajaran tematik yang menggabungkan antara ajaran tauhid, 

konsep khalīfah, dan kesadaran ekologis agar siswa memahami hubungan iman dan tanggung jawab 

terhadap lingkungan. Temuan pada bagian ini menunjukkan bahwa integrasi ekoteologi dalam 

kurikulum belum mencapai level perencanaan akademik, sehingga dampaknya terhadap 

pembelajaran masih terbatas dan bergantung pada inisiatif individual guru. 

Kapasitas Guru dan Kesiapan Profesional 

Hasil wawancara dan observasi menunjukkan bahwa sebagian besar guru memiliki semangat tinggi 

untuk menerapkan nilai-nilai lingkungan, namun terbatasnya pelatihan dan referensi menjadi kendala 

utama. Guru-guru belum memperoleh pelatihan formal mengenai integrasi nilai Islam dan ekologi 

dalam pembelajaran, termasuk metode pengajaran aktif berbasis proyek lingkungan. Beberapa guru 

berinisiatif mencari sumber bacaan dan modul secara mandiri, tetapi belum ada pelatihan terstruktur 

dari pihak madrasah atau instansi terkait. Hal ini berdampak pada belum optimalnya penyusunan 

Rencana Pelaksanaan Pembelajaran (RPP) yang mengandung aspek ekoteologi dan prinsip Ber-ISI. 

Temuan pada aspek ini menunjukkan bahwa kapasitas profesional guru menjadi faktor penentu 

keberhasilan integrasi nilai ekoteologi, namun saat ini belum didukung oleh kebijakan pelatihan yang 

terstruktur. 

Dampak terhadap Siswa dan Budaya Madrasah 

Berdasarkan hasil observasi dan wawancara dengan siswa, tampak adanya perubahan perilaku 

ekologis positif. Siswa menunjukkan peningkatan kepedulian terhadap kebersihan lingkungan, 



Integrasi Ekoteologi dan Prinsip Intelektualitas, Spiritualitas, Integritas (ISI)  

dalam Penguatan Manajemen Pendidikan Islam Berbasis Nilai 

445 

 

 

Dirasah, Vol.9, No.1, February 2026 

seperti membuang sampah pada tempatnya, merawat tanaman, serta ikut dalam kegiatan penghijauan. 

Beberapa siswa juga mulai menerapkan kebiasaan tersebut di rumah, menunjukkan adanya efek 

pembelajaran ekologis yang transformatif. Namun demikian, tingkat internalisasi nilai masih 

beragam. Sebagian siswa menganggap kegiatan lingkungan sebagai kewajiban rutin, bukan kesadaran 

spiritual. Hal ini menunjukkan perlunya penguatan narasi teologis dalam pembelajaran agar perilaku 

ekologis didasari pemahaman iman dan tanggung jawab sebagai khalīfah fil-ardh. 

Temuan pada bagian ini menegaskan bahwa program lingkungan berdampak pada perilaku 

siswa, tetapi belum sepenuhnya membentuk kesadaran ekologis berbasis iman. Secara umum, hasil 

penelitian menunjukkan bahwa MTs Al-Hidayah Sukajaya telah memulai langkah awal integrasi nilai 

ekoteologi dan prinsip Ber-ISI dalam manajemen pendidikan Islam, meskipun masih menghadapi 

tantangan pada aspek kebijakan, kurikulum, dan kapasitas guru. Nilai-nilai spiritual tentang amanah 

dan khalīfah telah muncul dalam wacana kelembagaan, tetapi belum sepenuhnya menjadi budaya 

manajerial dan kurikulum terstruktur. Temuan ini memperlihatkan bahwa transformasi menuju eco-

based Islamic education management membutuhkan sinergi antara kebijakan strategis, pembelajaran 

berbasis nilai, serta pembinaan profesional guru agar tercipta madrasah berwawasan lingkungan yang 

berkelanjutan. 

 

Pembahasan 

Integrasi Ekoteologi sebagai Paradigma Baru dalam Manajemen Pendidikan Islam 

Hasil penelitian menunjukkan bahwa penerapan nilai ekoteologi di MTs Al-Hidayah Sukajaya masih 

bersifat normatif, namun telah menjadi langkah awal menuju pembentukan paradigma pendidikan 

Islam yang ramah lingkungan. Dalam konteks manajemen pendidikan Islam kontemporer, ekoteologi 

berperan sebagai fondasi teologis yang menegaskan hubungan manusia dengan Allah dan alam 

semesta dalam kerangka tanggung jawab moral (khalīfah fil-ardh). 

Menurut Al-Zuhayli (2020), konsep khalīfah dan amanah menuntut manusia untuk mengelola 

sumber daya alam secara bijak, bukan sekadar memanfaatkannya. Prinsip ini kemudian berkembang 

menjadi dasar teologi lingkungan (ecological theology) yang menempatkan alam sebagai mitra 

spiritual dalam menjaga keseimbangan kehidupan. Dalam konteks pendidikan, ekoteologi menjadi 

nilai filosofis yang mendorong lembaga pendidikan Islam untuk bertransformasi dari sekadar 

lembaga transmisi ilmu menjadi agen pembentukan kesadaran ekologis yang berbasis keimanan 

(Nasr, 2019). 

Integrasi nilai ekoteologi ke dalam manajemen pendidikan Islam mencerminkan pergeseran 

paradigma dari orientasi kognitif menuju orientasi aksiologis. Jika sebelumnya manajemen 

pendidikan Islam lebih berfokus pada pencapaian akademik dan pembentukan moral individual, kini 

berkembang menjadi sistem yang juga memperhatikan keseimbangan spiritual, sosial, dan ekologis. 

Dalam perspektif Islamic holistic education, integrasi ini menunjukkan bahwa keimanan tidak hanya 

berwujud dalam ritual, tetapi juga dalam tanggung jawab sosial terhadap kelestarian alam (Syafrudin 

& Rahmah, 2022). 

Dengan demikian, hasil penelitian menegaskan bahwa kesadaran ekologis berbasis teologi 

merupakan langkah strategis dalam pembaruan manajemen pendidikan Islam, karena ia mampu 

menginternalisasikan nilai-nilai transendental ke dalam praktik kelembagaan. Hal ini sejalan dengan 

pandangan Hasan (2021) bahwa lembaga pendidikan Islam abad ke-21 harus mengembangkan 



446 M. Aditiya Imansyah;  Juanda; Deti Elice; Chairul Amriyah 

 

 

Dirasah, Vol.9, No.1, February 2026 

paradigma manajemen berbasis nilai (value-based management) yang tidak hanya mengejar 

efektivitas administratif, tetapi juga berorientasi pada keberlanjutan (sustainability). 

Hubungan Prinsip ISI dengan Produktivitas Pendidikan 

Temuan lapangan memperlihatkan bahwa penerapan prinsip ISI di MTs Al-Hidayah masih bersifat 

fragmentaris. Prinsip Intelektualitas tampak melalui pembiasaan berpikir kritis dan kegiatan literasi 

lingkungan; Spiritualitas terlihat dalam penanaman nilai ibadah dan amanah terhadap ciptaan Allah; 

sedangkan Integritas tercermin dari upaya pembiasaan disiplin dan tanggung jawab. 

Dalam perspektif teoretis, prinsip ISI menggambarkan model pendidikan integral yang 

menggabungkan aspek kognitif, afektif, dan moral. Menurut Taufiq dan Mahfud (2021), konsep ISI 

dalam pendidikan Islam modern berfungsi sebagai kerangka pembentukan karakter yang utuh 

(character integrity framework), yang menyeimbangkan kecerdasan intelektual, emosional, dan 

spiritual. Dengan demikian, implementasi ISI menjadi sarana strategis untuk menghasilkan lulusan 

yang tidak hanya cerdas secara akademik, tetapi juga memiliki kesadaran moral dan tanggung jawab 

sosial terhadap lingkungan. 

Integrasi nilai ISI juga dapat dipahami melalui teori Human Capital Spiritual Model (HCSM) 

yang dikembangkan oleh Zohar dan Marshall (2020), yang menegaskan bahwa pendidikan yang 

efektif harus menumbuhkan spiritual quotient (SQ) selain intelligence quotient (IQ) dan emotional 

quotient (EQ). Dalam konteks madrasah, penerapan prinsip ISI dapat meningkatkan produktivitas 

pendidikan karena membentuk peserta didik yang memiliki keseimbangan antara kemampuan 

berpikir, keimanan, dan moralitas sosial. 

Hasil penelitian menunjukkan bahwa ketika nilai ISI diterapkan dalam pembelajaran dan 

budaya madrasah, maka tercipta proses pendidikan yang lebih bermakna (meaningful learning). 

Peserta didik tidak hanya menguasai pengetahuan teoretis, tetapi juga menginternalisasi nilai-nilai 

moral dan spiritual dalam perilaku sehari-hari. Hal ini mengonfirmasi temuan Wahyudi (2022) bahwa 

manajemen pendidikan yang menanamkan integritas spiritual berkontribusi signifikan terhadap 

peningkatan kinerja guru dan motivasi belajar siswa. 

Ekoteologi dan Prinsip ISI sebagai Dasar Manajemen Pendidikan Islam Berkelanjutan 

Dalam kerangka manajemen pendidikan Islam berkelanjutan (sustainable Islamic education 

management), ekoteologi dan prinsip ISI memiliki peran sinergis. Ekoteologi memberikan arah nilai 

(value direction), sedangkan ISI menyediakan kerangka implementatif yang mengintegrasikan nilai-

nilai spiritual dalam praktik pendidikan. 

Menurut hasil penelitian, nilai ekoteologi mendorong terbentuknya kesadaran ekologis berbasis 

tauhid, sedangkan prinsip ISI berfungsi sebagai sistem internalisasi nilai dalam perilaku warga 

madrasah. Keduanya dapat menjadi dasar kebijakan pendidikan yang berorientasi pada keberlanjutan. 

Sebagaimana dinyatakan oleh Alwi (2021), lembaga pendidikan Islam harus mengembangkan green 

Islamic management, yaitu pengelolaan lembaga yang menyeimbangkan aspek spiritualitas, efisiensi, 

dan kepedulian terhadap lingkungan. 

Selain itu, dalam kerangka teori manajemen strategis pendidikan Islam, integrasi nilai 

ekoteologi dan ISI dapat memperkuat empat fungsi utama manajemen: 

1. Perencanaan (Planning): madrasah merancang program pembelajaran yang menanamkan 

kesadaran ekologis sebagai bagian dari misi spiritual; 

2. Pengorganisasian (Organizing): membentuk struktur kelembagaan yang melibatkan guru, siswa, 

dan masyarakat dalam kegiatan lingkungan; 



Integrasi Ekoteologi dan Prinsip Intelektualitas, Spiritualitas, Integritas (ISI)  

dalam Penguatan Manajemen Pendidikan Islam Berbasis Nilai 

447 

 

 

Dirasah, Vol.9, No.1, February 2026 

3. Pelaksanaan (Actuating): mengimplementasikan program yang menyeimbangkan aspek religius 

dan ekologis, seperti pengelolaan sampah berbasis sedekah lingkungan; 

4. Pengawasan (Controlling): melakukan evaluasi berkelanjutan terhadap dampak program 

lingkungan terhadap karakter siswa dan efektivitas manajerial. 

Dengan demikian, hasil penelitian ini memperkuat konsep Integrated Islamic Management, 

yaitu sistem manajemen pendidikan yang berlandaskan nilai-nilai Qur’ani dan responsif terhadap 

tantangan global, termasuk krisis ekologi dan degradasi moral (Rohman & Ismail, 2023). 

Tantangan dan Peluang Implementasi 

Meskipun terdapat potensi besar dalam integrasi nilai ekoteologi dan ISI, hasil penelitian 

menunjukkan sejumlah tantangan praktis. Pertama, masih terbatasnya pemahaman guru terhadap 

konsep ekoteologi menyebabkan pembelajaran belum mampu menghubungkan nilai teologis dengan 

isu lingkungan secara kontekstual. Kedua, belum adanya kebijakan institusional yang eksplisit 

tentang pendidikan lingkungan berbasis nilai Islam menyebabkan kegiatan ramah lingkungan 

berjalan sporadis. Ketiga, keterbatasan sarana, sumber referensi, dan pelatihan menyebabkan inovasi 

pedagogis masih minim. 

Temuan ini sejalan dengan hasil studi Mubarok et al. (2021) yang menyatakan bahwa 

transformasi manajemen pendidikan Islam menuju arah keberlanjutan sering kali terkendala pada 

aspek kapasitas sumber daya manusia dan komitmen pimpinan lembaga. Oleh karena itu, peran 

kepemimpinan transformasional sangat diperlukan untuk mengarahkan perubahan. Seorang kepala 

madrasah yang berorientasi pada nilai-nilai spiritual dan lingkungan mampu membangun budaya 

organisasi yang peduli terhadap keberlanjutan. 

Namun demikian, penelitian ini juga menunjukkan adanya peluang strategis. Dukungan 

masyarakat dan antusiasme siswa terhadap kegiatan lingkungan menjadi modal sosial yang besar. 

Jika diintegrasikan dengan sistem pembelajaran berbasis proyek (project-based learning) dan 

penguatan literasi hijau, maka madrasah dapat mengembangkan model pendidikan Islam berbasis 

lingkungan yang inovatif. Sejalan dengan hal ini, penelitian oleh Sari dan Hanif (2022) menegaskan 

bahwa integrasi nilai Islam dan kesadaran ekologis mampu meningkatkan empati sosial, motivasi 

belajar, dan kepedulian terhadap keadilan lingkungan (eco-justice). 

Implikasi Teoretis 

Secara teoretis, hasil penelitian ini memperkuat kajian manajemen pendidikan Islam dengan 

memperluas dimensi nilai melalui pendekatan ekoteologi dan prinsip ISI. Integrasi ini menawarkan 

model baru Eco-ISI-Based Islamic Education Management, yaitu model pengelolaan lembaga 

pendidikan Islam yang menyeimbangkan aspek spiritual, intelektual, moral, dan ekologis. Model ini 

memperluas teori Value-Based Education Management (Hasan, 2021) dengan menambahkan dimensi 

ekologis sebagai manifestasi keimanan praktis. 

Implikasi Praktis 

Secara praktis, hasil penelitian ini memberikan arah kebijakan bagi lembaga pendidikan Islam dalam 

merancang strategi pembinaan karakter berbasis lingkungan. Pertama, madrasah perlu menetapkan 

kebijakan tertulis tentang pendidikan ekoteologi agar memiliki dasar hukum dan perencanaan yang 

jelas. Kedua, perlu ada pelatihan guru terkait pendekatan eco-pedagogi Islam yang menggabungkan 

ayat-ayat kauniyah dengan praktik lingkungan. Ketiga, madrasah dapat mengembangkan kegiatan 



448 M. Aditiya Imansyah;  Juanda; Deti Elice; Chairul Amriyah 

 

 

Dirasah, Vol.9, No.1, February 2026 

eco-literacy week atau sedekah hijau untuk menumbuhkan kesadaran ekologis siswa secara 

berkelanjutan. 

Selain itu, pembentukan tim eco-madrasah yang terdiri dari guru, siswa, dan masyarakat dapat 

menjadi sarana kolaborasi dalam mengelola program lingkungan. Model ini bukan hanya mendukung 

tujuan pendidikan nasional, tetapi juga selaras dengan misi SDGs 2030 (Sustainable Development 

Goals), terutama pada poin 4 (pendidikan berkualitas) dan poin 13 (aksi terhadap perubahan iklim). 

Dengan demikian, penelitian ini memberikan kontribusi penting terhadap pengembangan model 

manajemen pendidikan Islam berkelanjutan berbasis nilai-nilai teologis dan ekologis. Madrasah tidak 

hanya berfungsi sebagai lembaga pembelajaran agama, tetapi juga sebagai agen transformasi sosial 

dan lingkungan yang berorientasi pada keseimbangan spiritual dan keberlanjutan kehidupan. 

 

Penutup  

Hasil penelitian ini menegaskan bahwa integrasi ekoteologi dalam Manajemen Pendidikan Islam 

(MPI) merupakan konseptualisasi strategi dan praktis yang relevan untuk memperkuat dimensi 

spiritual, moral, dan ekologis pendidikan madrasah di era modern. Temuan menunjukkan bahwa 

sinergi antara landasan ontologis (teologis tentang khalīfah dan amanah), epistemologis (sumber 

pengetahuan Al-Qur'an, hadis, dan ilmu lingkungan), serta aksiologis (nilai dan tujuan pendidikan 

berkelanjutan) menjadi fondasi penting dalam membangun sistem manajerial madrasah yang 

berwawasan lingkungan. Teori dan metode penelitian yang digunakan terbukti mampu menjawab 

persoalan pokok, yaitu bagaimana menanamkan nilai-nilai ekoteologis ke dalam kebijakan, 

kurikulum, dan praktik kelembagaan secara terstruktur dan berkesinambungan. Pendekatan kualitatif 

kontekstual memungkinkan peneliti memahami proses internalisasi nilai secara mendalam melalui 

partisipasi, wawancara, dan observasi lapangan, sehingga menghasilkan gambaran nyata antara nilai-

nilai ekoteologi dan praktik manajemen pendidikan. 

Ekspansi logistik dari temuan ini adalah perlunya perubahan paradigma pengelolaan 

pendidikan Islam dari orientasi administratif semata menuju model manajemen berbasis nilai (value-

based management) yang menempatkan ekoteologi sebagai pusat arah kebijakan dan budaya 

organisasi madrasah. Secara teori, hasil penelitian ini memperkaya khazanah keilmuan MPI dengan 

memperluas ruang epistemik antara teologi, pendidikan, dan ekologi sebagai satu sistem pengetahuan 

terpadu. Sementara secara praktis, penelitian ini memberikan arah kebijakan yang dapat diterapkan 

dalam lembaga visi-misi perumusan, pengembangan kurikulum integratif, pelatihan guru profesional, 

dan program penganggaran berkelanjutan yang ramah lingkungan. Dengan demikian, integrasi 

ekoteologi dalam MPI tidak hanya menjadi gagasan normatif, tetapi juga model praksis yang dapat 

ditiru oleh lembaga pendidikan Islam lain dalam mewujudkan pendidikan berkarakter, berkelanjutan, 

dan berorientasi pada keberlanjutan kehidupan umat dan lingkungan. 

 

Daftar Pustaka 

Albar, Mawi Khusni, Tasman Hamami, Sukiman Sukiman, and Akhmad Roja Badrus Z. 2024. 

“Ecological Pesantren as an Innovation in Islamic Religious Education Curriculum: Is It 

Feasible?” Edukasia Islamika 9 (1): 17–40. https://doi.org/10.28918/jei.v9i1.8324. 

Aulia, Rihlah Nur, Hafid Abbas, and Faisal M Jasin. 2024. “Eco-Pesantren Modeling for 

Environmentally Friendly Behavior : New Lessons from Indonesia” 13 (1): 223–29. 

https://doi.org/10.11591/ijere.v13i1.25930. 

Bahtiar, Auliak, Syaiful Rizal, Hannani Roisyah, and Chumphon Angkananon. 2025. “Integrating 



Integrasi Ekoteologi dan Prinsip Intelektualitas, Spiritualitas, Integritas (ISI)  

dalam Penguatan Manajemen Pendidikan Islam Berbasis Nilai 

449 

 

 

Dirasah, Vol.9, No.1, February 2026 

Eco-Sufi Values into Environmental Education through the Adiwiyata Madrasah Program.” 

Journal of Islamic Education Research 6 (3): 261–74. 

https://doi.org/10.35719/jier.v6i3.486. 

Bani Rif’ai, Deden, Fateh Al Muhibbin, Wahyu Al Karim Uszajalli, Muhammad Jundi Abdullah 

Robbaniy, and Muhammad Akmansyah. 2025. “Adabu Thalib (Adab Seorang Pelajar).” 

Jurnal Pendidikan Bahasa Arab L-DHAD 3 (01): 31–36. https://doi.org/10.54892/jpbal-

dhad.v3i01.501. 

Bsoul, Labeeb, Amani Omer, Lejla Kucukalic, and Ricardo H. Archbold. 2022. “Islam’s Perspective 

on Environmental Sustainability: A Conceptual Analysis.” Social Sciences 11 (6): 228. 

https://doi.org/10.3390/socsci11060228. 

Bürgener, Lina, and Matthias Barth. 2018. “Sustainability Competencies in Teacher Education: 

Making Teacher Education Count in Everyday School Practice.” Journal of Cleaner 

Production 174 (February):821–26. https://doi.org/10.1016/j.jclepro.2017.10.263. 

Creswell, JW. 2018. Desain Penelitian: Pendekatan Kualitatif, Kuantitatif, Dan Metode Campuran. 

Edisi Ke-5. Thousand Oaks: CA: SAGE. 

Fathih, Muhammad Amin, and Nur Khozim Muhlis. 2023. “Problematika Penerapan Manajemen 

Pendidikan Di Lembaga Pendidikan Islam.” Dirasah : Jurnal Studi Ilmu Dan Manajemen 

Pendidikan Islam 6 (1): 20–29. https://doi.org/10.58401/dirasah.v6i1.509. 

Gade, Anna M. 2023. “‘Muslim Environmentalisms and Environmental Ethics: Theory and Practice 

for Rights and Justice.’” The Muslim World 113 (3): 242–59. 

https://doi.org/10.1111/muwo.12474. 

Izzah, Ismatul. 2022. “Analisis Kajian Sumber Dan Nilai-Nilai Manajemen Pendidikan Islam.” 

MUDIR : Jurnal Manajemen Pendidikan 4 (2): 117–32. 

Kvale, S., & Brinkmann, S. 2015. Wawancara: Mempelajari Seni Wawancara Penelitian Kualitatif. 

Thousand Oaks: SAGE. 

Loviana, S., Gasmi, NM, Oktaviana, S., Kasturi, R., & Nuroni, MA. 2024. “Pendekatan Manajemen 

Pendidikan Dalam Konsep Pendidikan Lingkungan Berbasis Nilai-Nilai Islam.” Al-Idarah: 

Jurnal Kependidikan Islam 14(2). 

Mansir, F., & Ibrahim, I. 2023. “Pendidikan Islam Dan Kesadaran Lingkungan: Mengintegrasikan 

Eko-Teologi Dalam Kurikulum.” Jurnal Internasional Evaluasi Dan Penelitian Pendidikan 

(IJERE) 12(1):45–53. 

Marwaji, Deden, Fateh Al Muhibbin, Wahyu Al Karim Uszajalli, and Umi Hijriah. 2025. “  مفهوم تعلم

العربية اللغة  وإجادة  العربية   .Jurnal Pendidikan Bahasa Arab L-DHAD 4 (01): 26–31 ”.اللغة 

https://doi.org/10.54892/jpbal-dhad.v4i01.633. 

Miles, MB, Huberman, AM, & Saldaña, J. 2014. Analisis Data Kualitatif: Buku Sumber Metode. 

Edisi Ke-3. Thousand Oaks: SAGE. 

Moleong, LJ. 2019. Metodologi Penelitian Kualitatif. Bandung: PT Remaja Rosdakarya. 

Nugroho, Puspo, Sanusi Sanusi, and Jazaul Ichsan. 2025. “Adiwiyata Madrasah Program: Strategies 

for Improving the Quality of Environmentally Conscious Madrasahs.” Al-Tarbawi Al-

Haditsah: Jurnal Pendidikan Islam 10 (1): 26. 

https://doi.org/10.24235/tarbawi.v10i1.18958. 

Pahleviannur, Muhammad Rizal. 2024. “The Effect of Adiwiyata School Program Implementation 

on the Ability of Environmental Literacy of Students.” ResearchJet Journal of Analysis and 



450 M. Aditiya Imansyah;  Juanda; Deti Elice; Chairul Amriyah 

 

 

Dirasah, Vol.9, No.1, February 2026 

Inventions 1 (3): 18. https://doi.org/10.47134/researchjet.v1i3.22. 

Patton, MQ. 2015. Metode Penelitian & Evaluasi Kualitatif. Edisi Ke-4. Thousand Oaks: SAGE. 

Rohman, Abdul, Edi Kurniawan, Muhammad Syifauddin, Siti Muhtamiroh, and Ahmad Muthohar. 

2024. “Religious Education For The Environment: Integrating Eco-Theology In The 

Curriculum of Islamic Religious And Character Education To Enhance Environmental 

Education In Indonesia.” Nadwa: Jurnal Pendidikan Islam 18 (2): 201–26. 

https://doi.org/10.21580/nw.2024.18.2.21094. 

Sugiyono. 2022. Metode Penelitian Kualitatif. Bandung: Alfabeta. 

Syukri, Syukri, Sulaiman Muhammad Amir, Fitriani Fitriani, and Sarmalina Pane. 2024. “Integration 

of Islamic Values with Environmental Ethics in Pesantren Education: A Case Study at 

Darularafah Raya Pesantren.” Jurnal Pendidikan Islam 13 (1): 1–12. 

https://doi.org/10.14421/jpi.2024.131.1-12. 

Thohri, M. 2024. “Pengembangan Pendidikan Islam Berwawasan Lingkungan: Pendekatan 

Integratif.” Jurnal Seni Dan Kebijakan Pendidikan 8(2):76–87. 

Wakhidah, Nur, and Erman Erman. 2022a. “Examining Environmental Education Content on 

Indonesian Islamic Religious Curriculum and Its Implementation in Life.” Cogent 

Education 9 (1). https://doi.org/10.1080/2331186X.2022.2034244. 

———. 2022b. “Examining Environmental Education Content on Indonesian Islamic Religious 

Curriculum and Its Implementation in Life.” Cogent Education 9 (1). 

https://doi.org/10.1080/2331186X.2022.2034244. 

Wen, Faguang, Xue Fang, Ribesh Khanal, and Min An. 2023. “The Effect of Sectoral Differentiated 

Water Tariff Adjustment on the Water Saving from Water Footprint Perspective: A Case 

Study of Henan Province in China.” Journal of Cleaner Production 393 (March):136152. 

https://doi.org/10.1016/j.jclepro.2023.136152. 

Yuli Widayanti, Esti, Mukhlison Effendi, and Siska Nur Shofa. 2023. “Integrasi Ecoliteracy Pada 

Mata Pelajaran Keagamaan Di Sekolah Adiwiyata Mandiri Madrasah Ibtidaiyah Negeri 2 

Madiun.” Ibriez Jurnal Kependidikan Dasar Islam Berbasis Sains 8 (2): 241–52. 

https://doi.org/10.21154/ibriez.v8i2.497. 

 

 

 


