
JPMD: Jurnal Pengabdian kepada Masyarakat Desa 
Volume2, Number 3,  Desember 2021  

e-ISSN: 2745-5947 

https://ejournal.iaifa.ac.id/index.php/jpmd 
 

1 

This work is licensed under a Creative 

Commons Attribution‐ShareAlike 4.0 

International License 

Accepted: 

Agustus 2021 

Revised: 

November 2021 

Published: 

Desember 2021 

 

Advokasi Santri Melalui Pemahaman Islam Multikultur 

Untuk Mencegah Islam Radikal  Di Lampung Tengah 

 

Ahmad Mukhlisin
1
, Irhamuddin

1
,  Jauharotun Nafisah

2
 

1) 
Institut Agama Islam Ma‘arif NU (IAIMNU) Metro Lampung, Indonesia 

2)
 Universitas Islam Negeri Raden Intan Lampung, Indonesia 

Email : ahmadlisin1988@gmail.com 

 

Abstract 

Islam as a religion is present in all ethnic groups that exist as a value 

system that blends with the local culture, so this is often seen by people 

outside the tribe with Minangkabau Islam, Javanese Islam, and so on. The 

accumulation of culture that established with various cultures was then 

called multicultural Islam, which is why historically Islam came to various 

parts of the archipelago with a relatively peaceful atmosphere almost 

without tension and conflict. Islam can easily be accepted by the community 

as a religion that brings happiness, although at that time the community has 

been religious and has its own beliefs both animism, dynamism, Hinduism 

and Buddhism. The spread of Islam led to the emergence of Islamic patterns 

and variants that have peculiarities and uniqueness. It must be realized that 

the existence of Islam in Indonesia is never single. From here the Facilitator 

wants to take a closer look and provide understanding to the community 

about multicurrural Islam through advocacy of students in the middle in 

understanding multicultural Islam. In the assistance carried out by 

researchers in this service, here researchers use community based research 

methods or models. Linguistically, this term can be translated into 

Community-based Research. The main pleasure of this training aside is to 

start by providing an understanding to the Pesantren Hut Board on 

multicultural Islam to prevent radicalism understandings, this assistance is 

carried out in the form of training with resource persons from the Caretaker 

of one of the Pesantren Huts and Sociologist Expert Resource Persons. 

Keywords: Advocacy; Santri; Multicultural Islam; Radicalism. 

 

 



2 Ahmad Mukhlisin1, Irhamuddin1
,  Jauharotun Nafisah2

 

 

JPMD: Jurnal Pengabdian kepada Masyarakat Desa, Vol.2, No.3, Desember 2021 

Abstrak 

Islam sebagai agama hadir di seluruh suku bangsa yang ada sebagai sistem 

nilai yang menyatu  dengan budaya setempat, sehingga hal ini yang sering 

dilihat oleh orang diluar suku tersebut dengan islam Minangkabau, islam 

Jawa, dan seterusnya. Akumulasi kebudayaan yang menyetubuh dengan 
berbagai kultur ini kemudian disebut dengan islam multikultural, Itulah 

sebabnya secara historis Islam datang ke berbagai belahan Nusantara 

dengan suasana yang relatif damai nyaris tanpa ketegangan dan konflik. 

Islam dengan mudah dapat diterima oleh masyarakat sebagai se-buah agama 

yang membawa keda-maian, meskipun pada masa itu masyarakat telah 

beragama dan me-miliki kepercayaan tersendiri baik animisme, dinamisme, 

Hindu maupun Budha. Penyebaran Islam menyebab-kan munculnya corak 

dan varian Islam yang memiliki kekhasan dan keunikan. Hal ini harus 

disadari bahwa eksistensi Islam di Indonesia tidak pernah tunggal.  Dari 

sinilah Fasilitator  ingin melihat lebih dekat dan memberikan pemahaman  

terhadap masyarakat  tentang islam multikurtur melalui advokasi terhadap 

santri dilampung tengah dalam pemahaman islam multikultur. Dalam 

pendampingan yang dilakukan peneliti dalam pengabdian ini, di sini peneliti 

menggunakan metode atau model penelitian Community Based Research. 

Secara bahasa, istilah ini bisa diterjemahkan menjadi Penelitian berbasis 

Masyarakat. Kegiaan utama dari Pedampingan pelatihan ini adalah dimulai 

dengan memberikan pemahaman terhadap Pengurus Pondok Pesantren 

tentang Islam multikultur untuk mencegah adanya faham-faham 

Radikalisme, Pendampingan ini dilaksanakan dalam bentuk pelatihan 

dengan Nara sumber dari Pengasuh Salah satu Pondok Pesantren dan 

Narasumber Pakar Sosiolog. 

Keywords: Advokasi; Santri; Islam Multikultur; Radikalisme.  

 

Pendahuluan 

Dalam konteks  Islam Nusantara, lembaga pendidikan keagamaan surau 

dan  pesantren secara sosio-historis adalah tempat lahir dan berkembangnya 

banyak ulama kharismatik yang mampu menciptakan suasana  tenang, 

damai dan juga dinamis dengan menekankan pentingnya integrasi atau 

kohesi sosial, islam dapat bergumul denga  budaya-budaya yang ada di 

nusantara. 

Islam sebagai agama hadir di seluruh suku bangsa yang ada sebagai 

sistem nilai yang menyatu  dengan budaya setempat, sehingga hal ini yang 

sering dilihat oleh orang diluar suku tersebut dengan islam Minangkabau, 

islam Jawa, dan seterusnya. Akumulasi kebudayaan yang menyetubuh 

dengan berbagai kultur ini kemudian disebut dengan islam multikultural.  



Advokasi Santri Melalui Pemahaman Islam Multikultur  
Untuk Mencegah Islam Radikal  Di Lampung Tengah 

3 

 

JPMD: Jurnal Pengabdian kepada Masyaraat Desa, Vol. 2, No. 3, Desember 2021 

A.L. Kroeber dan Clyde Kluckhon dalam bukunya Cultural: A Critical 

Review of Concepts and Devinitions, telah mengumpulkan kurang lebih 161 

defini-si tentang kebudayaan. Dalam garis be-sarnya definisi-definisi 

tersebut kemu-dian ditinjau dari berbagai sudut pan-dang. Salah satu 

definisi tersebut, kebudayaan dapat ditinjau dari pende-katan genetik yang 

memandang kebuda-yaan sebagai suatu produk, alat-alat, benda-benda atau 

suatu simbol.
1
  

Semen-tara ahli antropologi Leslie White
2
 ber-pendapat bahwa semua 

prilaku manusia dimulai dengan penggunaan lambang. Seni, agama, dan 

uang melibatkan pe-nggunaan lambang. Kita semua menge-tahui semangat 

dan ketaatan yang dapat dibangkitkan oleh agama pada orang yang percaya. 

Sebuah salib atau sebuah gambar misalnya dapat mengingatkan kepada 

perjuangan dan penganiayaan yang berabad-abad lamanya atau dapat 

menjadi pengganti sebuah filsafat atau kepercayaan yang lengkap pada 

orang Kristen. Atau sebuah gambar Ka‘bah dapat memotivasi seseorang 

untuk me-nyempurnakan ibadah dan rukun Islam. 

Antara kebudayaan dan agama, dalam pandangan Geertz
3
, agama seba-

gai sistem kebudayaan. Dalam pan-dangannya kebudayaan sebagai pola 

kelakuan yang terdiri dari serangkaian aturan-aturan, pedoman-pedoman, 

pe-tunjuk-petunjuk yang digunakan manu-sia untuk mengatur tingkah 

lakunya. Dengan demikian, kebudayaan dapat di-artikan dari 

pengorganisasian penger-tian-pengertian yang tersimpul dalam simbol-

                                                             
1
 Lihat A.L Krober dan Clyde Kluckhonhn, 1952, Cultural: Critical Review of Concept 

and Devinitions, Massachussel: The Museum, dalam Musa Asy‘ari, 1992, Manusia 

Pembentuk Kebu-dayaan dalam al-Qur’an, Yogyakarta: LESFI, h. 93 
2
 Leslie White (1900-1975) adalah se-orang teoritikus besar di bidang antropologi 

Amerika Utara, yang melihat kebudayaan seba-gai kumpulan dari ketiga komponen, yakni 

komponen tekno-ekonomis, komponen social, dan komponen ideology. Lihat di William A. 

Haviland, Antropologi, Jakarta: Erlangga, 1985, h.339. 
3
 Geertz memiliki nama lengkap Clifford Geertz, lahir di San Francisco, pada tanggal 23 

Agustus 1926, di Amerika Serikat. Ia adalah se-orang antropolog yang sering melakukan 

kajian di Indonesia, yang berhubungan dengan agama dan masyarakat, dan kemudian 

memperkenal-kan antropologi Indonesia ke dunia luar. Kajian dan penelitiannya dalam 

bidang antropologi tertuang dalam karyanya ―The Religion of Java‖ yang telah 

diterjemahkan dalam bahasa Indone-sia ―Abangan, Santri dan Priyayi dalam masya-rakat 

Jawa‖. Ia juga dikenal sebagai antropolog yang mengembangkan paradigma simbolik-

interpretatif yang banyak menemukan tempat di Indonesia karena pluralitas bangsa 

Indonesia. Baca: Nur Syam, Madzhab-madzab Antropologi, Yogyakarta: LKIS, 2007, h.11-

13. 



4 Ahmad Mukhlisin1, Irhamuddin1
,  Jauharotun Nafisah2

 

 

JPMD: Jurnal Pengabdian kepada Masyarakat Desa, Vol.2, No.3, Desember 2021 

simbol yang berkaitan dengan ekspresi manusia. Karena itu Geertz 

kemudian memahami agama tidak saja sebagai seperangkat nilai di luar 

manu-sia tetapi juga merupakan sistem pengetahuan dan sistem simbol yang 

memungkinkan terjadinya pemaknaan. 

Itulah sebabnya secara historis Islam datang ke berbagai belahan 

Nusantara dengan suasana yang relatif damai nyaris tanpa ketegangan dan 

konflik. Islam dengan mudah dapat diterima oleh masyarakat sebagai se-

buah agama yang membawa keda-maian, meskipun pada masa itu 

masyarakat telah beragama dan me-miliki kepercayaan tersendiri baik 

animisme, dinamisme, Hindu maupun Budha. Penyebaran Islam menyebab-

kan munculnya corak dan varian Islam yang memiliki kekhasan dan 

keunikan. Hal ini harus disadari bahwa eksistensi Islam di Indonesia tidak 

pernah tunggal.  

Dalam mempercepat perkembang-an masyarakat, kita tidak pernah me-

ngesampingkan kiprah Walisongo.
4
 Mereka selalu menghargai tradisi dan 

budaya asli dalam menyebarkan agama Islam. Metode mereka sesuai 

dengan ajaran Islam yang lebih toleran dengan budaya lokal. Hal ini juga 

merupakan kemasyhuran cara-cara persuasif yang dikembangkan Walisongo 

dalam meng-islamkan Pulau Jawa atas kekuatan Hindu-Budha pada abad 15 

dan 16 M. Apa yang terjadi adalah bukan suatu intervensi, tetapi lebih pada 

akulturasi dan hidup berdampingan secara damai. Ini merupakan suatu 

ekspresi dari ―budaya Islam‖ yaitu ulama sebagai agent of change, dipahami 

secara luas telah memelihara dan menghargai tradisi lokal dengan cara 

subordinasi budaya tersebut terhadap nilai-nilai Islam. 

Munculnya gerakan-gerakan politik dan intelektual yang dimotori oleh 

beraneka macam kelompok seperti kelompok masyarakat adat, kelompok 

minoritas suku bangsa, kelompok etnis-kultural, kelompok imigran baik 

yang lama maupun yang baru, kaum feminis, kelompok gay dan lesbian, 

dan kelompok pecinta lingkungan (the greens). Kelompok-kelompok ini 

mewakili praktek, gaya hidup, pandangan dan cara hidup yangberbeda. 

dalam sejumlah hal ditentang oleh kultur yang dominan dalam masyarakat 

luas. 

                                                             
4
 Walisongo biasanya dihubungkan deng-an sufisme Jawa masa-masa awal. Wali lebih 

kurang diartikan sebagai ―orang suci‖, sedang-kan songo dalam bahasa Jawa berarti 

Sembilan. Walisongo berarti Sembilan orang suci yang diyakini telah mengislamkan Jawa 

pada abad ke-15 dan 16 M. Baca: Anasom (ed), Merumuskan Kembali Interelasi Islam-

Jawa, Yogyakarta: Gama Media bekerjasama dengan Pusat Kajian Islam dan Budaya Jawa 

IAIN Walisongo Semarang, 2004, h.xiv 



Advokasi Santri Melalui Pemahaman Islam Multikultur  
Untuk Mencegah Islam Radikal  Di Lampung Tengah 

5 

 

JPMD: Jurnal Pengabdian kepada Masyaraat Desa, Vol. 2, No. 3, Desember 2021 

 Meskipun di antara kelompok  ini ada yang begitu berbeda sehingga 

sulit untuk berbagi agenda filsafat dan politis yang sama, mereka semua 

bersatu dalam hal menentang pandangan masyarakat luas yang 

cenderung menyamaratakan atau menggolong-golongkan karena didasarkan 

pada keyakinan pokok, bahwa hanya ada satu jalan yang benar dan normal 

untuk memahami dan menstrukturkan wilayah-wilayah kehidupan. Dengan 

cara mereka sendiri, kelompok-kelompok ini menghendaki agar masyarakat 

mengenali legitimasi atas perbedaan-perbedaan mereka, khususnya 

pandangan-pandangan yang dalam kacamata mereka bukan pandangan yang 

remeh temeh atau insidentil namun pandangan yang sungguh-sungguh 

berangkat dari dan membentuk identitas mereka. Meskipun istilah 

identitasterkadang menggelembung sedemikian rupa sehingga seolah-olah 

mencakup hampir segala sesuatu yang memberi ciri pada seorang individu 

atau kelompok tertentu, para pembela kelompok-kelompok pergerakan ini 

menggunakan istilah ―identitas‖ untuk mengacu pada karakteristik-

karakteristik tertentu yang dipilih atau diwariskan (sudah dibawa sejak lahir) 

yang menggambarkan mereka sebagai jenis orang atau kelompok yang 

tertentu dan membentuk bagian utuh dari pemahaman mereka atas jati diri 

mereka. Kelompok-kelompok pergerakan ini dengan demikian menjadi 

bagian tak terpisahkan dari perjuangan pengakuan identitas dan perbedaan 

atau, lebih persisnya, perbedaan-perbedaan yang terkait dengan identitas. 

Meskipun gerakan-gerakan baru ini sering dimasukkan di dalam payung 

istilah multikulturalisme, namun multikulturalisme pada kenyataannya 

hanya mengacu pada beberapa saja. Multikulturalisme bukan melulu soal 

perbedaan dan identitas pada dirinya sendiri namun juga menyangkut hal-

ihwal yang tertanam dan ditunjang oleh budaya,  yaitu seperangkat 

kepercayaan dan praktek yang lewatnya sekelompok orang memahami jati 

diri mereka dan mengatur hidup baik individu maupun kolektif. Indonesia 

merupakan Negara yang terdiri dari 33 provinsi. Hal tersebut 

memungkinkan adanya perbedaan-perbedaan yang sangat beragam. Mulai 

dari ras, suku, budaya, bahasa maupun agama. Perbedaan – perbedaan itulah 

yang melopori terbentuknya semboyan Bhineka Tunggal Ika. Dengan tujuan 

agar tidak tumbuh perpecahan di Indonesia. Namun lambat laun, masyarakat 

tak lagi mengenal semboyan tersebut.  Mereka besar akan ego masing-

masing, saling merasa paling baik dan benar. Hingga timbullah perpecahan 



6 Ahmad Mukhlisin1, Irhamuddin1
,  Jauharotun Nafisah2

 

 

JPMD: Jurnal Pengabdian kepada Masyarakat Desa, Vol.2, No.3, Desember 2021 

diantara masyarakat. Bahkan nyawa seakan tak lagi ada harganya, 

pembunuhan dimana-mana. Pembantaian merajalela. Mereka 

mengatasnamakan harga diri, hingga tak peduli lagi dengan saudara sendiri. 

Dari sinilah Fasilitator  ingin melihat lebih dekat dan memberikan 

pemahaman  terhadap masyarakat  tentang islam multikurtur melalui 

advokasi terhadap santri dilampung tengah dalam pemahaman islam 

multikultur. 

 

Metode penelitian  

Dalam pendampingan yang dilakukan peneliti dalam pengabdian ini, di 

sini peneliti menggunakan metode atau model penelitian Community Based 

Research. Secara bahasa, istilah ini bisa diterjemahkan menjadi Penelitian 

berbasis Masyarakat. 
5
 CBR sendiri didefinisikan beragam mulai dari 

sebagai bentuk baru gerakan penelitian sampai pada model penelitian. Disini 

sebagai model penelitian tranformatif yang diselenggarakan berdasarkan 

prinsip prinsip pemberdayaan masyarakat., kolaburasi, dan perubahan sosial 

yang menempatkan masyarakat yang peduli berperan serta bukan sebgai 

subjek penelitian setatpi sebagai  mitra kerjasama dan agen perubahan. 

Dalam CBR peneliti dipandang sebagai alat untuk memberdayakan anggota 

masyaraat sebagai mitra untuk memproduksi pengetahuan (bersama 

kalangan akdemik, organisasi masayarakat sipil, dan pemangku kepentingan 

lainya) yang dilakukan untuk mengumpulkan informasi dan mengupayakan 

perubahan untuk persoalan persoalan penting masyarakat. 
6
 

Community-Based Research (CBR) merupakan salah satu metode 

penelitian dengan pendekatan berbasis komunitas (community-based 

approach) dan dengan konsekuensi paradigmatik bertumpu pada partisipasi 

aktif komunitas. Pendekatan ini menitik beratkan peran aktif komunitas 

dalam menyusun perencanaan, pelaksanaan, dan evaluasi hasil riset.   

Dalam hal ini, peneliti berperan utama sebagai fasilitator atau 

pendamping atau narasumber, yang bersama-sama komunitas 

merencanakan, melaksanakan, dan mengevaluasi program-program riset. 

Community-Based Research (CBR) tidak memiliki kekhususan metode 

yang digunakan, sebab yang menjadi ukuran utamanya adalah kemanfaatan 

data yang diperoleh bagi komunitas. Hal ini berarti Community-Based 

                                                             
5
Tim penyusun CBR UIN Sunan Ampel Surabaya, Community Based Research; suatu 

pengantar.  LP2M UIN Sunan Ampel, 2015 hlm. 28  
6
Tim Penyusun CBR., hlm 29 



Advokasi Santri Melalui Pemahaman Islam Multikultur  
Untuk Mencegah Islam Radikal  Di Lampung Tengah 

7 

 

JPMD: Jurnal Pengabdian kepada Masyaraat Desa, Vol. 2, No. 3, Desember 2021 

Research (CBR) bisa menggunakan metode pengumpulan data kualitatif, 

kuantitatif, dan metode-metode lainnya yang relevan dengan konteks 

penelitian.  

Jadi, metode Community-Based Research (CBR) ditentukan oleh tiga 

prinsip: (1) adanya kolaborasi antara peneliti dan komunitas; (2) validasi 

terhadap pengetahuan yang dimiliki komunitas dan adanya berbagai cara 

utuk mengumpulkan dan menyebarkan informasi; dan (3) adanya perubahan 

sosial sebagai sarana utama  untuk mencapai keadilan social 

 

Hasil dan Pembahasan 

Setelah melakukan pendampingan maka pendamping memperoleh data 

bahwasanya Pondok Pesantren adalah istilah yang tidak asing lagi bagi 

masyarakat Lampung Tengah, sebab pondok pesantren dari zaman dahulu 

sampai sekarang telah banyak melahirkan para cendekiawan yang ahli 

agama. Kemampuan lulusan pesantren tidak dapat dipandang sebelah mata, 

karena lulusan pesantren membuktikan jika kiprahnya dalam memajukan 

dan mencerdeakan umat selalu ada setiap waktunya.  

Keberadaan Pesantren sebagai lembaga pendidikan Islam di Tanah air 

mempunyai andil yang sangat besar dalam pembentukan karakter 

masyarakat bangsa Indonesia. Negara Indonesia memiliki banyak daerah-

daerah yang berbasis pesantren terutama di pulau jawa dan pulau-pulau 

lainya. Dalam kehidupan masyarakat bangsa Indonesia memiliki potensi 

keberagaman berbagai hal baik kultur, maupun sosial. ( different culture and 

social ), yang menyatu dalam kesatuan ( unity diversity ) sebagai Negara 

Kesatuan Republik Indonesia. 

Pesantren-pesantren yang ada disekitar kita telah memberikan 

kontribusi besar terhadap pembentukan mental spiritual yang riligius, 

disamping itu masyarakat bangsa Indonesia memiliki potensi budaya sosial 

yang mencerminkan sifat dan watak kepribadian yang luhur dan beretika 

sehingga dimata dunia internasional akan disgani dan di hormati, 

dikarenakan kita sebagai bangsa yang bermartabat juga memiliki pandangan 

hidup dan nilai-nilai budaya yang santun meski kita harus optimis dan 

percaya diri dengan menunjukan sifat jati diri bangsa Indonesia terbaik yang 

senantiasa diaktualisasikan dalam kehidupan diri kita masing-masing dalam 

komponen masyarakat umum sebagai bangsa Indonesia. 



8 Ahmad Mukhlisin1, Irhamuddin1
,  Jauharotun Nafisah2

 

 

JPMD: Jurnal Pengabdian kepada Masyarakat Desa, Vol.2, No.3, Desember 2021 

Dewasa ini keberadaan Pesantren sebagai lembaga pendidikan Islam 

dengan perkembanganya mulai diterima oleh banyak kalangan masyarakat, 

maka sekarang banyak yang melirik pada dunia pendidikan di pesantren, 

dan juga para penyelenggara pendidikan ( stake holder ) dewasa ini banyak 

mengadopsi system pendidikan ala pesantren sehingga banyak bermunculan 

lembaga pendidikan ditengah masyarakat seperti system pendidikan 

pesantren plus, pendidikan terpadu, pendidikan boarding school, pendidikan 

pesantren modern dsb. Dengan segala peraturanya masing-masing,. Akan 

tetapi perlu kita menyadari bahwa ada dari sebagian masyarakat masih 

mempunyai presepsi dan pemahamam bahwa ruang lingkup pendidikan 

dalam pesantren hanya terbatas berkisar mengurus pendidikan yang bersifat 

tradisional ( traditional education ) yang membuat keterbelakangan dalam 

kemajuan tehnology ( modern tehnology lost ) tetapi banyak pula yang 

panatik bahwa pesantren merupakan sarana media pendidikan yang ideal 

dalam perkembangan pendidikan saat ini dan untuk waktu yang akan datang 

( future education ) maka banyak diantara masyarakat yang menerima dan 

memilih lembaga pendidikan pesantren sebagai alternatif sarana pendidikan 

yang paling tepat bagi putra-putrinya. 

Pakta dalam kehidupan bermasyarakat bahwa sarana lembaga 

pendidikan pesantren itu banyak mencetak dan menghasilkan lulusan-

lulusan siswa atau peserta didik para santri yang mampu dan bisa menjadi 

panutan masyarakat ketika kembali ditengah lingkungan masyarakat dan 

banyak menjadi orang sebagai figur utama, karena banyak memiliki 

kemampuan dalam pengetahuan tentang agama Islam diantaranya banyak 

menjadi orang yang alim, ustadz dan tokoh masyarakat yang disegani. 

Keberadaan Pesantren sebagai lembaga pendidikan Islam dalam sejak 

dulu sampai sekarang mempunyai peranan yang sangat penting dalam 

memberdayakan masyarakat bangsa Indonesia yang religius dan sebagai 

komunitas masyarakat kecil yang mempunyai keunikan tersendiri. Dalam 

lingkungan pesantren tradisi-tradisi sosial kemasyarakatan masih tetap utuh 

tidak tergerus oleh perkembangan jaman misalnya upacara khaul diadakan 

setiap tahun dimana berbagai masyarakat akan menghadiri untuk 

mempererat silaturahmi baik sebagai keluarga santri atau alumni kepada 

para keluarga Kyai, ustadz disamping itu sebagai rasa hormat ( ta‘dhim ) 

kepada mereka yang berjasa dalam mengembangkan pesantren. Dan juga 

kegiatan ini memiliki makna spiritual yang tidak bisa diukur oleh nalar kita. 



Advokasi Santri Melalui Pemahaman Islam Multikultur  
Untuk Mencegah Islam Radikal  Di Lampung Tengah 

9 

 

JPMD: Jurnal Pengabdian kepada Masyaraat Desa, Vol. 2, No. 3, Desember 2021 

Pesantren disamping sebagai sarana lembaga pendidikan Islam akan 

tetapi juga sebagai penempaan pembelajaran mental dan fisik ( fisicly and 

mentally learning ) para santrinya atau peserta didiknya dengan khasnya 

yang unik dan sekarang keberadaan pesantren secara tidak langsung 

mempunyai keterkaitannya dengan perkembangan dan kemajuan jaman 

sekarang ini. 

Di era globalisasi ini dimana perkembangan di bidang ilmu 

pengetahuan dan technology yang modern mempunyai pengaruh yang besar 

terhadap perkembangn dunia pendidikan khususnya di pesantren. dimana 

dalam pesantren telah terjadi perubahan dalam proses pembelajaran yang 

dapat mempadukan mental dan kepribadian islami dengan memiliki 

pengetahuan tehnologi bagi para santri atau peserta didik. 

Perkembangan dan perubahan sistem informasi dan technology ( 

technology and information system cange ) dapat mempengaruhi 

perkembangan masyarakat secara umum didunia. Sehingga dapat 

menimbulkan perubahan-perubahan yang signifikan dalam kehidupan 

masyarakat dalam hal kebutuhan hidup ( life need ) dan juga dalam gaya 

hidup ( life style) . 

Pesantren dengan segala ciri khasnya akan senantiasa memberikan 

kontribusinya terhadap pembentukan dalam pembangunan manusia 

seutuhnya dalam lingkungan masyarakat yang religius dan akan menjadi 

obor sebagai penerang dalam kegelapan dan mampu akan memercikkan 

cahaya-cahaya yang indah dan mengagumkan yang biasa membuat kita 

terkesan, juga diharapkan mampu menghasilkan perubahan-perubahan 

dalam masyarakat sekitar dari kebodohan menjadi berilmu, dari kedhaliman 

menjadi cahaya iman, dari kemaksiatan menjadi taubat yang sungguh dan 

lain-lain. Ini berkat gigihnya pengelola para pondok pesantren dalam 

berusaha mengembangkan dan mensyiarkan ajaran agama Islam ditengah 

kehidupan masyarakat yang masih jauh tertinggal untuk memahami dan 

mengamalkan ajaran agama Islam sebagai kewajiban atas pribadinya ( 

individual self ) 

Di era globalisasi ini dimana jangkauan informasi dari berbagai belahan 

dunia sudah menjadi satu sejagat (global information ), maka perkembangan 

dalam dunia khususnya dalam Negara-negara yang maju cepat sekali yang 

berkaitan dengan informasi masalah kehidupan manusia baik menyangkut 



10 Ahmad Mukhlisin1, Irhamuddin1
,  Jauharotun Nafisah2

 

 

JPMD: Jurnal Pengabdian kepada Masyarakat Desa, Vol.2, No.3, Desember 2021 

ekonomi, sosial dan budaya. Gerak ruang dan lingkupnya sangat sedikit 

sekali sehingga dengan kecanggihan telekomunikasi yang cepat dan modern 

mudah diakses yang dilakukan oleh Negara-negara maju ( modern country ) 

kenegara lainya. Kita bangsa Indonesia sebagai Negara berkembang tentu 

kita akan mendapat imbasnya positif atau negatifnya, disamping itu kita 

harus bisa beradaptasi dan berperan aktif dalam menerima dampak dari 

system kerja kecanggihan alat komunikasi yang diciptakan oleh Negara-

negara maju itu. Kecanggihan technology modern mempunyai peranan yang 

sangat besar sebagai media menciptakan SDM pada masyarakat bangsa kita 

Oleh karenanya dengan tekhnologi, kita dapat memanfaatkan dan 

menggunakanya dalam pemberdayaan kualitas masyarakat belajar ( learning 

sociaty ) yang lebih baik dan maju.  

Keberadaan pesantren dewasa ini sangat dibutuhkan bagi masyarakat 

sekitarnya ( need‘s social around ), dan masyarakat umum oleh karena itu 

dengan berbagai media yang dapat menghantarkan aktivitas secara 

menyeluruh dapat memberikan kontribusi yang lebih terhadap masyarakat 

sekitarnya dengan memanfaatkan fasilitas-fasilitas yang ada untuk umum 

misalnya pihak pesantren melakukan kegiatan bakti dakwah dimasyarakat 

sekitar. Mengadakan penyiaran informasi keagamaan, baik melalui Radio, 

TV, Bulletin, tabloid atau majalah yang regular dan dalam pesantren harus 

bisa dan memanfaatkan fasilitas informasi dengan peralatan yang modern 

sebagai media dalam pemberdayaan SDM masyarakat yang religius pada 

umumnya.  

Disamping itu pesantren adalah lembaga pendidikan non pormal yang 

sangat berperan aktif dalam mengembangkan dan membangun manusia 

secara keseluruhan ( totally develop human ) baik dalam pembangunan 

jasmani maupun rohani yang dapat menumbuhkan masyarakat yang madani 

di Indonesia, baldatun tayyibatun ghafur. 

Nuansa pesantren dalam perkembangan secara fisik tentu akan 

mengalami perkembangan yang sangat pesat (fast development building 

)yang menyangkut pembangunan-pembangunan yang berkaitan dengan 

sarana dan prasarana seiring dengan perkembangan jaman dewasa ini, akan 

tetapi perlu dijadikan renungan bagi para pengelola pendidikan baik formal 

atau non formal dalam lingkungan pesantren bahwa secara subtansi bahwa 

pendidikan pesantren adalah merupakan agen perubahan terhadap aktivitas 

masyarakat belajar secara umum sehingga masyarakat dengan berbagai latar 

belakang ekonomi berbeda mampu menyerap dan menuntut ilmu 



Advokasi Santri Melalui Pemahaman Islam Multikultur  
Untuk Mencegah Islam Radikal  Di Lampung Tengah 

11 

 

JPMD: Jurnal Pengabdian kepada Masyaraat Desa, Vol. 2, No. 3, Desember 2021 

pengetahuan agama atau umum sebagai realisasi atas perintah dan 

kewajiban menuntut ilmu sebagai mana sabda Nabi Muhammad SAW yang 

artinya : Mencari ilmu itu wajib bagi setiap muslim laki-laki dan muslim 

perempuan ―. Dan juga menciptakan masyarakat belajar yang mampu 

beradaptasi dengan kondisi dan situasi sesuai dengan perkembangan jaman ( 

sebagai hubungan hablum mina nnas ) memahami dan mengamalkan nilai-

nilai ajaran agama islam dalam kehidupan sehari-hari sebagai kewajiban dan 

tanggung jawab kepada sang khalik ( sebagai hubungan hablum mina Allah 

), keterkaitan itu semua perlu ada dukungan dari berbagai pihak baik 

masyarakat atau pemerintah yang mempunyai kebijakan dalam 

mengembangkan dan memberdayakan pendidikan pada seluruh masyarakat 

bangsa Indonesia 

Pondok Pesantren yang ada di Lampung ini terdiri dari Pondok 

Pesantren Modern dan Pondok Pesantren Salafyah, yang mana didalamnya 

pesantren tersebt diajarkan berbagai keilmuan ataupun multidisipliner 

keimuan sebagai bekal untk kehidupan didalam masyarakat, dan kepada 

santri ditanamkan jiwa cinta tanah air agar tidak terjadi faham-faham radikal 

dilingkungan lampung tengah khususnya dan umumnya di Indonesia. 

Diskusi 

Islam Nusantara 

Secara sosiologi islam nusantara adalah islam distingtif sebagai hasil 

interaksi, kontekstualisasi, atau interaksi antara individu dengan individu, 

individu dengan masyarakat disesuaikan dengan keadaan pribumi 

(indigenisasi) dan disesuaikan dengan sifat kedaerahan (vernakularisasi) 

islam universal dengan realitas sosial, budaya dan agama di Indonesia.
7
 

Islam nusantara yang kaya dengan warisan islam menjadi harapan renaisans 

peradaban islam global yang akan berakulturasi dengan tatanan dunia baru.
8
 

Secara filosofis islam nusantara adalah islam secara proses perpaduan 

dari beberapa paham-paham atau aliran agama/kepercayaan (sinkretik) yang 

merupakan gabungan nilai islam yang mencangkup sejarah lebih detail 

                                                             
7
 Badri Yatim, Sejarah Peradaban Islam, (Jakarta: PT RajaGrafindo, 1984), hlm, 3. 

8
(www.bbc.com/indonesia/berita_indonesia/2015/06/150614_indonesia_islam_nusantar

a)`diakses pada tanggal 09 Oktober 2017 



12 Ahmad Mukhlisin1, Irhamuddin1
,  Jauharotun Nafisah2

 

 

JPMD: Jurnal Pengabdian kepada Masyarakat Desa, Vol.2, No.3, Desember 2021 

(teologis) dengan nilai-nilai tradisi lokal (non-teologis), budaya dan adat 

istiadat di tanah air.
9
 

Secara historis islam nusantara adalah sebagai hasil ijma dan ijtihad 

para ulama nusantara dalam melakukan istinbath terhadap al-muktasab min 

adillatiha-tafshiliyah.
10

 Islam nusantara adalah idrakul hukmi min dalilihi 

ala sabili-rujhan. Islam nusantara memberi karakter bermazhab dalam teks-

teks para ulama nusantara untuk menyambungkan kita dengan tradisi 

leluhur kita, untuk dihormati, dan untuk kita teladani.
11

 

Secara politik islam nusantara dari kaca politik kita tidak bisa menutup 

mata bahwa efek pemilihan presiden masih terasa hingga saat ini. Sehingga 

apapun kebijakan dan isu yang terjadi ditanah air, pada akhirnya hanya 

terbagi menjadi nomer satu atau salam dua jari (Presiden Joko Widodo). 

Lihat saja saat pernyataan Mentri Agama soal tidak perlu ada paksaan 

menutup warung ketika ramadhan. Begitu juga dengan munculnya istilah 

Islam nusantara, rakyat oposisi langsung menyebutkan baju baru dari 

liberal. 

Perkembangan Islam di Nusantara sosok Walisongo mempunyai 

peranan yang sangat besar dalam pengembangan islam di Indonesia. Bahkan 

mereka adalah perintis utama dalam bidang dakwah islam di indonesia. 

Sekaligus pelopor penyiaran agama islam di nusantara ini. ―Wali‖ adalah 

singkatan dari perkataan Arab Waliyullah dan itu bermaksud ―orang yang 

mencintai Allah dan dicintai Allah‖ sedangkan ―songo‖ juga perkataan jawa 

yang bermaksud sembilan. Jadi ―walisongo‖ merujuk kepada wali sembilan 

yakni sembilan orang yang mencintai dan dicintai Allah. Mereka diberi 

gelaran yang sedemikian karena mereka dianggap penyiar-penyiar agama 

islam yang terpenting. Karena sesungguhnya mereka mengajar dan 

menyebarkan islam. Disamping itu, islam juga merupakanpara intektual 

yang menjadi pembaharu masyarakat pada masanya.
12

 

Dijelaskan bahwa wilayah nusantara yang mula-mula dimasuki Islam 

adalah pantai barat pulau Sumatra dan daerah Pasai yang terletak di Aceh 

utara yang kemudian di masing-masing kedua daerah tersebut berdiri 

                                                             
9
(www.bbc.com/indonesia/berita_indonesia/2015/06/150614_indonesia_islam_nusantar

a)diakses pada tanggal 09 Oktober 2017 
10

 Said Aqil husain Al Munawar, AL-Qur’an,  (Jakarta: Ciputat Pers, 2002), hlm, 56. 
11

(www.republika.co.id/berita/kolom/resonansi/15/06/17/nq3f9n-islam-nusantara-1) 

diakses pada tanggal 09 Oktober 2017 
12

http://kelompok8studis.blogspot.co.id/2016/04/makalah-studi-islam-tentang-

islam.html-diakses tanggal 08 Oktober 2017 



Advokasi Santri Melalui Pemahaman Islam Multikultur  
Untuk Mencegah Islam Radikal  Di Lampung Tengah 

13 

 

JPMD: Jurnal Pengabdian kepada Masyaraat Desa, Vol. 2, No. 3, Desember 2021 

kerajaan Islam yang pertama yaitu kerajaan Islam Perlak dan Samudra 

Pasai. Kerajaan Aceh ini mempunyai peranan penting dalam penyebaran 

Agama Islam ke seluruh wilayah nusantara. Para da‘i, baik lokal maupun 

dari timur tengah terus berusaha menyampaikan ajaran Islam keseluruh 

wilayah nusantara.
13

 

Ribuan pulau yang ada di Indonesia, sejak lama telah menjalin 

hubungan dari pulau ke pulau. Baik atas motivasi ekonomi maupun motivasi 

politik dan kepentingan kerajaan. Hubungan ini pula yang mengantar 

dakwah menembus dan merambah Celebes atau Sulawesi. menurut catatan 

company dagang potugis pada tahun 1540 saat datang ke sulawesi, tanah ini 

sudah di temui pemukiman muslim di beberapa daerah. 

Istilah Islam Nusantara akhir-akhir ini mengundang banyak perdebatan 

sejumlah pakar ilmu-ilmu keislaman.Sebagian menerima dan sebagian 

menolak. Alasan penolakan mungkin adalah karena istilah itu tidak sejalan 

dengan dengan keyakinan bahwa Islam itu satu dan merujuk pada yang satu 

(sama) yaitu Al-Qur‘an dan As-Sunah.
14

 

Dalam pengertian hukum yang ini kita sah dan wajar menambahkan 

pada ‗Islam‘ kata deiksis, seperti Islam Nusantara, Islam Amerika, Islam 

Mesir, dan seterusnya. Makna Islam Nusantara tak lain adalah pemahaman, 

pengamalan, dan penerapan Islam dalam segmen fiqih mu‘amalah sebagai 

hasil dialektika antara nash, syari‘at, dan ‗urf, budaya, dan realita di bumi 

Nusantara. Dalam istilah ―Islam Nusantara‖, tidak ada sentimen benci 

terhadap bangsa dan budaya negara manapun, apalagi negara Arab, 

khususnya Saudi sebagai tempat kelahiran Islam dan bahasanya menjadi 

bahasa Al-Qur‘an.
15

 

 

Islam dan Budaya Lokal 

Menurut Denys Lombard kaum muslimin sebagai suatu kebulatan ada-

lah sesuatu yang mustahil.
16

 Islam di Indonesia memang tampak berbeda 

                                                             
13

 Abuddin Nata, Metodologi Studi Islam, (Jakarta: PT RajaGrafindo Persada, TT), hlm, 

109 
14

http://kelompok8studis.blogspot.co.id/2016/04/makalah-studi-islam-tentang-

islam.html-diakses pada tanggal 08 Oktober 2017 
15

 Abdul Rozak, Rosihon Anwar, Imu Kalam, (Bandung:Pustaka Setia, TT), hlm, 78 
16

 Lombard, Denys, ―Nusa Jawa Silang Budaya”, terjemahan, Jakarta: Gramedia, 1996, 

h 86. 



14 Ahmad Mukhlisin1, Irhamuddin1
,  Jauharotun Nafisah2

 

 

JPMD: Jurnal Pengabdian kepada Masyarakat Desa, Vol.2, No.3, Desember 2021 

dengan Islam di berbagai belahan dunia lain, terutama dengan tata cara yang 

dilakukan di jazirah Arab. Persentuhan antara tiga hubungan kepercayaan 

pra Islam (animisme, Hindu dan Budha) tetap hidup mewarnai Islam dalam 

pe-ngajaran dan aktivitas ritual pemeluk-nya. Karena itu menurut Martin 

Van Bruinessen
17

, Islam khususnya di Jawa, sebenarnya tidak lebih dari 

lapisan tipis yang secara esensial berbeda dengan transendentalisme 

orientasi hukum Islam di wilayah Timur Tengah. Hal ini disebabkan kerena 

praktek keagamaan orang-orang Indonesia banyak dipenga-ruhi oleh agama 

India (Hindu dan Budha) yang telah lama hidup di kepulauan Nusantara, 

bahkan lebih dari itu dipengaruhi agama-agama penduduk asli yang memuja 

nenek moyang dan dewa-dewa serta roh-roh halus. 

Hal ini dapat dipahami karena setiap agama tak terkecuali Islam, tidak 

lepas dari realitas dimana ia berada. Islam bukanlah agama yang lahir dalam 

ruang yang hampa budaya. Antara Islam dan realitas, meniscayakan adanya 

dialog yang terus berlangsug secara di-namis.
18

 Ketika Islam menyebar ke 

Indonesia, Islam tidak dapat terlepas dari budaya lokal yang sudah ada 

dalam masyarakat. Antara keduanya menisca-yakan adanya dialog yang 

kreatif dan dinamis, hingga akhirnya Islam dapat diterima sebagai agama 

baru tanpa harus menggusur budaya lokal yang sudah ada. Dalam hal ini 

budaya lokal yang berwujud dalam tradisi dan adat masyarakat setempat, 

tetap dapat dila-kukan tanpa melukai ajaran Islam, sebaliknya Islam tetap 

dapat diajarkan tanpa mengganggu harmoni tradisi masyarakat. 

Dialog kreatif antara budaya lokal tidaklah berarti ―mengorbankan‖ 

Islam, dan menempatkan Islam kultural seba-gai hasil dari dialog tersebut 

sebagai jenis Islam yang ―rendahan‖ dan tidak bersesuaian dengan Islam 

yang ―murni‖—yang ada dan berkembang di jazirah Arab
19

, tapi Islam 

                                                             
17

 Bruinessen, Martin Van, ―Global and Local in Indonesia lslam” dalam Southeast 

Asian Studies, Kyoto: vol 37, No 2, 1999, h 46-63. 
18

 Bahkan jika ditelusur lebih jauh, Islam pun merupakan produk lokal yang 

diuniversalkan dan ditrandensi. Dalam konteks Arab yang dimaksud dengan Islam sebagai 

produk lokal adalah Islam yang lahir di Arab, tepatnya di daerah Hijaz untuk menjawab 

persoalan-persoalan yang ada dan berkembang saat itu. Islam Arab itu berkembang ketika 

bertemu dengan kebudayaan lain, termasuk Indonesia. Maka dalam hal ini Islam senantiasa 

mengalami dinamisasi kebudayaan dan peradaban. Baca, ―Pergumulan Hukum Islam dan 

Budaya Sasak; Mengarifi Fiqh Islam Wetu Telu‖ dalam Jurnal ISTIQRO’, Jurnal penelitian 

Islam Indonesia, Volume 06, no 1, 2007. h. 174. 
19

 Geertz misalnya memandang Islam, bahwa sebenarnya Islam tidak memiliki 

pengaruh signifikan dalam budaya Jawa. Islam yang disebarkan di Jawa, dinilainya Islam 

yang sudah ditumpulkan dan dibelokkan ke dalam mistik India. Islam yang demikian 

terputus dari pusat ortodoksinya di Mekkah dan Kairo. De-ngan demikian Islam di Jawa 



Advokasi Santri Melalui Pemahaman Islam Multikultur  
Untuk Mencegah Islam Radikal  Di Lampung Tengah 

15 

 

JPMD: Jurnal Pengabdian kepada Masyaraat Desa, Vol. 2, No. 3, Desember 2021 

kultural dapat dilihat sebagai bentuk varian Islam yang sudah berdialektika 

dengan realitas di mana Islam berada dan berkembang. Sebagai contoh 

agama Hindu yang ada di Bali. Hindu di Bali bukanlah sebagai-mana Hindu 

yang ada di tempat kela-hirannya India, tetapi merupakan hasil dari dialog 

kultural dan Hindu yang berkembang di Bali. Sehingga interna-lisasi agama 

terhadap pemeluknya lebih mudah dipahami dan ajaran-ajarannya dapat 

diaplikasikan sebagaimana ideal yang ada dalam agama tersebut. 

Menjadi Islam tidak harus menjadi Arab. Islam memang lahir di Arab 

tetapi tidak hanya untuk masyarakat Arab. Arabisasi merupakan upaya 

politik ber-kedok purifikasi Islam yang berusaha menjadikan Islam menjadi 

satu dan seragam
20

. Dalam pemahaman mereka, Islam kaffah adalah Islam 

yang ada dan berkembang di Arab, sehingga seluruh komunitas Islam harus 

mengikuti pola keberagamaan yang mereka anut dan mereka praktekkan. 

Tradisi dan adat Istiadat setempat bagi mereka meru-pakan bid‘ah yang 

dapat mencemarkan ajaran Islam yang sesungguhnya.  

Namun bagi Abdurrahman Wahid
21

, Arabisasi atau proses 

mengidentifikasi diri dengan budaya Timur Tengah ada-lah akan 

tercerabutnya kita dari akar budaya kita sendiri. Lebih dari itu Arabisasi 

belum tentu cocok dengan kebutuhan kita. Menurutnya antara agama 

(Islam) dan budaya memiliki independensi masing-masing, tetapi ke-duanya 

memiliki wilayah yang tumpang tindih. Tumpang tindih agama dan budaya 

akan terjadi terus menerus sebagai suatu proses yang akan mem-perkaya 

                                                                                                                                                           
merupakan Islam sinkretis, yang sudah tercampur oleh budaya-budaya lokal yang bercorak 

Animisme, Budhisme-Hinduisme. Cliford Geertz, Abangan Santri Priyayi, Jakarta: Dunia 

Pustaka Jaya, 1983, h.170. 
20

 Ciri utama gerakan Islam ini adalah menjadikan Islam sebagai ideologi politik. Islam 

dijadikan dalih dan senjata politik untuk men-diskreditkan dan menyerang siapapun yang 

dalam pandangan politik dan pemahaman keagamaannya berbeda dari mereka. Jargon 

memperjuangkan Islam sebenarnya adalah memperjuangkan agenda politik tertentu de-

ngan menjadikan Islam sebagai kemasan dan senjatanya. Selain itu dengan dalih mem-

perjuangkan Islam dan membelanya, mereka berusaha keras menolak budaya dan tra-desi 

yang selama ini telah menjadi bagian integral kehidupan bangsa Indonesia, dengan meng-

gantikannya dengan tradisi Timur Tengah. Dalam pandangan Gus Dur, ini terjadi karena 

mereka tidak mampu membedakan dari kultur tempat Islam di wahyukan. Abdurrahman 

Wahid, 2009, ―Musuh Dalam Selimut‖ sebuah pengantar pada buku Ilusi Negara Islam: 

Ekspansi Gerakan Islam Trans Nasional di Indonesia, Jakarta: The Wahid Institute 

bekerjasama dengan Gerakan Bhinneka Tunggal Ika danMa‘arif Institute. h. 19-20. 
21

 Abdurrahman Wahid, Pergulatan Negara, Agama, dan Kebudayaan, Jakarta: Desan-

tara, 2001. 



16 Ahmad Mukhlisin1, Irhamuddin1
,  Jauharotun Nafisah2

 

 

JPMD: Jurnal Pengabdian kepada Masyarakat Desa, Vol.2, No.3, Desember 2021 

kehidupan dan membuatnya tidak gersang. Dari sinilah sebenarnya gagasan 

tentang pribumisasi Islam menjadi sangat urgen. Karena dalam pribumisasi 

Islam tergambar bagaima-na Islam sebagai ajaran normativ yang berasal 

dari Tuhan diakomo-dasikan ke dalam kebudayaan yang berasal dari 

manusia tanpa kehilangan identitasnya masing-masing. 

Pribumisasi bukan upaya meng-hindarkan timbulnya perlawanan dari 

kekuatan-kekuatan setempat, akan tetapi justru agar budaya itu tidak hilang. 

Karena itu inti pribumisasi Islam adalah kebutuhan bukan untuk meng-

hindarkan polarisasi antara agama dan budaya. Sebab polarisasi demikian 

tidak terhindarkan. Pribumisasi Islam, dengan demikian menjadikan agama 

dan budaya tidak saling mengalahkan me-lainkan berwujud dalam pola 

nalar keagamaan yang tidak lagi mengambil bentuk yang autentik dari 

agama, serta berusaha mempertemukan jembatan yang selama ini 

memisahkan antara agama dan budaya. Dalam prakteknya, konsep 

pribumisasi Islam ini dalam semua bentuknya dimaksudkan untuk 

memberikan peluang bagi keaneka-ragaman interpretasi dalam praktek 

kehidupan beragama di setiap wilayah yang berbeda-beda. 

Bila ditelusuri lebih jauh, pribumi-sasi Islam di Indonesia merupakan 

ke-niscayaan sejarah. Sejak awal perkem-bangannya, Islam Indonesia 

khususnya di Jawa adalah Islam pribumi yang disebarkan oleh Walisongo 

dan pengi-kutnya dengan melakukan trans-formasi kultural dalam 

masyarakat. Islam dan tradisi tidak ditempatkan dalam posisi yang 

berhadap-hadapan, tetapi didu-dukkan dalam kerangka dialog kreatif, di 

mana diharapkan terjadi transformasi di dalamnya. Proses transformasi 

kultu-ral tersebut pada gilirannya menghasil-kan perpaduan antara dua 

entitas yaitu Islam dan budaya lokal. Perpaduan inilah yang melahirkan 

tradisi-tradisi Islami yang hingga saat ini masih dipraktekkan dalam 

berbagai komunitas Islam kultural yang ada di Indonesia. 

Tercontoh budaya tradisi Kewarisan masyarakat adat semendo yang 

menganut tradisi Tunggu Tubang yang mana pembagian harta waris 

diberikan kepada Anak Perempuan tertua, Sistem hukum adat Sumendo 

tersebut jika dikaji dalam teori hukum Islam maka terdapat nilai-nilai 

kemashlahatan. Kemashlahatan tersebut terletak di dalam menjaga harta 

yakni harta peninggalan kedua orang tuanya yang telah meninggal, suapaya 

dikelola dan hasilnya untuk kesejahteraan bersama antara saudara. Yang 

kedua kemashlahatan perlindungan jiwa, yakni melindungi wanita dari 

kejahatan dari unsur manapun jika perempuan harus mencari sumber 



Advokasi Santri Melalui Pemahaman Islam Multikultur  
Untuk Mencegah Islam Radikal  Di Lampung Tengah 

17 

 

JPMD: Jurnal Pengabdian kepada Masyaraat Desa, Vol. 2, No. 3, Desember 2021 

kehidupan bari diluar rumah, sehingga perempuan tertua dijadikan Tunggu 

Tubang untuk melindungi dan memanajemen harta peninggalan untuk 

kesejahteraan bersama. Dalam teori Islam hal ini sejalan dengan teori 

mashalahah Maqasyid Asyariah, yakni khifdul mal (melindungi harta) dan 

khifdun nafs (melindungi jiwa).
22

 

Dengan demikian dapat dipahami antara agama (Islam) dan budaya 

(lokal) masing-masing memiliki simbol-simbol dan nilai tersendiri. Agama 

(Islam) adalah simbol yang melambangkan ketaatan kepada Allah. 

Kebudayaan (lokal) juga mengandung nilai dan simbol supaya manusia bisa 

hidup didalamnya dengan ciri khas kelokalannya. Agma memerlukan sistem 

symbol dengan kata lain agama memerlukan kebudayaan agama. Tetapi 

keduanya perlu dibedakan . Agama adalah sesuatu yang final, universal, 

abadi (perenial), dan tidak mengenal perubahan perubahan (absolut) 

sedang-kan kebudayaan bersifat particular, relative dan temporer. Agama 

tanpa kebudayaan memang dapat berkembang secara pribadi, tetapi tanpa 

kebudayaan agama sebagai kolektifitas tidak akan mendapatkan tempat. 

Dengan demikian dialektika antara Islam dan kebudayaan lokal 

merupakan sebuah keniscayaan. Islam memberikan warna dan spirit pada 

budaya lokal di Jawa, sedangkan kebudayaan lokal memberi kekayaan 

terhadap agama Is-lam. Hal inilah yang terjadi dalam dinamika keIslaman 

yang terjadi di Indonesia khususnya di Jawa dengan tradisi dan kekayaan 

budayanya. 

 

Akulturasi dan Asimilasi 

Akulturasi merupakan culture con-tact yang memiliki proses dua arah 

(two way process), saling mempengaruhi antara dua kelompok yang 

mengadakan hubungan, atau oleh Ortiz disebut transculturation untuk 

menunjuk suatu hubungan timbal balik (Reciprocal) antar aspek 

kebudayaan.
23

 Hubungan saling mempengaruhi antara kedua ke-budayaan 

tersebut mengakibatkan ter-jadinya perubahan kebudayaan. Menu-rut 

                                                             
22

 A. Mukhlishin dkk., ―Studi Hukum Islam Terhadap Kewarisan Masyarakat Adat 

Semendo Kabupaten Lampung Barat Di Era Kontemporer,‖ Ulul Albab Jurnal Studi Islam 

18, no. 1 (31 Juli 2017): 98. 
23

 Hari Poerwanto, Kebudayaan dan Ling-kungan dalam Perspektif Antropologi, 

Yogyakar-ta: Pustaka Pelajar, 2000, h. 107. 



18 Ahmad Mukhlisin1, Irhamuddin1
,  Jauharotun Nafisah2

 

 

JPMD: Jurnal Pengabdian kepada Masyarakat Desa, Vol.2, No.3, Desember 2021 

Redfiel, Linton dan Herskovits
24

 akulturasi meliputi fenomena yang 

dihasilkan sejak dua kelompok yang berbeda kebudayaannya mulai melaku-

kan kontak langsung, yang diikuti pola kebudayaan asli salah satu atau 

kedua kelompok tersebut. Sedangkan menurut William A. Hafiland
25

 

akulturasi adalah perubahan-perubahan besar dalam ke-budayaan yang 

terjadi sebagai akibat dari kontak antar kebudayaan yang berlangsung lama. 

Konsep akulturasi menurut Koentjaraningrat
26

 adalah suatu bentuk 

proses sosial yang timbul bila suatu kelompok manusia dengan suatu kebu-

dayaan tertentu dihadapkan dengan unsur-unsur kebudayaan asing (terjadi 

kontak budaya), yang mana unsur-unsur budaya asing lambat laun diterima 

dan diolah kedalam kebudayaan sendiri tanpa menghilangkan unsur-unsur 

kepribadian kebudayaan sendiri. Proses akulturasi ini sangat penting 

khususnya didaerah yang penduduknya plural (terdiri dari beragam suku, 

ras, agama, dan lain-lainnya) agar tercipta kehidup-an yang harmonis.  

Di Indonesia pada umumnya lebih khusus pada Jawa proses akulturasi 

ini berlangsung cukup baik, misalnya akulturasi budaya Islam dengan 

budaya lokal, budaya pra Islam dengan budaya Islam, budaya modern 

dengan budaya tradisional, masing-masing diterima dan mengalami akul-

turasi satu sama lain tanpa harus kehilangan identitasnya sendiri. 

Dari dua proses interaksi atau komunikasi ini, akan menghasilkan 

percampuran antara budaya yang ber-interaksi yang selanjutnya dijadikan 

sebagai kebudayaan kolektif yang dipakai bersama. Dalam pengertian ini 

muncul istilah Asimilasi budaya. Asi-milasi adalah perpaduan dua atau 

lebih kebudayaan, kemudian menjadi satu kebudayaan baru tanpa adanya 

unsur-unsur paksaan.
27

 Proses ini bisa terjadi ketika ada dua kelompok atau 

lebih masyarakat dengan kebudayaan yang berbeda saling berinteraksi atas 

dasar sikap terbuka, sikap toleran, dari masing-masing kelompok. Biasanya 

                                                             
24

 Redfiel, Linton, dan Herskovits dalam Robert. H. Lauer, Perspektif Tentang 

Perubahan Sosial, Jakarta: Rienika Cipta, 1993,. h. 403. 
25

 Menurutnya akulturasi terjadi bila ke-lompok-kelompok individu yang memiliki 

kebudayaan yang saling berhubungan secara langsung dengan intensif, kemudian timbul 

perubahan-perubahan besar pada pola kebu-dayaan dari salah satu atau kedua kebudayaan 

yang bersangkutan. Di antara variabel-variabelnya adalah tingkat perbedaan kebuda-yaan, 

keadaan, intensitas, frekuensi dan sema-ngat persaudaraan dalam hubungannya, siapa yang 

dominan, dan siapa yang tunduk, dan apakah datangnya pengaruh itu timbale balik atau 

tidak. Baca William A. Haviland, Antropologi, jil. II, Jakarta Erlangga, Jilid 2, 1985, h. 

263. 
26

 Koentjaraningrat, Masalah Kebudayaan dan Integrasi Nasional‖, Jakarta: UI Press, 

1993, h. 248. 
27

 Mudzirin Yusuf, Islam dan Budaya Lokal, Yogyakarta:Teras, tth, h. 89. 



Advokasi Santri Melalui Pemahaman Islam Multikultur  
Untuk Mencegah Islam Radikal  Di Lampung Tengah 

19 

 

JPMD: Jurnal Pengabdian kepada Masyaraat Desa, Vol. 2, No. 3, Desember 2021 

asimilasi terjadi secara perlahan dan sangat evolutif dalam waktu yang 

relatif panjang, hingga tanpa terasa mereka mempunyai kebudayaan baru 

hasil dari campuran diantara yang berinteraksi. Kebudayaan sebagai hasil 

interaksi selanjutnya menjadi kesepakatan ber-sama dalam sebuah ikatan 

masyarakat. 

Interaksi budaya baik akulturasi maupun asimilasi dapat terjadi dalam 

lingkup antar individu maupun antar kelompok. Dalam lingkup individu, 

proses interaksi dalam bentuk komu-nikasi akan membentuk kesepa-katan 

bersama yang selanjutnya dipakai bersama, bahkan menjadi pengikat antar 

sesama mereka. Jika masing-masing buah pikiran merupakan buda-ya, maka 

hasil komunikasi tersebut adalah menjadi budaya bersama, atau yang 

disebut dengan budaya kolektif. Proses itu bisa terjadi dalam satu wila-yah 

tertentu, sehingga terbentuk apa yang disebut dengan budaya lokal. Para 

antropolog mencatat beberapa hal yang akan terjadi dalam akulturasi:
28

 

 

Kesimpulan 

Agama seba-gai sistem kebudayaan. Dalam pan-dangannya kebudayaan 

sebagai pola kelakuan yang terdiri dari serangkaian aturan-aturan, pedoman-

pedoman, pe-tunjuk-petunjuk yang digunakan manu-sia untuk mengatur 

tingkah lakunya. Dengan demikian, kebudayaan dapat di-artikan dari 

pengorganisasian penger-tian-pengertian yang tersimpul dalam simbol-

simbol yang berkaitan dengan ekspresi manusia. Agama tidak saja sebagai 

seperangkat nilai di luar manu-sia tetapi juga merupakan sistem 

pengetahuan dan sistem simbol yang memungkinkan terjadinya pemaknaan. 

Itulah sebabnya secara historis Islam datang ke berbagai belahan 

Nusantara dengan suasana yang relatif damai nyaris tanpa ketegangan dan 

konflik. Islam dengan mudah dapat diterima oleh masyarakat sebagai se-

buah agama yang membawa keda-maian, meskipun pada masa itu 

masyarakat telah beragama dan me-miliki kepercayaan tersendiri baik 

animisme, dinamisme, Hindu maupun Budha. Penyebaran Islam menyebab-

kan munculnya corak dan varian Islam yang memiliki kekhasan dan 

                                                             
28

 Haviland, William A dan R.G.Soekadijo, 1985, Antropologi Jilid 2, Jakarta: 

Erlangga. 



20 Ahmad Mukhlisin1, Irhamuddin1
,  Jauharotun Nafisah2

 

 

JPMD: Jurnal Pengabdian kepada Masyarakat Desa, Vol.2, No.3, Desember 2021 

keunikan. Hal ini harus disadari bahwa eksistensi Islam di Indonesia tidak 

pernah tunggal.  

Kegiaan utama dari Pedampingan pelatihan ini adalah dimulai dengan 

memberikan pemahaman terhadap Pengurus Pondok Pesantren tentang 

Islam multikultur untuk mencegah adanya faham-faham Radikalisme, 

Pendampingan ini dilaksanakan dalam bentuk pelatihan dengan Nara 

sumber dari Pengasuh Salah satu Pondok Pesantren dan Narasumber Pakar 

Sosiolog. 

 

Daftar Pustaka 

 

A.L Krober dan Clyde Kluckhonhn, 1952, Cultural: Critical Review of 

Concept and Devinitions, Massachussel: The Museum, dalam Musa 

Asy‘ari, 1992, Manusia Pembentuk Kebu-dayaan dalam al-Qur’an, 

Yogyakarta: LESFI. 

Abdul Rozak, Rosihon Anwar, Imu Kalam, (Bandung:Pustaka Setia, TT). 

Abdurrahman Wahid, Pergulatan Negara, Agama, dan Kebudayaan, 

Jakarta: Desan-tara, 2001.
 

Abuddin Nata, Metodologi Studi Islam, (Jakarta: PT RajaGrafindo Persada, 

TT). 

Anasom (ed), Merumuskan Kembali Interelasi Islam-Jawa, Yogyakarta: 

Gama Media bekerjasama dengan Pusat Kajian Islam dan Budaya Jawa 

IAIN Walisongo Semarang, 2004. 

Badri Yatim, Sejarah Peradaban Islam, (Jakarta: PT RajaGrafindo, 1984). 

Bruinessen, Martin Van, ―Global and Local in Indonesia lslam” dalam 

Southeast Asian Studies, Kyoto: vol 37, No 2, 1999. 

Cliford Geertz, Abangan Santri Priyayi, Jakarta: Dunia Pustaka Jaya, 1983. 

Hari Poerwanto, Kebudayaan dan Ling-kungan dalam Perspektif 

Antropologi, Yogyakar-ta: Pustaka Pelajar, 2000. 

Haviland, William A dan R.G.Soekadijo, 1985, Antropologi Jilid 2, Jakarta: 

Erlangga. 

http://kelompok8studis.blogspot.co.id/2016/04/makalah-studi-islam-

tentang-islam.html-diakses tanggal 08 Oktober 2017
.
 

http://kelompok8studis.blogspot.co.id/2016/04/makalah-studi-islam-

tentang-islam.html-diakses pada tanggal 08 Oktober 2017
.
 

Koentjaraningrat, Masalah Kebudayaan dan Integrasi Nasional‖, Jakarta: 

UI Press, 1993. 

http://kelompok8studis.blogspot.co.id/2016/04/makalah-studi-islam-tentang-islam.html-diakses%20tanggal%2008%20Oktober%202017
http://kelompok8studis.blogspot.co.id/2016/04/makalah-studi-islam-tentang-islam.html-diakses%20tanggal%2008%20Oktober%202017


Advokasi Santri Melalui Pemahaman Islam Multikultur  
Untuk Mencegah Islam Radikal  Di Lampung Tengah 

21 

 

JPMD: Jurnal Pengabdian kepada Masyaraat Desa, Vol. 2, No. 3, Desember 2021 

Leslie White (1900-1975) adalah se-orang teoritikus besar di bidang 

antropologi Amerika Utara, yang melihat kebudayaan seba-gai kumpulan 

dari ketiga komponen, yakni komponen tekno-ekonomis, komponen 

social, dan komponen ideology. Lihat di William A. Haviland, 

Antropologi, Jakarta: Erlangga, 1985. 

Lombard, Denys, ―Nusa Jawa Silang Budaya”, terjemahan, Jakarta: 

Gramedia, 1996. 

Mudzirin Yusuf, Islam dan Budaya Lokal, Yogyakarta:Teras, tth. 

Nur Syam, Madzhab-madzab Antropologi, Yogyakarta: LKIS, 2007. 

Redfiel, Linton, dan Herskovits dalam Robert. H. Lauer, Perspektif Tentang 

Perubahan Sosial, Jakarta: Rienika Cipta, 1993. 

Said Aqil husain Al Munawar, AL-Qur’an,  (Jakarta: Ciputat Pers, 2002). 

Tim penyusun CBR UIN Sunan Ampel Surabaya, Community Based 

Research; suatu pengantar.  LP2M UIN Sunan Ampel, 2015. 

William A. Haviland, Antropologi, jil. II, Jakarta Erlangga, Jilid 2, 1985. 

www.bbc.com/indonesia/berita_indonesia/2015/06/150614_indonesia_islam

_nusantara)`diakses pada tanggal 09 Oktober 2017
.
 

www.bbc.com/indonesia/berita_indonesia/2015/06/150614_indonesia_islam

_nusantara)diakses pada tanggal 09 Oktober 2017
.
 

www.republika.co.id/berita/kolom/resonansi/15/06/17/nq3f9n-islam-

nusantara-1) diakses pada tanggal 09 Oktober 2017
.
 

 

 

 

 

 

 

 

 

Copyright © 2021 JPMD: Jurnal Pengabdian kepada Masyarakat Desa: Vol. 2, No.3, 

Desember 2021, , e-ISSN; 2745-5947 
Copyright rests with the authors 

Copyright of JPMD: Jurnal Pengabdian kepada Masyarakat Desa is the property of 

JPMD: Jurnal Pengabdian kepada Masyarakat Desa and its content may not be copied or 

emailed to multiple sites or posted to a listserv without the copyright holder's express 

written permission. However, users may print, download, or email articles for individual 

use. https://ejournal.iaifa.ac.id/index.php/jpmd 

https://ejournal.iaifa.ac.id/index.php/

