JPMD: Jurnal Pengabdian kepada Masyarakat Desa
Volume2, Number 3, Desember 2021

e-1SSN: 2745-5947 This work is licensed under Crative
https://ejournal.iaifa.ac.id/index.php/jpmd Commons Attribution-ShareAlike 4.0
International License
Accepted: Revised: Published:
Agustus 2021 November 2021 Desember 2021

Advokasi Santri Melalui Pemahaman Islam Multikultur
Untuk Mencegah Islam Radikal Di Lampung Tengah

Ahmad Mukhlisin®, Irhamuddin® Jauharotun Nafisah?
U Institut Agama Islam Ma’arif NU (IAIMNU) Metro Lampung, Indonesia
2 Universitas Islam Negeri Raden Intan Lampung, Indonesia
Email : ahmadlisin1988@gmail.com

Abstract

Islam as a religion is present in all ethnic groups that exist as a value
system that blends with the local culture, so this is often seen by people
outside the tribe with Minangkabau Islam, Javanese Islam, and so on. The
accumulation of culture that established with various cultures was then
called multicultural Islam, which is why historically Islam came to various
parts of the archipelago with a relatively peaceful atmosphere almost
without tension and conflict. Islam can easily be accepted by the community
as a religion that brings happiness, although at that time the community has
been religious and has its own beliefs both animism, dynamism, Hinduism
and Buddhism. The spread of Islam led to the emergence of Islamic patterns
and variants that have peculiarities and uniqueness. It must be realized that
the existence of Islam in Indonesia is never single. From here the Facilitator
wants to take a closer look and provide understanding to the community
about multicurrural Islam through advocacy of students in the middle in
understanding multicultural Islam. In the assistance carried out by
researchers in this service, here researchers use community based research
methods or models. Linguistically, this term can be translated into
Community-based Research. The main pleasure of this training aside is to
start by providing an understanding to the Pesantren Hut Board on
multicultural Islam to prevent radicalism understandings, this assistance is
carried out in the form of training with resource persons from the Caretaker
of one of the Pesantren Huts and Sociologist Expert Resource Persons.
Keywords: Advocacy; Santri; Multicultural Islam; Radicalism.



2 | Ahmad Mukhlisinl, Irhamuddinl, Jauharotun Nafisah’

Abstrak

Islam sebagai agama hadir di seluruh suku bangsa yang ada sebagai sistem
nilai yang menyatu dengan budaya setempat, sehingga hal ini yang sering
dilihat oleh orang diluar suku tersebut dengan islam Minangkabau, islam
Jawa, dan seterusnya. Akumulasi kebudayaan yang menyetubuh dengan
berbagai kultur ini kemudian disebut dengan islam multikultural, Itulah
sebabnya secara historis Islam datang ke berbagai belahan Nusantara
dengan suasana yang relatif damai nyaris tanpa ketegangan dan konflik.
Islam dengan mudah dapat diterima oleh masyarakat sebagai se-buah agama
yang membawa keda-maian, meskipun pada masa itu masyarakat telah
beragama dan me-miliki kepercayaan tersendiri baik animisme, dinamisme,
Hindu maupun Budha. Penyebaran Islam menyebab-kan munculnya corak
dan varian Islam yang memiliki kekhasan dan keunikan. Hal ini harus
disadari bahwa eksistensi Islam di Indonesia tidak pernah tunggal. Dari
sinilah Fasilitator ingin melihat lebih dekat dan memberikan pemahaman
terhadap masyarakat tentang islam multikurtur melalui advokasi terhadap
santri dilampung tengah dalam pemahaman islam multikultur. Dalam
pendampingan yang dilakukan peneliti dalam pengabdian ini, di sini peneliti
menggunakan metode atau model penelitian Community Based Research.
Secara bahasa, istilah ini bisa diterjemahkan menjadi Penelitian berbasis
Masyarakat. Kegiaan utama dari Pedampingan pelatihan ini adalah dimulai
dengan memberikan pemahaman terhadap Pengurus Pondok Pesantren
tentang Islam multikultur untuk mencegah adanya faham-faham
Radikalisme, Pendampingan ini dilaksanakan dalam bentuk pelatihan
dengan Nara sumber dari Pengasuh Salah satu Pondok Pesantren dan
Narasumber Pakar Sosiolog.

Keywords: Advokasi; Santri; Islam Multikultur; Radikalisme.

Pendahuluan

Dalam konteks Islam Nusantara, lembaga pendidikan keagamaan surau
dan pesantren secara sosio-historis adalah tempat lahir dan berkembangnya
banyak ulama kharismatik yang mampu menciptakan suasana tenang,
damai dan juga dinamis dengan menekankan pentingnya integrasi atau
kohesi sosial, islam dapat bergumul denga budaya-budaya yang ada di
nusantara.

Islam sebagai agama hadir di seluruh suku bangsa yang ada sebagai
sistem nilai yang menyatu dengan budaya setempat, sehingga hal ini yang
sering dilihat oleh orang diluar suku tersebut dengan islam Minangkabau,
islam Jawa, dan seterusnya. Akumulasi kebudayaan yang menyetubuh
dengan berbagai kultur ini kemudian disebut dengan islam multikultural.

JPMD: Jurnal Pengabdian kepada Masyarakat Desa, Vol.2, No.3, Desember 2021



Advokasi Santri Melalui Pemahaman Islam Multikultur
Untuk Mencegah Islam Radikal Di Lampung Tengah

A.L. Kroeber dan Clyde Kluckhon dalam bukunya Cultural: A Critical
Review of Concepts and Devinitions, telah mengumpulkan kurang lebih 161
defini-si tentang kebudayaan. Dalam garis be-sarnya definisi-definisi
tersebut kemu-dian ditinjau dari berbagai sudut pan-dang. Salah satu
definisi tersebut, kebudayaan dapat ditinjau dari pende-katan genetik yang
memandang kebuda-yaan sebagai suatu produk, alat-alat, benda-benda atau
suatu simbol !

Semen-tara ahli antropologi Leslie White? ber-pendapat bahwa semua
prilaku manusia dimulai dengan penggunaan lambang. Seni, agama, dan
uang melibatkan pe-nggunaan lambang. Kita semua menge-tahui semangat
dan ketaatan yang dapat dibangkitkan oleh agama pada orang yang percaya.
Sebuah salib atau sebuah gambar misalnya dapat mengingatkan kepada
perjuangan dan penganiayaan yang berabad-abad lamanya atau dapat
menjadi pengganti sebuah filsafat atau kepercayaan yang lengkap pada
orang Kristen. Atau sebuah gambar Ka’bah dapat memotivasi seseorang
untuk me-nyempurnakan ibadah dan rukun Islam.

Antara kebudayaan dan agama, dalam pandangan Geertz®, agama seba-
gai sistem kebudayaan. Dalam pan-dangannya kebudayaan sebagai pola
kelakuan yang terdiri dari serangkaian aturan-aturan, pedoman-pedoman,
pe-tunjuk-petunjuk yang digunakan manu-sia untuk mengatur tingkah
lakunya. Dengan demikian, kebudayaan dapat di-artikan dari
pengorganisasian penger-tian-pengertian yang tersimpul dalam simbol-

! Lihat A.L Krober dan Clyde Kluckhonhn, 1952, Cultural: Critical Review of Concept
and Devinitions, Massachussel: The Museum, dalam Musa Asy’ari, 1992, Manusia
Pembentuk Kebu-dayaan dalam al-Qur’an, Yogyakarta: LESFI, h. 93

% Leslie White (1900-1975) adalah se-orang teoritikus besar di bidang antropologi
Amerika Utara, yang melihat kebudayaan seba-gai kumpulan dari ketiga komponen, yakni
komponen tekno-ekonomis, komponen social, dan komponen ideology. Lihat di William A.
Haviland, Antropologi, Jakarta: Erlangga, 1985, h.339.

® Geertz memiliki nama lengkap Clifford Geertz, lahir di San Francisco, pada tanggal 23
Agustus 1926, di Amerika Serikat. la adalah se-orang antropolog yang sering melakukan
kajian di Indonesia, yang berhubungan dengan agama dan masyarakat, dan kemudian
memperkenal-kan antropologi Indonesia ke dunia luar. Kajian dan penelitiannya dalam
bidang antropologi tertuang dalam karyanya “The Religion of Java” yang telah
diterjemahkan dalam bahasa Indone-sia “Abangan, Santri dan Priyayi dalam masya-rakat
Jawa”. Ia juga dikenal sebagai antropolog yang mengembangkan paradigma simbolik-
interpretatif yang banyak menemukan tempat di Indonesia karena pluralitas bangsa
Indonesia. Baca: Nur Syam, Madzhab-madzab Antropologi, Yogyakarta: LKIS, 2007, h.11-
13.

JPMD: Jurnal Pengabdian kepada Masyaraat Desa, Vol. 2, No. 3, Desember 2021

3



4 | Ahmad Mukhlisinl, Irhamuddinl, Jauharotun Nafisah’

simbol yang berkaitan dengan ekspresi manusia. Karena itu Geertz
kemudian memahami agama tidak saja sebagai seperangkat nilai di luar
manu-sia tetapi juga merupakan sistem pengetahuan dan sistem simbol yang
memungkinkan terjadinya pemaknaan.

Itulah sebabnya secara historis Islam datang ke berbagai belahan
Nusantara dengan suasana yang relatif damai nyaris tanpa ketegangan dan
konflik. Islam dengan mudah dapat diterima oleh masyarakat sebagai se-
buah agama yang membawa keda-maian, meskipun pada masa itu
masyarakat telah beragama dan me-miliki kepercayaan tersendiri baik
animisme, dinamisme, Hindu maupun Budha. Penyebaran Islam menyebab-
kan munculnya corak dan varian Islam yang memiliki kekhasan dan
keunikan. Hal ini harus disadari bahwa eksistensi Islam di Indonesia tidak
pernah tunggal.

Dalam mempercepat perkembang-an masyarakat, kita tidak pernah me-
ngesampingkan kiprah Walisongo.* Mereka selalu menghargai tradisi dan
budaya asli dalam menyebarkan agama Islam. Metode mereka sesuai
dengan ajaran Islam yang lebih toleran dengan budaya lokal. Hal ini juga
merupakan kemasyhuran cara-cara persuasif yang dikembangkan Walisongo
dalam meng-islamkan Pulau Jawa atas kekuatan Hindu-Budha pada abad 15
dan 16 M. Apa yang terjadi adalah bukan suatu intervensi, tetapi lebih pada
akulturasi dan hidup berdampingan secara damai. Ini merupakan suatu
ekspresi dari “budaya Islam” yaitu ulama sebagai agent of change, dipahami
secara luas telah memelihara dan menghargai tradisi lokal dengan cara
subordinasi budaya tersebut terhadap nilai-nilai Islam.

Munculnya gerakan-gerakan politik dan intelektual yang dimotori oleh
beraneka macam kelompok seperti kelompok masyarakat adat, kelompok
minoritas suku bangsa, kelompok etnis-kultural, kelompok imigran baik
yang lama maupun yang baru, kaum feminis, kelompok gay dan lesbian,
dan kelompok pecinta lingkungan (the greens). Kelompok-kelompok ini
mewakili praktek, gaya hidup, pandangan dan cara hidup yangberbeda.
dalam sejumlah hal ditentang oleh kultur yang dominan dalam masyarakat
luas.

* Walisongo biasanya dihubungkan deng-an sufisme Jawa masa-masa awal. Wali lebih
kurang diartikan sebagai “orang suci”, sedang-kan songo dalam bahasa Jawa berarti
Sembilan. Walisongo berarti Sembilan orang suci yang diyakini telah mengislamkan Jawa
pada abad ke-15 dan 16 M. Baca: Anasom (ed), Merumuskan Kembali Interelasi Islam-
Jawa, Yogyakarta: Gama Media bekerjasama dengan Pusat Kajian Islam dan Budaya Jawa
IAIN Walisongo Semarang, 2004, h.xiv

JPMD: Jurnal Pengabdian kepada Masyarakat Desa, Vol.2, No.3, Desember 2021



Advokasi Santri Melalui Pemahaman Islam Multikultur
Untuk Mencegah Islam Radikal Di Lampung Tengah

Meskipun di antara kelompok ini ada yang begitu berbeda sehingga
sulit untuk berbagi agenda filsafat dan politis yang sama, mereka semua
bersatu dalam hal menentang pandangan masyarakat luas yang
cenderung menyamaratakan atau menggolong-golongkan karena didasarkan
pada keyakinan pokok, bahwa hanya ada satu jalan yang benar dan normal
untuk memahami dan menstrukturkan wilayah-wilayah kehidupan. Dengan
cara mereka sendiri, kelompok-kelompok ini menghendaki agar masyarakat
mengenali legitimasi atas perbedaan-perbedaan mereka, khususnya
pandangan-pandangan yang dalam kacamata mereka bukan pandangan yang
remeh temeh atau insidentil namun pandangan yang sungguh-sungguh
berangkat dari dan membentuk identitas mereka. Meskipun istilah
identitasterkadang menggelembung sedemikian rupa sehingga seolah-olah
mencakup hampir segala sesuatu yang memberi ciri pada seorang individu
atau kelompok tertentu, para pembela kelompok-kelompok pergerakan ini
menggunakan istilah “identitas” untuk mengacu pada karakteristik-
karakteristik tertentu yang dipilih atau diwariskan (sudah dibawa sejak lahir)
yang menggambarkan mereka sebagai jenis orang atau kelompok yang
tertentu dan membentuk bagian utuh dari pemahaman mereka atas jati diri
mereka. Kelompok-kelompok pergerakan ini dengan demikian menjadi
bagian tak terpisahkan dari perjuangan pengakuan identitas dan perbedaan
atau, lebih persisnya, perbedaan-perbedaan yang terkait dengan identitas.

Meskipun gerakan-gerakan baru ini sering dimasukkan di dalam payung
istilah multikulturalisme, namun multikulturalisme pada kenyataannya
hanya mengacu pada beberapa saja. Multikulturalisme bukan melulu soal
perbedaan dan identitas pada dirinya sendiri namun juga menyangkut hal-
ihwal yang tertanam dan ditunjang oleh budaya, yaitu seperangkat
kepercayaan dan praktek yang lewatnya sekelompok orang memahami jati
diri mereka dan mengatur hidup baik individu maupun kolektif. Indonesia
merupakan Negara yang terdiri dari 33 provinsi. Hal tersebut
memungkinkan adanya perbedaan-perbedaan yang sangat beragam. Mulai
dari ras, suku, budaya, bahasa maupun agama. Perbedaan — perbedaan itulah
yang melopori terbentuknya semboyan Bhineka Tunggal Ika. Dengan tujuan
agar tidak tumbuh perpecahan di Indonesia. Namun lambat laun, masyarakat
tak lagi mengenal semboyan tersebut. Mereka besar akan ego masing-
masing, saling merasa paling baik dan benar. Hingga timbullah perpecahan

JPMD: Jurnal Pengabdian kepada Masyaraat Desa, Vol. 2, No. 3, Desember 2021

5



6 | Ahmad Mukhlisinl, Irhamuddinl, Jauharotun Nafisah’

diantara masyarakat. Bahkan nyawa seakan tak lagi ada harganya,
pembunuhan dimana-mana. Pembantaian merajalela. Mereka
mengatasnamakan harga diri, hingga tak peduli lagi dengan saudara sendiri.

Dari sinilah Fasilitator ingin melihat lebih dekat dan memberikan
pemahaman terhadap masyarakat tentang islam multikurtur melalui
advokasi terhadap santri dilampung tengah dalam pemahaman islam
multikultur.

Metode penelitian

Dalam pendampingan yang dilakukan peneliti dalam pengabdian ini, di
sini peneliti menggunakan metode atau model penelitian Community Based
Research. Secara bahasa, istilah ini bisa diterjemahkan menjadi Penelitian
berbasis Masyarakat. > CBR sendiri didefinisikan beragam mulai dari
sebagai bentuk baru gerakan penelitian sampai pada model penelitian. Disini
sebagai model penelitian tranformatif yang diselenggarakan berdasarkan
prinsip prinsip pemberdayaan masyarakat., kolaburasi, dan perubahan sosial
yang menempatkan masyarakat yang peduli berperan serta bukan sebgai
subjek penelitian setatpi sebagai mitra kerjasama dan agen perubahan.
Dalam CBR peneliti dipandang sebagai alat untuk memberdayakan anggota
masyaraat sebagai mitra untuk memproduksi pengetahuan (bersama
kalangan akdemik, organisasi masayarakat sipil, dan pemangku kepentingan
lainya) yang dilakukan untuk mengumpulkan informasi dan mengupayakan
perubahan untuk persoalan persoalan penting masyarakat. °

Community-Based Research (CBR) merupakan salah satu metode
penelitian dengan pendekatan berbasis komunitas (community-based
approach) dan dengan konsekuensi paradigmatik bertumpu pada partisipasi
aktif komunitas. Pendekatan ini menitik beratkan peran aktif komunitas
dalam menyusun perencanaan, pelaksanaan, dan evaluasi hasil riset.

Dalam hal ini, peneliti berperan utama sebagai fasilitator atau
pendamping atau narasumber, yang bersama-sama  komunitas
merencanakan, melaksanakan, dan mengevaluasi program-program riset.

Community-Based Research (CBR) tidak memiliki kekhususan metode
yang digunakan, sebab yang menjadi ukuran utamanya adalah kemanfaatan
data yang diperoleh bagi komunitas. Hal ini berarti Community-Based

>Tim penyusun CBR UIN Sunan Ampel Surabaya, Community Based Research; suatu
pengantar. LP2M UIN Sunan Ampel, 2015 him. 28
®Tim Penyusun CBR., him 29

JPMD: Jurnal Pengabdian kepada Masyarakat Desa, Vol.2, No.3, Desember 2021



Advokasi Santri Melalui Pemahaman Islam Multikultur | 7
Untuk Mencegah Islam Radikal Di Lampung Tengah

Research (CBR) bisa menggunakan metode pengumpulan data kualitatif,
kuantitatif, dan metode-metode lainnya yang relevan dengan konteks
penelitian.

Jadi, metode Community-Based Research (CBR) ditentukan oleh tiga
prinsip: (1) adanya kolaborasi antara peneliti dan komunitas; (2) validasi
terhadap pengetahuan yang dimiliki komunitas dan adanya berbagai cara
utuk mengumpulkan dan menyebarkan informasi; dan (3) adanya perubahan
sosial sebagai sarana utama untuk mencapai keadilan social

Hasil dan Pembahasan

Setelah melakukan pendampingan maka pendamping memperoleh data
bahwasanya Pondok Pesantren adalah istilah yang tidak asing lagi bagi
masyarakat Lampung Tengah, sebab pondok pesantren dari zaman dahulu
sampai sekarang telah banyak melahirkan para cendekiawan yang ahli
agama. Kemampuan lulusan pesantren tidak dapat dipandang sebelah mata,
karena lulusan pesantren membuktikan jika Kiprahnya dalam memajukan
dan mencerdeakan umat selalu ada setiap waktunya.

Keberadaan Pesantren sebagai lembaga pendidikan Islam di Tanah air
mempunyai andil yang sangat besar dalam pembentukan karakter
masyarakat bangsa Indonesia. Negara Indonesia memiliki banyak daerah-
daerah yang berbasis pesantren terutama di pulau jawa dan pulau-pulau
lainya. Dalam kehidupan masyarakat bangsa Indonesia memiliki potensi
keberagaman berbagai hal baik kultur, maupun sosial. ( different culture and
social ), yang menyatu dalam kesatuan ( unity diversity ) sebagai Negara
Kesatuan Republik Indonesia.

Pesantren-pesantren yang ada disekitar Kkita telah memberikan
kontribusi besar terhadap pembentukan mental spiritual yang riligius,
disamping itu masyarakat bangsa Indonesia memiliki potensi budaya sosial
yang mencerminkan sifat dan watak kepribadian yang luhur dan beretika
sehingga dimata dunia internasional akan disgani dan di hormati,
dikarenakan kita sebagai bangsa yang bermartabat juga memiliki pandangan
hidup dan nilai-nilai budaya yang santun meski kita harus optimis dan
percaya diri dengan menunjukan sifat jati diri bangsa Indonesia terbaik yang
senantiasa diaktualisasikan dalam kehidupan diri kita masing-masing dalam
komponen masyarakat umum sebagai bangsa Indonesia.

JPMD: Jurnal Pengabdian kepada Masyaraat Desa, Vol. 2, No. 3, Desember 2021



8 | Ahmad Mukhlisinl, Irhamuddinl, Jauharotun Nafisah’

Dewasa ini keberadaan Pesantren sebagai lembaga pendidikan Islam
dengan perkembanganya mulai diterima oleh banyak kalangan masyarakat,
maka sekarang banyak yang melirik pada dunia pendidikan di pesantren,
dan juga para penyelenggara pendidikan ( stake holder ) dewasa ini banyak
mengadopsi system pendidikan ala pesantren sehingga banyak bermunculan
lembaga pendidikan ditengah masyarakat seperti system pendidikan
pesantren plus, pendidikan terpadu, pendidikan boarding school, pendidikan
pesantren modern dsb. Dengan segala peraturanya masing-masing,. Akan
tetapi perlu kita menyadari bahwa ada dari sebagian masyarakat masih
mempunyai presepsi dan pemahamam bahwa ruang lingkup pendidikan
dalam pesantren hanya terbatas berkisar mengurus pendidikan yang bersifat
tradisional ( traditional education ) yang membuat keterbelakangan dalam
kemajuan tehnology ( modern tehnology lost ) tetapi banyak pula yang
panatik bahwa pesantren merupakan sarana media pendidikan yang ideal
dalam perkembangan pendidikan saat ini dan untuk waktu yang akan datang
( future education ) maka banyak diantara masyarakat yang menerima dan
memilih lembaga pendidikan pesantren sebagai alternatif sarana pendidikan
yang paling tepat bagi putra-putrinya.

Pakta dalam kehidupan bermasyarakat bahwa sarana lembaga
pendidikan pesantren itu banyak mencetak dan menghasilkan lulusan-
lulusan siswa atau peserta didik para santri yang mampu dan bisa menjadi
panutan masyarakat ketika kembali ditengah lingkungan masyarakat dan
banyak menjadi orang sebagai figur utama, karena banyak memiliki
kemampuan dalam pengetahuan tentang agama Islam diantaranya banyak
menjadi orang yang alim, ustadz dan tokoh masyarakat yang disegani.

Keberadaan Pesantren sebagai lembaga pendidikan Islam dalam sejak
dulu sampai sekarang mempunyai peranan yang sangat penting dalam
memberdayakan masyarakat bangsa Indonesia yang religius dan sebagai
komunitas masyarakat kecil yang mempunyai keunikan tersendiri. Dalam
lingkungan pesantren tradisi-tradisi sosial kemasyarakatan masih tetap utuh
tidak tergerus oleh perkembangan jaman misalnya upacara khaul diadakan
setiap tahun dimana berbagai masyarakat akan menghadiri untuk
mempererat silaturahmi baik sebagai keluarga santri atau alumni kepada
para keluarga Kyai, ustadz disamping itu sebagai rasa hormat ( ta’dhim )
kepada mereka yang berjasa dalam mengembangkan pesantren. Dan juga
kegiatan ini memiliki makna spiritual yang tidak bisa diukur oleh nalar kita.

JPMD: Jurnal Pengabdian kepada Masyarakat Desa, Vol.2, No.3, Desember 2021



Advokasi Santri Melalui Pemahaman Islam Multikultur
Untuk Mencegah Islam Radikal Di Lampung Tengah

Pesantren disamping sebagai sarana lembaga pendidikan Islam akan
tetapi juga sebagai penempaan pembelajaran mental dan fisik ( fisicly and
mentally learning ) para santrinya atau peserta didiknya dengan khasnya
yang unik dan sekarang keberadaan pesantren secara tidak langsung
mempunyai Kketerkaitannya dengan perkembangan dan kemajuan jaman
sekarang ini.

Di era globalisasi ini dimana perkembangan di bidang ilmu
pengetahuan dan technology yang modern mempunyai pengaruh yang besar
terhadap perkembangn dunia pendidikan khususnya di pesantren. dimana
dalam pesantren telah terjadi perubahan dalam proses pembelajaran yang
dapat mempadukan mental dan kepribadian islami dengan memiliki
pengetahuan tehnologi bagi para santri atau peserta didik.

Perkembangan dan perubahan sistem informasi dan technology (
technology and information system cange ) dapat mempengaruhi
perkembangan masyarakat secara umum didunia. Sehingga dapat
menimbulkan perubahan-perubahan yang signifikan dalam kehidupan
masyarakat dalam hal kebutuhan hidup ( life need ) dan juga dalam gaya
hidup ( life style) .

Pesantren dengan segala ciri khasnya akan senantiasa memberikan
kontribusinya terhadap pembentukan dalam pembangunan manusia
seutuhnya dalam lingkungan masyarakat yang religius dan akan menjadi
obor sebagai penerang dalam kegelapan dan mampu akan memercikkan
cahaya-cahaya yang indah dan mengagumkan yang biasa membuat kita
terkesan, juga diharapkan mampu menghasilkan perubahan-perubahan
dalam masyarakat sekitar dari kebodohan menjadi berilmu, dari kedhaliman
menjadi cahaya iman, dari kemaksiatan menjadi taubat yang sungguh dan
lain-lain. Ini berkat gigihnya pengelola para pondok pesantren dalam
berusaha mengembangkan dan mensyiarkan ajaran agama Islam ditengah
kehidupan masyarakat yang masih jauh tertinggal untuk memahami dan
mengamalkan ajaran agama Islam sebagai kewajiban atas pribadinya (
individual self)

Di era globalisasi ini dimana jangkauan informasi dari berbagai belahan
dunia sudah menjadi satu sejagat (global information ), maka perkembangan
dalam dunia khususnya dalam Negara-negara yang maju cepat sekali yang
berkaitan dengan informasi masalah kehidupan manusia baik menyangkut

JPMD: Jurnal Pengabdian kepada Masyaraat Desa, Vol. 2, No. 3, Desember 2021

9



10 | Ahmad Mukhlisinl, Irhamuddinl, Jauharotun Nafisah’

ekonomi, sosial dan budaya. Gerak ruang dan lingkupnya sangat sedikit
sekali sehingga dengan kecanggihan telekomunikasi yang cepat dan modern
mudah diakses yang dilakukan oleh Negara-negara maju ( modern country )
kenegara lainya. Kita bangsa Indonesia sebagai Negara berkembang tentu
kita akan mendapat imbasnya positif atau negatifnya, disamping itu kita
harus bisa beradaptasi dan berperan aktif dalam menerima dampak dari
system kerja kecanggihan alat komunikasi yang diciptakan oleh Negara-
negara maju itu. Kecanggihan technology modern mempunyai peranan yang
sangat besar sebagai media menciptakan SDM pada masyarakat bangsa kita
Oleh karenanya dengan tekhnologi, kita dapat memanfaatkan dan
menggunakanya dalam pemberdayaan kualitas masyarakat belajar ( learning
sociaty ) yang lebih baik dan maju.

Keberadaan pesantren dewasa ini sangat dibutuhkan bagi masyarakat
sekitarnya ( need’s social around ), dan masyarakat umum oleh karena itu
dengan berbagai media yang dapat menghantarkan aktivitas secara
menyeluruh dapat memberikan kontribusi yang lebih terhadap masyarakat
sekitarnya dengan memanfaatkan fasilitas-fasilitas yang ada untuk umum
misalnya pihak pesantren melakukan kegiatan bakti dakwah dimasyarakat
sekitar. Mengadakan penyiaran informasi keagamaan, baik melalui Radio,
TV, Bulletin, tabloid atau majalah yang regular dan dalam pesantren harus
bisa dan memanfaatkan fasilitas informasi dengan peralatan yang modern
sebagai media dalam pemberdayaan SDM masyarakat yang religius pada
umumnya.

Disamping itu pesantren adalah lembaga pendidikan non pormal yang
sangat berperan aktif dalam mengembangkan dan membangun manusia
secara keseluruhan ( totally develop human ) baik dalam pembangunan
jasmani maupun rohani yang dapat menumbuhkan masyarakat yang madani
di Indonesia, baldatun tayyibatun ghafur.

Nuansa pesantren dalam perkembangan secara fisik tentu akan
mengalami perkembangan yang sangat pesat (fast development building
)yang menyangkut pembangunan-pembangunan yang berkaitan dengan
sarana dan prasarana seiring dengan perkembangan jaman dewasa ini, akan
tetapi perlu dijadikan renungan bagi para pengelola pendidikan baik formal
atau non formal dalam lingkungan pesantren bahwa secara subtansi bahwa
pendidikan pesantren adalah merupakan agen perubahan terhadap aktivitas
masyarakat belajar secara umum sehingga masyarakat dengan berbagai latar
belakang ekonomi berbeda mampu menyerap dan menuntut ilmu

JPMD: Jurnal Pengabdian kepada Masyarakat Desa, Vol.2, No.3, Desember 2021



Advokasi Santri Melalui Pemahaman Islam Multikultur
Untuk Mencegah Islam Radikal Di Lampung Tengah

pengetahuan agama atau umum sebagai realisasi atas perintah dan
kewajiban menuntut ilmu sebagai mana sabda Nabi Muhammad SAW yang
artinya : Mencari ilmu itu wajib bagi setiap muslim laki-laki dan muslim
perempuan “. Dan juga menciptakan masyarakat belajar yang mampu
beradaptasi dengan kondisi dan situasi sesuai dengan perkembangan jaman (
sebagai hubungan hablum mina nnas ) memahami dan mengamalkan nilai-
nilai ajaran agama islam dalam kehidupan sehari-hari sebagai kewajiban dan
tanggung jawab kepada sang khalik ( sebagai hubungan hablum mina Allah
), keterkaitan itu semua perlu ada dukungan dari berbagai pihak baik
masyarakat atau pemerintah yang mempunyai kebijakan dalam
mengembangkan dan memberdayakan pendidikan pada seluruh masyarakat
bangsa Indonesia

Pondok Pesantren yang ada di Lampung ini terdiri dari Pondok
Pesantren Modern dan Pondok Pesantren Salafyah, yang mana didalamnya
pesantren tersebt diajarkan berbagai keilmuan ataupun multidisipliner
keimuan sebagai bekal untk kehidupan didalam masyarakat, dan kepada
santri ditanamkan jiwa cinta tanah air agar tidak terjadi faham-faham radikal
dilingkungan lampung tengah khususnya dan umumnya di Indonesia.
Diskusi
Islam Nusantara

Secara sosiologi islam nusantara adalah islam distingtif sebagai hasil
interaksi, kontekstualisasi, atau interaksi antara individu dengan individu,
individu dengan masyarakat disesuaikan dengan keadaan pribumi
(indigenisasi) dan disesuaikan dengan sifat kedaerahan (vernakularisasi)
islam universal dengan realitas sosial, budaya dan agama di Indonesia.’
Islam nusantara yang kaya dengan warisan islam menjadi harapan renaisans
peradaban islam global yang akan berakulturasi dengan tatanan dunia baru.®

Secara filosofis islam nusantara adalah islam secara proses perpaduan
dari beberapa paham-paham atau aliran agama/kepercayaan (sinkretik) yang
merupakan gabungan nilai islam yang mencangkup sejarah lebih detail

" Badri Yatim, Sejarah Peradaban Islam, (Jakarta: PT RajaGrafindo, 1984), him, 3.
8(www.bbc.com/indonesia/berita_indonesia/2015/06/150614_indonesia_islam_nusantar
a) diakses pada tanggal 09 Oktober 2017

JPMD: Jurnal Pengabdian kepada Masyaraat Desa, Vol. 2, No. 3, Desember 2021

11



12 | Ahmad Mukhlisinl, Irhamuddinl, Jauharotun Nafisah’

(teologis) dengan nilai-nilai tradisi lokal (non-teologis), budaya dan adat
istiadat di tanah air.’

Secara historis islam nusantara adalah sebagai hasil ijma dan ijtihad
para ulama nusantara dalam melakukan istinbath terhadap al-muktasab min
adillatiha-tafshiliyah.’® Islam nusantara adalah idrakul hukmi min dalilihi
ala sabili-rujhan. Islam nusantara memberi karakter bermazhab dalam teks-
teks para ulama nusantara untuk menyambungkan kita dengan tradisi
leluhur kita, untuk dihormati, dan untuk kita teladani.*!

Secara politik islam nusantara dari kaca politik Kkita tidak bisa menutup
mata bahwa efek pemilihan presiden masih terasa hingga saat ini. Sehingga
apapun kebijakan dan isu yang terjadi ditanah air, pada akhirnya hanya
terbagi menjadi nomer satu atau salam dua jari (Presiden Joko Widodo).
Lihat saja saat pernyataan Mentri Agama soal tidak perlu ada paksaan
menutup warung ketika ramadhan. Begitu juga dengan munculnya istilah
Islam nusantara, rakyat oposisi langsung menyebutkan baju baru dari
liberal.

Perkembangan Islam di Nusantara sosok Walisongo mempunyai
peranan yang sangat besar dalam pengembangan islam di Indonesia. Bahkan
mereka adalah perintis utama dalam bidang dakwah islam di indonesia.
Sekaligus pelopor penyiaran agama islam di nusantara ini. “Wali” adalah
singkatan dari perkataan Arab Waliyullah dan itu bermaksud “orang yang
mencintai Allah dan dicintai Allah” sedangkan “songo” juga perkataan jawa
yang bermaksud sembilan. Jadi “walisongo” merujuk kepada wali sembilan
yakni sembilan orang yang mencintai dan dicintai Allah. Mereka diberi
gelaran yang sedemikian karena mereka dianggap penyiar-penyiar agama
islam yang terpenting. Karena sesungguhnya mereka mengajar dan
menyebarkan islam. Disamping itu, islam juga merupakanpara intektual
yang menjadi pembaharu masyarakat pada masanya.

Dijelaskan bahwa wilayah nusantara yang mula-mula dimasuki Islam
adalah pantai barat pulau Sumatra dan daerah Pasai yang terletak di Aceh
utara yang kemudian di masing-masing kedua daerah tersebut berdiri

°(www.bbc.com/indonesia/berita_indonesia/2015/06/150614 _indonesia_islam_nusantar
a)diakses pada tanggal 09 Oktober 2017

19 5aid Aqgil husain Al Munawar, AL-Qur’an, (Jakarta: Ciputat Pers, 2002), hm, 56.

1 (www.republika.co.id/berita/kolom/resonansi/15/06/17/ng3f9n-islam-nusantara-1)
diakses pada tanggal 09 Oktober 2017

http://kelompok8studis.blogspot.co.id/2016/04/makalah-studi-islam-tentang-
islam.html-diakses tanggal 08 Oktober 2017

JPMD: Jurnal Pengabdian kepada Masyarakat Desa, Vol.2, No.3, Desember 2021



Advokasi Santri Melalui Pemahaman Islam Multikultur
Untuk Mencegah Islam Radikal Di Lampung Tengah

kerajaan Islam yang pertama yaitu kerajaan Islam Perlak dan Samudra
Pasai. Kerajaan Aceh ini mempunyai peranan penting dalam penyebaran
Agama Islam ke seluruh wilayah nusantara. Para da’i, baik lokal maupun
dari timur tengah terus berusaha menyampaikan ajaran Islam keseluruh
wilayah nusantara.™

Ribuan pulau yang ada di Indonesia, sejak lama telah menjalin
hubungan dari pulau ke pulau. Baik atas motivasi ekonomi maupun motivasi
politik dan kepentingan kerajaan. Hubungan ini pula yang mengantar
dakwah menembus dan merambah Celebes atau Sulawesi. menurut catatan
company dagang potugis pada tahun 1540 saat datang ke sulawesi, tanah ini
sudah di temui pemukiman muslim di beberapa daerah.

Istilah Islam Nusantara akhir-akhir ini mengundang banyak perdebatan
sejumlah pakar ilmu-ilmu keislaman.Sebagian menerima dan sebagian
menolak. Alasan penolakan mungkin adalah karena istilah itu tidak sejalan
dengan dengan keyakinan bahwa Islam itu satu dan merujuk pada yang satu
(sama) yaitu Al-Qur’an dan As-Sunah.**

Dalam pengertian hukum yang ini kita sah dan wajar menambahkan
pada ‘Islam’ kata deiksis, seperti Islam Nusantara, Islam Amerika, Islam
Mesir, dan seterusnya. Makna Islam Nusantara tak lain adalah pemahaman,
pengamalan, dan penerapan Islam dalam segmen figih mu’amalah sebagai
hasil dialektika antara nash, syari’at, dan ‘urf, budaya, dan realita di bumi
Nusantara. Dalam istilah “Islam Nusantara”, tidak ada sentimen benci
terhadap bangsa dan budaya negara manapun, apalagi negara Arab,
khususnya Saudi sebagai tempat kelahiran Islam dan bahasanya menjadi
bahasa Al-Qur’an.®

Islam dan Budaya Lokal
Menurut Denys Lombard kaum muslimin sebagai suatu kebulatan ada-
lah sesuatu yang mustahil.*® Islam di Indonesia memang tampak berbeda

3 Abuddin Nata, Metodologi Studi Islam, (Jakarta: PT RajaGrafindo Persada, TT), him,
109

Yhttp://kelompok8studis.blogspot.co.id/2016/04/makalah-studi-islam-tentang-
islam.html-diakses pada tanggal 08 Oktober 2017

> Abdul Rozak, Rosihon Anwar, Imu Kalam, (Bandung:Pustaka Setia, TT), him, 78

18 L ombard, Denys, “Nusa Jawa Silang Budaya”, terjemahan, Jakarta: Gramedia, 1996,
h 86.

JPMD: Jurnal Pengabdian kepada Masyaraat Desa, Vol. 2, No. 3, Desember 2021

13



14 | Ahmad Mukhlisinl, Irhamuddinl, Jauharotun Nafisah’

dengan Islam di berbagai belahan dunia lain, terutama dengan tata cara yang
dilakukan di jazirah Arab. Persentuhan antara tiga hubungan kepercayaan
pra Islam (animisme, Hindu dan Budha) tetap hidup mewarnai Islam dalam
pe-ngajaran dan aktivitas ritual pemeluk-nya. Karena itu menurut Martin
Van Bruinessen'’, Islam khususnya di Jawa, sebenarnya tidak lebih dari
lapisan tipis yang secara esensial berbeda dengan transendentalisme
orientasi hukum Islam di wilayah Timur Tengah. Hal ini disebabkan kerena
praktek keagamaan orang-orang Indonesia banyak dipenga-ruhi oleh agama
India (Hindu dan Budha) yang telah lama hidup di kepulauan Nusantara,
bahkan lebih dari itu dipengaruhi agama-agama penduduk asli yang memuja
nenek moyang dan dewa-dewa serta roh-roh halus.

Hal ini dapat dipahami karena setiap agama tak terkecuali Islam, tidak
lepas dari realitas dimana ia berada. Islam bukanlah agama yang lahir dalam
ruang yang hampa budaya. Antara Islam dan realitas, meniscayakan adanya
dialog yang terus berlangsug secara di-namis.”® Ketika Islam menyebar ke
Indonesia, Islam tidak dapat terlepas dari budaya lokal yang sudah ada
dalam masyarakat. Antara keduanya menisca-yakan adanya dialog yang
kreatif dan dinamis, hingga akhirnya Islam dapat diterima sebagai agama
baru tanpa harus menggusur budaya lokal yang sudah ada. Dalam hal ini
budaya lokal yang berwujud dalam tradisi dan adat masyarakat setempat,
tetap dapat dila-kukan tanpa melukai ajaran Islam, sebaliknya Islam tetap
dapat diajarkan tanpa mengganggu harmoni tradisi masyarakat.

Dialog kreatif antara budaya lokal tidaklah berarti “mengorbankan”
Islam, dan menempatkan Islam kultural seba-gai hasil dari dialog tersebut
sebagai jenis Islam yang “rendahan” dan tidak bersesuaian dengan Islam
yang “murni”—yang ada dan berkembang di jazirah Arab™®, tapi Islam

7" Bruinessen, Martin Van, “Global and Local in Indonesia Islam” dalam Southeast
Asian Studies, Kyoto: vol 37, No 2, 1999, h 46-63.

8 Bahkan jika ditelusur lebih jauh, Islam pun merupakan produk lokal yang
diuniversalkan dan ditrandensi. Dalam konteks Arab yang dimaksud dengan Islam sebagai
produk lokal adalah Islam yang lahir di Arab, tepatnya di daerah Hijaz untuk menjawab
persoalan-persoalan yang ada dan berkembang saat itu. Islam Arab itu berkembang ketika
bertemu dengan kebudayaan lain, termasuk Indonesia. Maka dalam hal ini Islam senantiasa
mengalami dinamisasi kebudayaan dan peradaban. Baca, “Pergumulan Hukum Islam dan
Budaya Sasak; Mengarifi Figh Islam Wetu Telu” dalam Jurnal ISTIORO’, Jurnal penelitian
Islam Indonesia, Volume 06, no 1, 2007. h. 174.

° Geertz misalnya memandang Islam, bahwa sebenarnya Islam tidak memiliki
pengaruh signifikan dalam budaya Jawa. Islam yang disebarkan di Jawa, dinilainya Islam
yang sudah ditumpulkan dan dibelokkan ke dalam mistik India. Islam yang demikian
terputus dari pusat ortodoksinya di Mekkah dan Kairo. De-ngan demikian Islam di Jawa

JPMD: Jurnal Pengabdian kepada Masyarakat Desa, Vol.2, No.3, Desember 2021



Advokasi Santri Melalui Pemahaman Islam Multikultur
Untuk Mencegah Islam Radikal Di Lampung Tengah

kultural dapat dilihat sebagai bentuk varian Islam yang sudah berdialektika
dengan realitas di mana Islam berada dan berkembang. Sebagai contoh
agama Hindu yang ada di Bali. Hindu di Bali bukanlah sebagai-mana Hindu
yang ada di tempat kela-hirannya India, tetapi merupakan hasil dari dialog
kultural dan Hindu yang berkembang di Bali. Sehingga interna-lisasi agama
terhadap pemeluknya lebih mudah dipahami dan ajaran-ajarannya dapat
diaplikasikan sebagaimana ideal yang ada dalam agama tersebut.

Menjadi Islam tidak harus menjadi Arab. Islam memang lahir di Arab
tetapi tidak hanya untuk masyarakat Arab. Arabisasi merupakan upaya
politik ber-kedok purifikasi Islam yang berusaha menjadikan Islam menjadi
satu dan seragam®. Dalam pemahaman mereka, Islam kaffah adalah Islam
yang ada dan berkembang di Arab, sehingga seluruh komunitas Islam harus
mengikuti pola keberagamaan yang mereka anut dan mereka praktekkan.
Tradisi dan adat Istiadat setempat bagi mereka meru-pakan bid’ah yang
dapat mencemarkan ajaran Islam yang sesungguhnya.

Namun bagi Abdurrahman Wahid®, Arabisasi atau proses
mengidentifikasi diri dengan budaya Timur Tengah ada-lah akan
tercerabutnya kita dari akar budaya kita sendiri. Lebih dari itu Arabisasi
belum tentu cocok dengan kebutuhan kita. Menurutnya antara agama
(Islam) dan budaya memiliki independensi masing-masing, tetapi ke-duanya
memiliki wilayah yang tumpang tindih. Tumpang tindih agama dan budaya
akan terjadi terus menerus sebagai suatu proses yang akan mem-perkaya

merupakan Islam sinkretis, yang sudah tercampur oleh budaya-budaya lokal yang bercorak
Animisme, Budhisme-Hinduisme. Cliford Geertz, Abangan Santri Priyayi, Jakarta: Dunia
Pustaka Jaya, 1983, h.170.

%0 Ciri utama gerakan Islam ini adalah menjadikan Islam sebagai ideologi politik. Islam
dijadikan dalih dan senjata politik untuk men-diskreditkan dan menyerang siapapun yang
dalam pandangan politik dan pemahaman keagamaannya berbeda dari mereka. Jargon
memperjuangkan Islam sebenarnya adalah memperjuangkan agenda politik tertentu de-
ngan menjadikan Islam sebagai kemasan dan senjatanya. Selain itu dengan dalih mem-
perjuangkan Islam dan membelanya, mereka berusaha keras menolak budaya dan tra-desi
yang selama ini telah menjadi bagian integral kehidupan bangsa Indonesia, dengan meng-
gantikannya dengan tradisi Timur Tengah. Dalam pandangan Gus Dur, ini terjadi karena
mereka tidak mampu membedakan dari kultur tempat Islam di wahyukan. Abdurrahman
Wabhid, 2009, “Musuh Dalam Selimut” sebuah pengantar pada buku llusi Negara Islam:
Ekspansi Gerakan Islam Trans Nasional di Indonesia, Jakarta: The Wahid Institute
bekerjasama dengan Gerakan Bhinneka Tunggal Ika danMa’arif Institute. h. 19-20.

21 Abdurrahman Wahid, Pergulatan Negara, Agama, dan Kebudayaan, Jakarta: Desan-
tara, 2001.

JPMD: Jurnal Pengabdian kepada Masyaraat Desa, Vol. 2, No. 3, Desember 2021

15



16 | Ahmad Mukhlisinl, Irhamuddinl, Jauharotun Nafisah’

kehidupan dan membuatnya tidak gersang. Dari sinilah sebenarnya gagasan
tentang pribumisasi Islam menjadi sangat urgen. Karena dalam pribumisasi
Islam tergambar bagaima-na Islam sebagai ajaran normativ yang berasal
dari Tuhan diakomo-dasikan ke dalam kebudayaan yang berasal dari
manusia tanpa kehilangan identitasnya masing-masing.

Pribumisasi bukan upaya meng-hindarkan timbulnya perlawanan dari
kekuatan-kekuatan setempat, akan tetapi justru agar budaya itu tidak hilang.
Karena itu inti pribumisasi Islam adalah kebutuhan bukan untuk meng-
hindarkan polarisasi antara agama dan budaya. Sebab polarisasi demikian
tidak terhindarkan. Pribumisasi Islam, dengan demikian menjadikan agama
dan budaya tidak saling mengalahkan me-lainkan berwujud dalam pola
nalar keagamaan yang tidak lagi mengambil bentuk yang autentik dari
agama, serta berusaha mempertemukan jembatan yang selama ini
memisahkan antara agama dan budaya. Dalam prakteknya, konsep
pribumisasi Islam ini dalam semua bentuknya dimaksudkan untuk
memberikan peluang bagi keaneka-ragaman interpretasi dalam praktek
kehidupan beragama di setiap wilayah yang berbeda-beda.

Bila ditelusuri lebih jauh, pribumi-sasi Islam di Indonesia merupakan
ke-niscayaan sejarah. Sejak awal perkem-bangannya, Islam Indonesia
khususnya di Jawa adalah Islam pribumi yang disebarkan oleh Walisongo
dan pengi-kutnya dengan melakukan trans-formasi kultural dalam
masyarakat. Islam dan tradisi tidak ditempatkan dalam posisi yang
berhadap-hadapan, tetapi didu-dukkan dalam kerangka dialog kreatif, di
mana diharapkan terjadi transformasi di dalamnya. Proses transformasi
kultu-ral tersebut pada gilirannya menghasil-kan perpaduan antara dua
entitas yaitu Islam dan budaya lokal. Perpaduan inilah yang melahirkan
tradisi-tradisi Islami yang hingga saat ini masih dipraktekkan dalam
berbagai komunitas Islam kultural yang ada di Indonesia.

Tercontoh budaya tradisi Kewarisan masyarakat adat semendo yang
menganut tradisi Tunggu Tubang yang mana pembagian harta waris
diberikan kepada Anak Perempuan tertua, Sistem hukum adat Sumendo
tersebut jika dikaji dalam teori hukum Islam maka terdapat nilai-nilai
kemashlahatan. Kemashlahatan tersebut terletak di dalam menjaga harta
yakni harta peninggalan kedua orang tuanya yang telah meninggal, suapaya
dikelola dan hasilnya untuk kesejahteraan bersama antara saudara. Yang
kedua kemashlahatan perlindungan jiwa, yakni melindungi wanita dari
kejahatan dari unsur manapun jika perempuan harus mencari sumber

JPMD: Jurnal Pengabdian kepada Masyarakat Desa, Vol.2, No.3, Desember 2021



Advokasi Santri Melalui Pemahaman Islam Multikultur
Untuk Mencegah Islam Radikal Di Lampung Tengah

kehidupan bari diluar rumah, sehingga perempuan tertua dijadikan Tunggu
Tubang untuk melindungi dan memanajemen harta peninggalan untuk
kesejahteraan bersama. Dalam teori Islam hal ini sejalan dengan teori
mashalahah Magasyid Asyariah, yakni khifdul mal (melindungi harta) dan
khifdun nafs (melindungi jiwa).?

Dengan demikian dapat dipahami antara agama (Islam) dan budaya
(lokal) masing-masing memiliki simbol-simbol dan nilai tersendiri. Agama
(Islam) adalah simbol yang melambangkan ketaatan kepada Allah.
Kebudayaan (lokal) juga mengandung nilai dan simbol supaya manusia bisa
hidup didalamnya dengan ciri khas kelokalannya. Agma memerlukan sistem
symbol dengan kata lain agama memerlukan kebudayaan agama. Tetapi
keduanya perlu dibedakan . Agama adalah sesuatu yang final, universal,
abadi (perenial), dan tidak mengenal perubahan perubahan (absolut)
sedang-kan kebudayaan bersifat particular, relative dan temporer. Agama
tanpa kebudayaan memang dapat berkembang secara pribadi, tetapi tanpa
kebudayaan agama sebagai kolektifitas tidak akan mendapatkan tempat.

Dengan demikian dialektika antara Islam dan kebudayaan lokal
merupakan sebuah keniscayaan. Islam memberikan warna dan spirit pada
budaya lokal di Jawa, sedangkan kebudayaan lokal memberi kekayaan
terhadap agama Is-lam. Hal inilah yang terjadi dalam dinamika kelslaman
yang terjadi di Indonesia khususnya di Jawa dengan tradisi dan kekayaan
budayanya.

Akulturasi dan Asimilasi

Akulturasi merupakan culture con-tact yang memiliki proses dua arah
(two way process), saling mempengaruhi antara dua kelompok yang
mengadakan hubungan, atau oleh Ortiz disebut transculturation untuk
menunjuk suatu hubungan timbal balik (Reciprocal) antar aspek
kebudayaan.”® Hubungan saling mempengaruhi antara kedua ke-budayaan
tersebut mengakibatkan ter-jadinya perubahan kebudayaan. Menu-rut

22 A. Mukhlishin dkk., “Studi Hukum Islam Terhadap Kewarisan Masyarakat Adat
Semendo Kabupaten Lampung Barat Di Era Kontemporer,” Ulul Albab Jurnal Studi Islam
18, no. 1 (31 Juli 2017): 98.

® Hari Poerwanto, Kebudayaan dan Ling-kungan dalam Perspektif Antropologi,
Yogyakar-ta: Pustaka Pelajar, 2000, h. 107.
JPMD: Jurnal Pengabdian kepada Masyaraat Desa, Vol. 2, No. 3, Desember 2021

17



18 | Ahmad Mukhlisinl, Irhamuddinl, Jauharotun Nafisah’

Redfiel, Linton dan Herskovits®® akulturasi meliputi fenomena yang
dihasilkan sejak dua kelompok yang berbeda kebudayaannya mulai melaku-
kan kontak langsung, yang diikuti pola kebudayaan asli salah satu atau
kedua kelompok tersebut. Sedangkan menurut William A. Hafiland®
akulturasi adalah perubahan-perubahan besar dalam ke-budayaan yang
terjadi sebagai akibat dari kontak antar kebudayaan yang berlangsung lama.

Konsep akulturasi menurut Koentjaraningrat®® adalah suatu bentuk
proses sosial yang timbul bila suatu kelompok manusia dengan suatu kebu-
dayaan tertentu dihadapkan dengan unsur-unsur kebudayaan asing (terjadi
kontak budaya), yang mana unsur-unsur budaya asing lambat laun diterima
dan diolah kedalam kebudayaan sendiri tanpa menghilangkan unsur-unsur
kepribadian kebudayaan sendiri. Proses akulturasi ini sangat penting
khususnya didaerah yang penduduknya plural (terdiri dari beragam suku,
ras, agama, dan lain-lainnya) agar tercipta kehidup-an yang harmonis.

Di Indonesia pada umumnya lebih khusus pada Jawa proses akulturasi
ini berlangsung cukup baik, misalnya akulturasi budaya Islam dengan
budaya lokal, budaya pra Islam dengan budaya Islam, budaya modern
dengan budaya tradisional, masing-masing diterima dan mengalami akul-
turasi satu sama lain tanpa harus kehilangan identitasnya sendiri.

Dari dua proses interaksi atau komunikasi ini, akan menghasilkan
percampuran antara budaya yang ber-interaksi yang selanjutnya dijadikan
sebagai kebudayaan kolektif yang dipakai bersama. Dalam pengertian ini
muncul istilah Asimilasi budaya. Asi-milasi adalah perpaduan dua atau
lebih kebudayaan, kemudian menjadi satu kebudayaan baru tanpa adanya
unsur-unsur paksaan.?’ Proses ini bisa terjadi ketika ada dua kelompok atau
lebih masyarakat dengan kebudayaan yang berbeda saling berinteraksi atas
dasar sikap terbuka, sikap toleran, dari masing-masing kelompok. Biasanya

* Redfiel, Linton, dan Herskovits dalam Robert. H. Lauer, Perspektif Tentang
Perubahan Sosial, Jakarta: Rienika Cipta, 1993,. h. 403.

? Menurutnya akulturasi terjadi bila ke-lompok-kelompok individu yang memiliki
kebudayaan yang saling berhubungan secara langsung dengan intensif, kemudian timbul
perubahan-perubahan besar pada pola kebu-dayaan dari salah satu atau kedua kebudayaan
yang bersangkutan. Di antara variabel-variabelnya adalah tingkat perbedaan kebuda-yaan,
keadaan, intensitas, frekuensi dan sema-ngat persaudaraan dalam hubungannya, siapa yang
dominan, dan siapa yang tunduk, dan apakah datangnya pengaruh itu timbale balik atau
tidak. Baca William A. Haviland, Antropologi, jil. Il, Jakarta Erlangga, Jilid 2, 1985, h.
263.

% Koentjaraningrat, Masalah Kebudayaan dan Integrasi Nasional”, Jakarta: UI Press,
1993, h. 248.

" Mudzirin Yusuf, Islam dan Budaya Lokal, Yogyakarta:Teras, tth, h. 89.

JPMD: Jurnal Pengabdian kepada Masyarakat Desa, Vol.2, No.3, Desember 2021



Advokasi Santri Melalui Pemahaman Islam Multikultur
Untuk Mencegah Islam Radikal Di Lampung Tengah

asimilasi terjadi secara perlahan dan sangat evolutif dalam waktu yang
relatif panjang, hingga tanpa terasa mereka mempunyai kebudayaan baru
hasil dari campuran diantara yang berinteraksi. Kebudayaan sebagai hasil
interaksi selanjutnya menjadi kesepakatan ber-sama dalam sebuah ikatan
masyarakat.

Interaksi budaya baik akulturasi maupun asimilasi dapat terjadi dalam
lingkup antar individu maupun antar kelompok. Dalam lingkup individu,
proses interaksi dalam bentuk komu-nikasi akan membentuk kesepa-katan
bersama yang selanjutnya dipakai bersama, bahkan menjadi pengikat antar
sesama mereka. Jika masing-masing buah pikiran merupakan buda-ya, maka
hasil komunikasi tersebut adalah menjadi budaya bersama, atau yang
disebut dengan budaya kolektif. Proses itu bisa terjadi dalam satu wila-yah
tertentu, sehingga terbentuk apa yang disebut dengan budaya lokal. Para
antropolog mencatat beberapa hal yang akan terjadi dalam akulturasi:*®

Kesimpulan

Agama seba-gai sistem kebudayaan. Dalam pan-dangannya kebudayaan
sebagai pola kelakuan yang terdiri dari serangkaian aturan-aturan, pedoman-
pedoman, pe-tunjuk-petunjuk yang digunakan manu-sia untuk mengatur
tingkah lakunya. Dengan demikian, kebudayaan dapat di-artikan dari
pengorganisasian penger-tian-pengertian yang tersimpul dalam simbol-
simbol yang berkaitan dengan ekspresi manusia. Agama tidak saja sebagai
seperangkat nilai di luar manu-sia tetapi juga merupakan sistem
pengetahuan dan sistem simbol yang memungkinkan terjadinya pemaknaan.

Itulah sebabnya secara historis Islam datang ke berbagai belahan
Nusantara dengan suasana yang relatif damai nyaris tanpa ketegangan dan
konflik. Islam dengan mudah dapat diterima oleh masyarakat sebagai se-
buah agama yang membawa keda-maian, meskipun pada masa itu
masyarakat telah beragama dan me-miliki kepercayaan tersendiri baik
animisme, dinamisme, Hindu maupun Budha. Penyebaran Islam menyebab-
kan munculnya corak dan varian Islam yang memiliki kekhasan dan

%8 Haviland, William A dan R.G.Soekadijo, 1985, Antropologi Jilid 2, Jakarta:
Erlangga.

JPMD: Jurnal Pengabdian kepada Masyaraat Desa, Vol. 2, No. 3, Desember 2021

19



20 | Ahmad Mukhlisinl, Irhamuddinl, Jauharotun Nafisah’

keunikan. Hal ini harus disadari bahwa eksistensi Islam di Indonesia tidak
pernah tunggal.

Kegiaan utama dari Pedampingan pelatihan ini adalah dimulai dengan
memberikan pemahaman terhadap Pengurus Pondok Pesantren tentang
Islam multikultur untuk mencegah adanya faham-faham Radikalisme,
Pendampingan ini dilaksanakan dalam bentuk pelatihan dengan Nara
sumber dari Pengasuh Salah satu Pondok Pesantren dan Narasumber Pakar
Sosiolog.

Daftar Pustaka

A.L Krober dan Clyde Kluckhonhn, 1952, Cultural: Critical Review of
Concept and Devinitions, Massachussel: The Museum, dalam Musa
Asy’ari, 1992, Manusia Pembentuk Kebu-dayaan dalam al-Qur’an,
Yogyakarta: LESFI.

Abdul Rozak, Rosihon Anwar, Imu Kalam, (Bandung:Pustaka Setia, TT).

Abdurrahman Wahid, Pergulatan Negara, Agama, dan Kebudayaan,
Jakarta: Desan-tara, 2001.

Abuddin Nata, Metodologi Studi Islam, (Jakarta: PT RajaGrafindo Persada,
TT).

Anasom (ed), Merumuskan Kembali Interelasi Islam-Jawa, Yogyakarta:
Gama Media bekerjasama dengan Pusat Kajian Islam dan Budaya Jawa
IAIN Walisongo Semarang, 2004.

Badri Yatim, Sejarah Peradaban Islam, (Jakarta: PT RajaGrafindo, 1984).

Bruinessen, Martin Van, “Global and Local in Indonesia Islam” dalam
Southeast Asian Studies, Kyoto: vol 37, No 2, 1999.

Cliford Geertz, Abangan Santri Priyayi, Jakarta: Dunia Pustaka Jaya, 1983.

Hari Poerwanto, Kebudayaan dan Ling-kungan dalam Perspektif
Antropologi, Yogyakar-ta: Pustaka Pelajar, 2000.

Haviland, William A dan R.G.Soekadijo, 1985, Antropologi Jilid 2, Jakarta:
Erlangga.

http://kelompok8studis.blogspot.co.id/2016/04/makalah-studi-islam-
tentang-islam.html-diakses tanggal 08 Oktober 2017

http://kelompok8studis.blogspot.co.id/2016/04/makalah-studi-islam-
tentang-islam.html-diakses pada tanggal 08 Oktober 2017

Koentjaraningrat, Masalah Kebudayaan dan Integrasi Nasional”, Jakarta:

Ul Press, 1993.

JPMD: Jurnal Pengabdian kepada Masyarakat Desa, Vol.2, No.3, Desember 2021


http://kelompok8studis.blogspot.co.id/2016/04/makalah-studi-islam-tentang-islam.html-diakses%20tanggal%2008%20Oktober%202017
http://kelompok8studis.blogspot.co.id/2016/04/makalah-studi-islam-tentang-islam.html-diakses%20tanggal%2008%20Oktober%202017

Advokasi Santri Melalui Pemahaman Islam Multikultur
Untuk Mencegah Islam Radikal Di Lampung Tengah

Leslie White (1900-1975) adalah se-orang teoritikus besar di bidang
antropologi Amerika Utara, yang melihat kebudayaan seba-gai kumpulan
dari ketiga komponen, yakni komponen tekno-ekonomis, komponen
social, dan komponen ideology. Lihat di William A. Haviland,
Antropologi, Jakarta: Erlangga, 1985.

Lombard, Denys, “Nusa Jawa Silang Budaya”, terjemahan, Jakarta:
Gramedia, 1996.

Mudzirin Yusuf, Islam dan Budaya Lokal, Yogyakarta:Teras, tth.

Nur Syam, Madzhab-madzab Antropologi, Yogyakarta: LKIS, 2007.

Redfiel, Linton, dan Herskovits dalam Robert. H. Lauer, Perspektif Tentang
Perubahan Sosial, Jakarta: Rienika Cipta, 1993.

Said Aqil husain Al Munawar, AL-Qur’an, (Jakarta: Ciputat Pers, 2002).

Tim penyusun CBR UIN Sunan Ampel Surabaya, Community Based
Research; suatu pengantar. LP2M UIN Sunan Ampel, 2015.

William A. Haviland, Antropologi, jil. I, Jakarta Erlangga, Jilid 2, 1985.

www.bbc.com/indonesia/berita_indonesia/2015/06/150614 indonesia_islam
_nusantara) diakses pada tanggal 09 Oktober 2017

www.bbc.com/indonesia/berita_indonesia/2015/06/150614 indonesia_islam
_nusantara)diakses pada tanggal 09 Oktober 2017

www.republika.co.id/berita/kolom/resonansi/15/06/17/ng3fon-islam-
nusantara-1) diakses pada tanggal 09 Oktober 2017

Copyright © 2021 JPMD: Jurnal Pengabdian kepada Masyarakat Desa: Vol. 2, No.3,
Desember 2021, , e-ISSN; 2745-5947

Copyright rests with the authors

Copyright of JPMD: Jurnal Pengabdian kepada Masyarakat Desa is the property of
JPMD: Jurnal Pengabdian kepada Masyarakat Desa and its content may not be copied or
emailed to multiple sites or posted to a listserv without the copyright holder's express
written permission. However, users may print, download, or email articles for individual
use. https://ejournal.iaifa.ac.id/index.php/jpmd

JPMD: Jurnal Pengabdian kepada Masyaraat Desa, Vol. 2, No. 3, Desember 2021

21


https://ejournal.iaifa.ac.id/index.php/

