El-Faqgih: Jurnal Pemikiran dan Hukum Islam
Volume 11, Issue 02, October 2025

e-ISSN: 2503-314X ; p-ISSN: 2443-3950
https://ejournal.iaifa.ac.id/index.php/fagih

Submitted: Accepted: Published:
June 24, 2025 October 06, 2025 October 27, 2025

Stagnasi dan Taglid dalam Sejarah Tasyri’:
Analisis Epistemologis atas Kemunduran Ijtihad pada Abad 4-19 H

Muhammad Ashif Arifin, Nike Putri Ramadhani, Nurhidayah
Lailaturrizky, Umar Al-Faruq
Universitas Islam Negeri Maulana Malik Ibrahim Malang
e-mail correspondence: ashifarifin2006 @gmail.com

Abstract

Tarikh Tasyri’ is a vital concept in Islamic studies, referring to the period of the
implementation of Sharia law. This article explores the significance, historical
context, philosophical underpinnings, and relevance of Tarikh Tasyri . The study
examines its evolution from the early days of Islam to contemporary times,
highlighting its role in shaping Islamic legal frameworks and social structures.
The article emphasizes the importance of understanding Tarikh Tasyri’ in
addressing modern challenges and upholding Islamic values in a globalized
world. Through library research, data from books, journals, and articles are
analyzed. The findings demonstrate that Tarikh Tasyri’ is crucial for
understanding Islamic law's development and its social impact. The study also
reveals that stagnation during the periods of jJumud and taglid not only hindered
legal practice but also restricted the development of adaptive ijtihad
methodologies. This stagnation obstructed Islamic legal reform well into the
modern era. Therefore, a deep understanding of the epistemological effects of
jumud is essential for revitalizing contemporary Islamic law and ensuring its
relevance in the face of globalization.

Keywords: Conformity to Precedent; Legislation; Stagnation

Abstrak

Tarikh Tasyri’ adalah konsep penting dalam studi Islam yang merujuk pada
periode penerapan hukum syariah. Artikel ini mengkaji signifikansi, konteks
sejarah, perspektif filosofis, dan relevansi Tarikh Tasyri’. Studi ini memeriksa
evolusinya dari masa awal Islam hingga zaman kontemporer, menyoroti
perannya dalam membentuk kerangka hukum Islam dan struktur sosial
masyarakat Muslim. Artikel ini menekankan pentingnya pemahaman Tarikh
Tasyri’ dalam menghadapi tantangan modern dan menjaga nilai-nilai Islam di

549



550

Muhammad Ashif Arifin, Nike Putri Ramadhani, Nurhidayah Lailaturrizky, Umar Al-Faruq

tengah globalisasi. Penelitian ini menggunakan metode penelitian perpustakaan
dengan menganalisis data dari buku, jurnal, dan artikel. Temuan penelitian
menunjukkan bahwa Tarikh Tasyri’ sangat penting untuk memahami
perkembangan hukum Islam dan dampaknya terhadap masyarakat. Penelitian ini
juga mengungkap bahwa stagnasi pada masa jumud dan taglid tidak hanya
menghambat praktik hukum, tetapi juga membatasi pengembangan metodologi
ijtihad yang adaptif. Stagnasi ini menghalangi pembaruan hukum Islam hingga
era modern. Oleh karena itu, pemahaman mendalam tentang dampak
epistemologis jumud sangat penting untuk merumuskan strategi revitalisasi
hukum Islam kontemporer dan menjaga relevansinya dalam menghadapi
tantangan globalisasi.

Kata kunci: Jumud; Taqlid; Tasyrik

Pendahuluan

Tarikh tasyrik adalah studi signifikan yang meneliti perkembangan sejarah
perundang-undangan dalam penetapan hukum syariat Islam, dasar-dasar tasyri’
dalam Al-Qur'an, penentuan dan sumber hukum dari Nabi, sahabat, dan fugaha’
generasi awal.! Kajian tarikh tasyri’ ini relevan dalam perjalanan hukum Islam
dimana kajian Islam tidak hanya mencatat fase kemajuan, tetapi juga mengalami
periode kemunduran yang dikenal dengan masa taglid dan jumud.

Periode stagnasi ini bermula sejak abad ke-4 Hijriah, bertepatan dengan
melemahnya kekuasaan Dinasti Abbasiyah, yang ditandai dengan meningkatnya
gejolak politik dan fragmentasi umat Islam. Kondisi tersebut turut memengaruhi
dinamika perkembangan yurisprudensi Islam. Pada masa ini, otoritas hukum
lebih banyak ditentukan oleh pengaruh mazhab daripada bersumber langsung
pada nash, sehingga menghambat lahirnya metodologi ijtihad yang adaptif
terhadap perubahan sosial dan historis.? Kondisi stagnasi ini dapat dipahami
sebagai bagian dari proses terhentinya ijtihad yang dibatasi oleh keteguhan pada
tradisi dan pengaruh politik yang kuat. Penutupan pintu ijtihad ini memberi

! Umar Al Faruq et al., ‘Tarikh Tasyri’: Definisi, Perjalanan Sejarah, Dan Urgensinya’, Kajian
Agama Dan Multikulturalisme Indonesia 3, no. 2 (2024): 95-100; Ahmad Hazal Awfa Yusro
et al., ‘Tasyri’ Dan Ijtihad Pada Masa Rasulullah SAW’, Global Research and Innovation
Journal (GREAT) 1, no. 2 (2025): 957-64.

2 Muhammad Maisan et al., ‘Perkembangan Hukum Islam Pasca Periode Taqlid ( Kemapanan
Mazhab )’ 1, no. November (2023): 68—85; Fathur Rohman, ‘Kontribusi Para Fuqaha Periode
Taqlid’ 4 (2017).

El-Faqgih, Volume 11, Issue 2, 2025



Stagnasi dan Taglid dalam Sejarah Tasyri’

dampak besar terhadap fleksibilitas hukum Islam dalam merespons kebutuhan
zaman.

Seiring dengan ekspansi wilayah Islam dan interaksi budaya yang
kompleks, hukum Islam sempat berkembang pesat, namun kemudian
menghadapi kemunduran intelektual. Periode taqlid merujuk pada kondisi di
mana umat Islam cenderung mengikuti pandangan para imam mazhab tanpa
memperbarui pemahaman mereka terhadap sumber hukum utama, sedangkan
jumud merujuk pada kekakuan pendekatan hukum yang menahan diri dari
inovasi ijtihad.

Faktor internal yang memperkuat stagnasi ini mencakup melemahnya
semangat ijtihad, proliferasi takhayul, dan kemerosotan kreativitas intelektual di
kalangan ulama, sementara faktor eksternal termasuk invasi Mongol,
kebangkitan peradaban Kristen Eropa pada Renaisans, serta ketidakstabilan
politik akibat terbentuknya kerajaan-kerajaan baru di Timur Tengah, Afrika, dan
Asia. Kedua faktor ini saling memengaruhi sehingga perkembangan hukum
Islam menjadi kurang responsif terhadap perubahan zaman.

Penelitian ini berfokus pada bagaimana taqlid dan jumud bukan hanya
menandai kemunduran praktis, tetapi juga berimbas pada aspek epistemologis
dalam pengembangan hukum Islam. Penutupan pintu ijtihad menghalangi
inovasi intelektual dan membuat ulama terjebak dalam interpretasi mazhab yang
sudah mapan. Hal ini menimbulkan tantangan serius terhadap relevansi hukum
Islam di era modern dan globalisasi, yang menuntut fleksibilitas dan adaptasi
hukum yang lebih tinggi.

Secara spesifik, penelitian ini bertujuan untuk mengkaji sejarah
perkembangan hukum Islam selama periode taglid dan jumud, mulai dari abad
ke-4 Hijriah hingga abad ke-19 Masehi. Penelitian akan mengeksplorasi faktor-
faktor penyebab stagnasi yurisprudensi Islam, baik internal maupun eksternal,
serta menganalisis kontribusi tokoh-tokoh besar seperti Ibnu Hazm, Al-Ghazali,
dan Ibnu Taimiyah, yang meskipun hidup pada masa jumud, tetap berupaya
menjaga semangat ijtihad.

Lebih jauh lagi, penting untuk memahami bahwa dampak periode taglid
dan jumud masih dapat dirasakan hingga saat ini. Pemahaman mendalam tentang
masa stagnasi ini membantu merumuskan strategi pengembangan hukum Islam
kontemporer yang adaptif, relevan, dan responsif terhadap tantangan sosial-
politik modern.

El-Faqih, Volume 11, Issue 2, 2025

551



552

Muhammad Ashif Arifin, Nike Putri Ramadhani, Nurhidayah Lailaturrizky, Umar Al-Faruq

Dengan demikian, artikel ini menawarkan perspektif baru dalam kajian
Tarikh Tasyri’, khususnya mengenai hubungan antara taglid, jumud, dan
perkembangan epistemologis hukum Islam. Kajian ini diharapkan dapat
memperluas pemahaman mengenai pentingnya revitalisasi metodologi ijtihad,
sekaligus menegaskan relevansi hukum Islam dalam menghadapi dinamika
globalisasi dan modernitas yang terus berkembang.

Metode Penelitian

Diskusi ini menggunakan pendekatan penelitian perpustakaan. Sumber primer
meliputi karya klasik seperti al-Mustashfa (al-Ghazali), data dikumpulkan
melalui tinjauan literatur yang mencakup beragam sudut pandang dari sumber
teoretis dan referensi online terkait. Meskipun data secara eksklusif bersumber
dari literatur dan teori online yang ada, pendekatan ini menawarkan wawasan
yang komprehensif tentang kerangka kerja dan landasan konseptual dari masalah
penelitian.

Hasil Penelitian dan Pembahasan
Stagnasi Hukum Islam: Perspektif Historis dan Epistemmologis
Masalah stagnasi hukum Islam pada abad ke-4-19 H tidak dapat hanya dipahami
sebagai kemunduran historis, tetapi juga sebagai problem epistemologis.
Dominasi taglid telah menggeser sumber otoritas dari nash (Al-Qur’an dan
Sunnah) menuju otoritas mazhab. Pergeseran ini menutup kemungkinan lahirnya
metodologi ijtihad yang kreatif dan kontekstual. Akibatnya, hukum Islam
kehilangan daya adaptasi epistemologis terhadap perubahan sosial-politik.
Kontraksi pemikiran ulama dari abad ke-4 H berlanjut secara gradual karena
kekhawatiran munculnya perpecahan akibat interpretasi individual. Kondisi ini
kemudian menguatkan asumsi “pintu ijtithad tertutup” dan menumbuhkan
stagnasi figh.®

Periode ini dimulai pada abad ke-10-11 Masehi (310 H) dan berlanjut dari
akhir dinasti Bani Abbas hingga abad ke-19. Era ini ditandai dengan proliferasi
pusat-pusat kekuasaan Islam di banyak daerah, mengakibatkan penaklukan dan
penderitaan umat Islam sendiri. Dalam keadaan ini, negara yang lemah (daulah)

8 A. H. Al-Ghazali, Al-Mustashfa Fi ‘llm Al-Usul (Beirut: Dar al-Kutub al-‘Timiyyah, 1997);
Rupi’i Amri, ‘Dinamika Ijtihad Pada Masa Taklid Dan Kemunduran’, Jurnal Tarjih Dan
Pengembangan Pemikiran Islam 16, no. 1 (2019): 1-20.

El-Faqgih, Volume 11, Issue 2, 2025



Stagnasi dan Taglid dalam Sejarah Tasyri’

akan menghasilkan fitnah dan mihnah yang signifikan, yang mengarah pada
kemerosotan persaudaraan dan persatuan di antara umat Islam, yang pada
akhirnya menumbuhkan permusuhan.* Kombinasi taglid dan jumud
menyebabkan tertutupnya ruang inovasi hukum Islam. Akhlak menekankan
bahwa tanpa pemahaman historis, hukum berisiko disalahpahami dan diterapkan
secara tidak tepat, sehingga memperparah gejala stagnasi.®

Definisi Taglid dan Jumud
Taqlid berasal dari akar bahasa Arab "gallada—Yuqallidu-giladan-Taglidan"
yang menandakan tindakan menghiasi leher dengan kalung.® Sementara itu, frasa
tersebut mengacu pada tindakan berpegang pada pandangan orang lain tanpa
memahami alasan atau validitas pendapat tersebut. Mirip dengan orang awam
yang menganut mujtahid, orang awam tidak memiliki pengetahuan tentang
sumber dan alasan mujtahid, sehingga mengikuti tanpa pemahaman tentang
kebenaran yang mendasarinya.” Sedangkan, Jumud berasal dari "jamada-
yajmudu-jamdan-jumudan”, yang berarti pembekuan. Jumud mengacu pada
watak kaku yang berpegang teguh pada tradisi, membuatnya tidak menyadari
perubahan yang diperlukan.® Kedua fenomena ini berinteraksi dan menyebabkan
stagnasi intelektual yang signifikan dalam pengembangan hukum Islam pada
masa itu

Selama periode itu, kemajuan hukum Islam mengalami stagnasi. Aturan
Islam tidak lagi berasal langsung dari sumber-sumber dasarnya, khususnya Al-
Qur'an dan Hadis. Sebaliknya, mayoritas akademisi dan spesialis hukum lebih
suka mengikuti interpretasi yang mapan dari imam mazhab. Hal ini merangsang
kebangkitan fanatisme mazhab, di mana para ulama disibukkan dengan mazhab
tunggal dan mengabaikan perspektif mazhab alternatif. Perubahan fokus telah

4 Amri, ‘Dinamika Ijtihad Pada Masa Taklid Dan Kemunduran’.

% Andika Darmawan et al., ‘Urgensi Mempelajari Tarikh Tasyri’dalam Memahami Hukum Islam
Secara Komprehensif’, Akhlak: Jurnal Pendidikan Agama Islam Dan Filsafat 2, no. 3 (2025):
266-73.

® Tan Rakhmawan Suherli, ‘Stagnasi Dan Kemunduran Ushul Figih® 2, no. 1 (2024),
https://doi.org/10.15575/€jil.v2i1.732.

"M Holis, ‘Taqlid Dan Ijtihad Dalam Lintasan Sejarah Perkembangan Hukum Islam’, Al-Qanun:
Jurnal Pemikiran Dan Pembaharuan Hukum Islam 22, no. 1 (2020): 72-91,
https://doi.org/10.15642/alganun.2019.22.1.72-91.

8 Mohamad Nur Wahyudi and Siti Zaenab, ‘Konsep Pembaruan Dalam Islam Perspektif
Muhammad Abduh’, Alhamra Jurnal Studi Islam 4, no. 1 (2023): 11,
https://doi.org/10.30595/ajsi.v4i1.15525.

El-Faqih, Volume 11, Issue 2, 2025

553



554

Muhammad Ashif Arifin, Nike Putri Ramadhani, Nurhidayah Lailaturrizky, Umar Al-Faruq

terjadi dari Al-Qur'an dan Hadis ke perspektif akademisi. Para sarjana pada
periode ini memberikan kritik ekstensif dan penjelasan tambahan (syarah) pada
teks-teks yang sudah mengandung anotasi (khasiyyah) dari karya-karya figh yang
ringkas. Akibatnya, wacana tentang hukum, yang awalnya ringkas dan terbatas
pada ide-ide mendasar, berkembang dalam keluasan dan detail.

Faktor Kemunduran
Runtuhnya kemajuan Islam pada periode taglid dan jumud dapat dikaitkan
dengan dua faktor utama yang saling mempengaruhi: unsur internal dan
eksternal. Faktor internal mencakup perubahan dalam pola pikir para ulama,
sementara faktor eksternal meliputi dampak dari kejadian-kejadian besar dalam
sejarah dunia yang menekan peradaban Islam.®
1. Faktor internal.
a. Pergeseran dari nash ke interpretasi mazhab
Pada masa stagnasi ini, para ulama mulai mengalihkan perhatian mereka
dari menggali hukum langsung dari nash (Al-Qur'an dan Hadis) menuju
interpretasi tetap yang telah ditetapkan oleh imam-imam mazhab.
Mereka meyakini bahwa pandangan yang ditawarkan oleh imam
mazhab setara dengan nash itu sendiri, dan karenanya tidak dapat
diganggu gugat, tidak bisa diubah, atau bahkan digantikan. Kepercayaan
ini menciptakan rasa aman dalam berpegang pada tradisi, yang
mengurangi semangat untuk mengeksplorasi ijtihad yang lebih fleksibel
dan kontekstual. Padahal, setiap perubahan sosial-politik yang terjadi
memerlukan respons hukum yang dinamis agar hukum tetap relevan
dengan kondisi zaman.
b. Proliferasi takhayul dan mistisisme
Selain bergantung pada interpretasi mazhab yang mapan, masyarakat
Islam juga dihadapkan pada peningkatan takhayul dan mistisisme yang
mempengaruhi pemahaman mereka terhadap ajaran Islam yang murni.
Praktik-praktik mistik ini, meskipun sering kali bertentangan dengan
prinsip-prinsip dasar tauhid, banyak diterima oleh masyarakat tanpa
penelaahan rasional yang memadai. Hal ini memperburuk kondisi

® Holis, ‘Taqlid Dan Ijtihad Dalam Lintasan Sejarah Perkembangan Hukum Islam’; Muhammad
Maisan Abdul Ghani et al., ‘Perkembangan Hukum Islam Pasca Periode Taglid (Kemapanan
Mazhab)’, Mawaddah: Jurnal Hukum Keluarga Islam 1, no. 1 (2024): 58-73,
https://doi.org/10.52496/mjhki.v1il1.5.

El-Faqgih, Volume 11, Issue 2, 2025



Stagnasi dan Taglid dalam Sejarah Tasyri’ | 555

intelektual umat Islam, karena mereka lebih terfokus pada praktik yang
tidak berdasar pada Al-Qur'an dan Hadis, daripada memperdalam
pemahaman tentang hukum Islam yang berlandaskan wahyu dan
rasionalitas.

c. Kemunduran semangat Ijtihad
Salah satu dampak terbesar dari stagnasi ini adalah kemunduran
semangat ijtihad yang disebabkan oleh kekakuan pemikiran para
sarjana. Mereka menjadi terasing secara emosional dan intelektual
karena tidak lagi berani untuk menghadapi tantangan intelektual
kontemporer. Kelesuan dalam pemikiran membuat para ulama tidak lagi
mampu berinteraksi dengan dinamika masyarakat dan menghadapi
perubahan zaman dengan kecerdasan yang sehat, otonom, dan
bertanggung jawab. Di tengah kekurangan semangat untuk berijtihad,
umat Islam kehilangan kemampuan untuk menyesuaikan ajaran agama
dengan tantangan sosial, ekonomi, dan politik yang terus berkembang

d. Fanatisme mazhab
Fanatisme mazhab yang berlebihan mengarah pada perdebatan panjang
antar-mazhab, sering kali mengabaikan objektivitas dan kualitas hukum
itu sendiri. Masing-masing mazhab yang berkembang memiliki
pandangannya sendiri tentang berbagai masalah hukum, dan persaingan
antar mazhab tersebut sering kali menyulut perselisihan di kalangan
umat Islam. Akibatnya, diskusi tentang prinsip-prinsip hukum Islam
menjadi lebih tertutup dan tidak berkembang, sehingga menghambat
kemajuan pemikiran hukum yang lebih luas dan lebih inklusif. Proses
ini mengunci pemahaman agama pada level yang sangat sempit dan
konvensional, memperburuk stagnasi intelektual umat Islam.

2. Faktor eksternal.

a. Kemajuan llmu Pengetahuan Eropa pada Renaisans
Munculnya peradaban Eropa selama Renaisans menjadi faktor eksternal
yang sangat memengaruhi stagnasi peradaban Islam. Kemajuan ilmu
pengetahuan yang pesat di Eropa, khususnya dalam bidang sains dan
filsafat, menandai perbedaan yang mencolok dengan kondisi stagnasi
yang terjadi di dunia Islam. Eropa mulai membuka jalan bagi pemikiran
ilmiah yang lebih bebas dan rasional, sementara dunia Islam masih
terperangkap dalam diskusi dogmatis dan tekstual. Akibatnya, dunia

El-Faqih, Volume 11, Issue 2, 2025



556

Muhammad Ashif Arifin, Nike Putri Ramadhani, Nurhidayah Lailaturrizky, Umar Al-Faruq

Islam terbelakang dalam hal inovasi ilmiah, yang semakin
memperburuk kemunduran umat Islam dalam berbagai bidang.

Invasi Mongol

Invasi Mongol pada abad ke-13 M, yang memuncak dengan jatuhnya
Baghdad pada 1258 M, merupakan peristiwa besar yang mengakhiri
kejayaan peradaban Islam pada saat itu. Baghdad, yang sebelumnya
menjadi pusat ilmu pengetahuan dan kebudayaan Islam, hancur akibat
serangan tersebut, membawa serta kehancuran perpustakaan-
perpustakaan besar dan hilangnya banyak karya ilmiah penting.
Kehancuran ini menyebabkan kemunduran besar dalam perkembangan
intelektual Islam, yang memperparah krisis pemikiran dan
memperburuk stagnasi dalam dunia hukum Islam.

Ketidakstabilan Politik Kemunculan Negara-negara baru

Setelah invasi Mongol, munculnya berbagai kerajaan dan negara baru
di Eropa, Afrika, Timur Tengah, dan Asia menambah kompleksitas
politik di dunia Islam. Ketidakstabilan politik yang dihasilkan dari
perpecahan ini menyebabkan kesulitan dalam pengelolaan kekuasaan
dan pengembangan sistem hukum yang efektif. Kerajaan-kerajaan baru
ini sering kali tidak memiliki kapasitas untuk memfasilitasi kemajuan
intelektual atau perkembangan hukum yang sesuai dengan tuntutan
zaman. Ketidakstabilan ini juga menyebabkan kemunduran sosial dan
ekonomi di banyak wilayah Muslim, yang semakin memperburuk
stagnasi dalam kehidupan intelektual dan sosial umat Islam.*°

Ulama pada Periode Jumud dan Taglid

Meskipun periode jumud ditandai dengan stagnasi intelektual, banyak ulama
memenuhi persyaratan ijtihad absolut dalam yurisprudensi Islam. Namun
demikian, karena kerendahan hati mereka, mereka memilih untuk mengikuti
sekte yang mapan.!

1.

Ibnu Hazm (384-456 H)

Nama lengkapnya adalah Ali ibn Ahmad ibn Sa'id ibn Hazm ibn Ghalib ibn
Shalih ibn Abi Syufan ibn Yazid. Ibnu Hazm adalah seorang ulama yang
menganut madzhab dhahiriyah, dalam beberapa hasil ijtihadnya ia lebih

10 Rohman, ‘Kontribusi Para Fuqaha Periode Taqlid’.
1 Yayan Sopyan, ‘Sejarah Pembentukan Hukum Islam’, n.d.

El-Faqgih, Volume 11, Issue 2, 2025



Stagnasi dan Taglid dalam Sejarah Tasyri’

cenderung menafsirkan Al-Qur'an dan Hadits secara kontekstual, dan akal
hanya digunakan untuk memahami sebagian dari nash.

2. Al-Ghazali (450-505 H)
Nama lengkapnya adalah Abu Hamid ibn Muhammad ibn Taus Ahmad at-
Tusi Ash-Syafi'i. la adalah salah satu ulama yang berlatih ijtihad di era
kebangkitan taglid dan jumud, Al-Ghazali memilih metode ijtihad berupa
tarjih.

3. lbnu Taimiyah (661-728 H)
Nama asli Ibnu Taimimiyah adalah Tagiyuddin Ahmad ibn Taymiyah. Dia
memiliki pikiran yang luas dan terbuka, tidak cenderung pada satu pendapat,
dan tidak menang menurut pendapatnya sendiri. Dia berpendapat bahwa
taqlid mujtadid kepada mujtahid lain diperbolehkan.

Penutupan Pintu ljtihad

Penutupan pintu ijtihad di kalangan umat Islam selama berabad-abad tidak terjadi

secara tiba-tiba, melainkan merupakan proses yang dipengaruhi oleh berbagai

faktor yang saling berinteraksi. Fenomena ini bukan hanya berakar pada

kekakuan pemikiran, tetapi juga didorong oleh situasi sosial, politik, dan budaya

yang melatarbelakangi sejarah perkembangan hukum Islam. Beberapa faktor

utama yang menyebabkan penutupan pintu ijtihad adalah sebagai berikut. 12

1. Perpecahan politik dan kerajaan-kerajaan Islam
Salah satu faktor utama yang memperburuk kondisi intelektual umat Islam
adalah perpecahan politik yang terjadi sejak abad ke-4 M. Negara-negara
Islam yang sebelumnya terpusat mulai terfragmentasi menjadi kerajaan-
kerajaan kecil akibat pertempuran dan ketidakstabilan politik.
Ketidakmampuan untuk mempersatukan kembali umat Islam di bawah satu
kekuasaan menyebabkan lemahnya sistem hukum Islam secara keseluruhan.
Hal ini juga berdampak pada penurunan kemampuan intelektual dalam
merespons tantangan zaman. Ulama yang ada lebih terfokus pada urusan
politik dan keagamaan yang berorientasi pada kepentingan wilayah, bukan
pada pengembangan ijtihad yang universal dan kontekstual.

2. Fanatisme terhadap mazhab
Seiring dengan semakin menguatnya perpecahan politik, umat Islam
mengalami kecenderungan fanatisme terhadap mazhab. Pemikiran mazhab

12 Nur Chamidah et al., ‘Sejarah Tertutupnya Pintu Ijtihad Hukum Islam Pada Periode’, no. April
(2021).

El-Faqih, Volume 11, Issue 2, 2025

557



558

Muhammad Ashif Arifin, Nike Putri Ramadhani, Nurhidayah Lailaturrizky, Umar Al-Faruq

menjadi sangat dominan sehingga para ulama menganggap bahwa
pandangan dari imam mazhab mereka sudah cukup dan tidak perlu lagi
untuk berijtihad. Interpretasi subjektif terhadap nash (Al-Qur'an dan Hadis)
semakin berkembang, di mana masing-masing mazhab mempertahankan
pandangannya sebagai otoritas yang tidak dapat dipertanyakan. Fanatisme
ini memperparah ketertutupan dalam pemikiran hukum Islam dan
menghambat pengembangan ijtihad yang lebih fleksibel dan relevan dengan
perkembangan zaman

Degradasi moral dan penderitaan etis

Pada beberapa periode sejarah, intelektual Islam juga mengalami degradasi
moral yang signifikan. Para ulama yang seharusnya menjadi penerus ijtihad
dan penjaga prinsip-prinsip hukum Islam, terjerumus pada praktik yang
tidak lagi mencerminkan nilai-nilai agama. Penderitaan etis yang dialami
oleh para ulama menyebabkan mereka enggan untuk terlibat dalam ijtihad
yang bertanggung jawab. Hal ini semakin memperburuk kondisi stagnasi
intelektual yang melanda umat Islam, di mana semakin sedikit ulama yang
berani untuk memimpin perubahan dalam pemikiran hukum Islam.

. Pragmatisme di kalangan Ulama

Pertumbuhan watak pragmatis di kalangan ulama menjadi faktor penting
yang menghambat pembukaan pintu ijtihad. Sebagian ulama mulai
memanfaatkan posisi mereka sebagai gadi atau pemberi fatwa untuk mencari
nafkah secara material. Dalam situasi ini, keputusan-keputusan hukum lebih
sering dipengaruhi oleh kepentingan pribadi atau politik, bukan berdasarkan
prinsip-prinsip keilmuan yang murni. Kondisi ini memperburuk kualitas
fatwa dan memperburuk stagnasi dalam hukum Islam, karena fatwa yang
diberikan tidak lagi berdasarkan kepada pemahaman mendalam terhadap
nash dan tidak menjawab masalah sosial-politik yang relevan.

Kebebasan ljtihad yang terbatas

Meskipun secara teoritis ijtihad masih diizinkan, kenyataannya kebebasan
ijtihad menjadi sangat terbatas, terutama bagi individu yang tidak memiliki
kapasitas untuk terlibat dalam proses ijtihad. Kebanyakan ulama dan
cendekiawan yang ingin melakukan ijtihad harus mematuhi batasan-batasan
yang ketat yang ditentukan oleh mazhab atau otoritas yang ada. Hal ini
menyulitkan lahirnya metodologi ijtihad yang kreatif dan adaptif terhadap
konteks sosial, politik, dan ekonomi yang berkembang. Dengan demikian,

El-Faqgih, Volume 11, Issue 2, 2025



Stagnasi dan Taglid dalam Sejarah Tasyri’

penutupan pintu ijtihad menyebabkan hukum Islam semakin terjebak dalam
sistem yang kaku, yang tidak mampu menanggapi tantangan kontemporer

Pendapat ulama tentang taqlid

Setelah zaman keemasan imam madzhab figih, umat Islam menjadi terbagi
menjadi dua faksi utama dalam masalah hukum. Faksi awal, yang disebut sebagai
kelompok taglid, menyatakan kepuasan dengan warisan hukum yang dirumuskan
oleh para imam mazhab. Mereka berpendapat bahwa tulisan-tulisan para imam
mujtahid merangkum semua hukum yang diekstrapolasi dari Al-Qur'an dan
Hadis, membuat ijtihad lebih lanjut tidak diperlukan. Mereka umumnya
berpegang pada pandangan imam madzhab seperti yang disajikan. Sebaliknya,
kelompok kedua yang mengadvokasi ijtihad berpendapat bahwa tetap penting
untuk mengatasi masalah hukum yang muncul yang datang dengan kemajuan
masyarakat. Mereka menegaskan bahwa hukum Islam harus dapat disesuaikan
dan relevan dengan keadaan kontemporer, mendesak para akademisi untuk
bertahan dalam menjalankan ijtihad yang didasarkan pada Al-Qur'an dan Hadis,
sambil menggunakan metodologi ijtihad yang valid. Inti dari perbedaan ini
berkaitan dengan perspektif tentang apakah hukum Islam telah diartikulasikan
secara memadai oleh para imam mazhab atau memerlukan evolusi berkelanjutan
melalui ijtihad untuk mempertahankan kemampuan beradaptasi dan
relevansinya.?

Sejauh ini, kajian tentang periode jumud lebih banyak menyoroti aspek
sejarah politik dan sosial. Namun, penelitian ini menekankan gap epistemologis,
yaitu bagaimana stagnasi intelektual pada masa itu berdampak pada metodologi
ijtihad hingga kini. Dengan demikian, artikel ini menawarkan pembacaan baru
terhadap sejarah tarikh tasyri’ dari perspektif epistemologis yang masih jarang
disentuh dalam literatur.

Dampak Kontemporer dan Relevansi

Fenomena stagnasi hukum masa lalu masih relevan bagi hukum Islam modern.
Banyak aspek hukum keluarga, ekonomi, dan sosial masih dipengaruhi oleh
interpretasi mazhab konservatif, sehingga pembaruan hukum membutuhkan

13 achmad choiril Anwar, ‘Masa Taglid Ke Masa Jumud: Dinamika Perubahan Hukum Dalam
Sejarah Islam’ 7693 (2024): 150-54.

El-Faqih, Volume 11, Issue 2, 2025

559



560

Muhammad Ashif Arifin, Nike Putri Ramadhani, Nurhidayah Lailaturrizky, Umar Al-Faruq

integrasi ijtihad kontekstual.'* Globalisasi, perkembangan teknologi, dan
interaksi antarbangsa menuntut hukum Islam mampu menyesuaikan diri dengan
realitas modern, termasuk hak perempuan, hak asasi manusia, dan transaksi
digital. Revitalisasi ijtihad modern perlu menggabungkan pendekatan
interdisipliner, keterlibatan masyarakat, dan pemanfaatan teknologi untuk
menciptakan hukum Islam yang adaptif dan inovatif, memastikan relevansi
hukum dalam menghadapi tantangan globalisasi dan modernitas.

Upaya Pembaharuan dan Ijtihad Modern

Upaya pembaruan hukum Islam pada era modern tidak dapat dilepaskan dari
gagasan tokoh-tokoh reformis seperti Muhammad Abduh. Abduh menekankan
pentingnya rasionalisasi agama serta membuka ruang ijtihad sebagai jawaban
atas problem modernitas umat Islam. la menilai bahwa stagnasi yang lahir dari
taglid dan fanatisme mazhab harus diatasi dengan reinterpretasi ajaran Islam
yang berbasis pada Al-Qur’an dan Sunnah, sehingga hukum Islam kembali
mampu menanggapi dinamika sosial dan politik kontemporer. 1° Pemikiran ini
kemudian dilanjutkan oleh Rashid Ridha melalui karya monumentalnya al-
Manar, yang menghadirkan tafsir kontekstual untuk merespons tantangan sosial-
politik modern. Ridha berusaha menjadikan tafsir sebagai sarana ijtihad kolektif
yang dapat memandu umat Islam menghadapi perubahan zaman tanpa harus
terbelenggu pada pemahaman tekstual yang kaku. Dalam konteks pemikiran
kontemporer, pembaruan hukum Islam semakin menekankan integrasi magasid
al-shari‘ah dengan pendekatan interdisipliner, termasuk sosiologi, ekonomi,
politik, hingga pemanfaatan teknologi digital. Hal ini dimaksudkan agar hukum
Islam tidak hanya berfungsi sebagai sistem normatif, tetapi juga mampu
memberikan solusi praktis bagi problem global seperti hak asasi manusia,
keadilan gender, serta transaksi digital dalam sistem ekonomi syariah.

Sintesis Epistemologis
Kajian ini menunjukkan bahwa stagnasi hukum Islam pada abad ke-4-19 H lebih
tepat dipahami sebagai krisis epistemologis yang mendalam. Hukum Islam

14 Diva Sekar Nur Haqim and Siti Sanah, ‘Sejarah Perkembangan Tafsir Pada Periode Modern’,
Hamalatul Qur’an: Jurnal Ilmu Illmu Algur’an 6, no. 1 (2025): 175-83,
https://doi.org/10.37985/hq.v6i1.403.

15 Nur Wahyudi and Zaenab, ‘Konsep Pembaruan Dalam Islam Perspektif Muhammad Abduh’.

18 Darmawan et al., ‘Urgensi Mempelajari Tarikh Tasyri’dalam Memahami Hukum Islam Secara
Komprehensif’.

El-Faqgih, Volume 11, Issue 2, 2025



Stagnasi dan Taglid dalam Sejarah Tasyri’

kehilangan kemampuan adaptifnya karena terperangkap dalam fanatisme
mazhab yang menghalangi proses ijtihad dan inovasi hukum. Penutupan pintu
ijtihad, meskipun tidak resmi, menciptakan kesan bahwa hukum Islam sudah
final dan tidak bisa berkembang lagi. Padahal, kebutuhan masyarakat terus
berubah, dan hukum Islam seharusnya mampu menanggapi perkembangan
tersebut. Dalam konteks kontemporer, krisis tersebut memberi pelajaran penting
bahwa hukum Islam tidak boleh lagi terjebak dalam ahistorisme. Sebaliknya,
hukum Islam harus selalu bergerak melalui proses ijtihad yang kreatif, inovatif,
dan bertanggung jawab, agar tetap relevan dengan tantangan zaman

Penutup

Pemeriksaan Tarikh Tasyrik dan era taglid dan jumud dalam sejarah hukum
Islam mengungkapkan transformasi yang signifikan dalam pemahaman dan
penerapan hukum syariah di kalangan umat Islam. Era ini membentang dari abad
ke-4 Hijriah hingga abad ke-19, ditandai dengan stagnasi intelektual dan
kemunduran dalam evolusi yurisprudensi Islam. Selama periode itu, hukum
Islam tidak lagi berasal langsung dari sumber-sumber utamanya, Al-Qur'an dan
Hadis, tetapi semakin bergantung pada interpretasi para akademisi yang
menganut pandangan mapan para imam mazhab. Hal ini mengakibatkan
munculnya fanatisme terhadap mazhab, karena Muslim berkonsentrasi terutama
pada satu mazhab sambil mengecualikan perspektif alternatif. Proses ijtihad dan
revitalisasi hukum Islam telah terkendala.

Penyebab utama kemerosotan ini adalah kekuatan internal, termasuk
erosi semangat ijtihad, proliferasi takhayul, dan stagnasi pemikiran ilmiah. Selain
itu, penyebab eksternal, termasuk kebangkitan peradaban Kristen Eropa dan
serangan oleh Mongol, juga memengaruhi situasi ini. Namun demikian, beberapa
pemikir, seperti Ibnu Hazm, Al-Ghazali, dan Ibnu Taimimiyah, berusaha untuk
terlibat dalam ijtihad dan membahas Holocaust dari perspektif yang lebih
bernuansa dan kontekstual. Namun, jalan untuk ijtihad semakin terbatas karena
pengaruh politik, fanatisme sektarian, dan berkurangnya etika di antara para ahli
tertentu. Periode taglid dan jumud mencontohkan perselisihan antara pendukung
ijtihad dan penganut kepercayaan imam mazhab. Kesenjangan ini berkaitan
dengan perspektif apakah hukum Islam harus mematuhi interpretasi yang mapan
atau harus beradaptasi dengan perkembangan kontemporer.

Temuan penelitian ini menegaskan bahwa kebangkitan kembali semangat
ijtihad pada era kontemporer tidak cukup hanya dengan mengulang metodologi

El-Faqih, Volume 11, Issue 2, 2025

561



562

Muhammad Ashif Arifin, Nike Putri Ramadhani, Nurhidayah Lailaturrizky, Umar Al-Faruq

klasik. Diperlukan rekonstruksi epistemologis yang menekankan keterbukaan,
metodologi kritis, serta integrasi ilmu modern dengan tradisi ushul figh. Dengan
demikian, penelitian ini berkontribusi bagi pengembangan hukum Islam modern
yang adaptif dan relevan.

Daftar Pustaka

Al-Ghazali, A. H. Al-Mustashfa Fi ‘Ilm Al-Usul. Beirut: Dar al-Kutub al-
‘Ilmiyyah, 1997.

Amri, Rupi’i. ‘Dinamika Ijtihad Pada Masa Taklid Dan Kemunduran’. Jurnal
Tarjih Dan Pengembangan Pemikiran Islam 16, no. 1 (2019): 1-20.

Anwar, Achmad Choiril. ‘Masa Taglid Ke Masa Jumud: Dinamika Perubahan
Hukum Dalam Sejarah Islam’ 7693 (2024): 150-54.

Chamidah, Nur, Universitas Negeri Surabaya, Aulia Innayatul Aini, Universitas
Negeri Surabaya, and Riska Amelia Lawarti. ‘Sejarah Tertutupnya Pintu
Ijtihad Hukum Islam Pada Periode’, no. April (2021).

Darmawan, Andika, Dalail Jalal Ikhrom, Galih Satrio Negoro, and Umar Al
Faruq. ‘Urgensi Mempelajari Tarikh Tasyri’dalam Memahami Hukum
Islam Secara Komprehensif’. Akhlak: Jurnal Pendidikan Agama Islam Dan
Filsafat 2, no. 3 (2025): 266-73.

Farug, Umar Al, Kresna Hibatullah Panji Pangestu, Az Zahra D.G., and Fatihatun
Hasanah Faujiah. ‘Tarikh Tasyri”: Definisi, Perjalanan Sejarah, Dan
Urgensinya’. Kajian Agama Dan Multikulturalisme Indonesia 3, no. 2
(2024): 95-100.

Holis, M. ‘Taglid Dan Ijtihad Dalam Lintasan Sejarah Perkembangan Hukum
Islam’. Al-Qanun: Jurnal Pemikiran Dan Pembaharuan Hukum Islam 22,
no. 1 (2020): 72-91. https://doi.org/10.15642/alganun.2019.22.1.72-91.

Maisan, Muhammad, Abdul Ghani, Ghina Ulpah, Husni Abdulah Pakarti, and
Diana Farid. ‘Perkembangan Hukum Islam Pasca Periode Taglid (
Kemapanan Mazhab )’ 1, no. November (2023): 68-85.

Muhammad Maisan Abdul Ghani, Ghina Ulpah, Muhammad Husni Abdulah
Pakarti, and Diana Farid. ‘Perkembangan Hukum Islam Pasca Periode
Taglid (Kemapanan Mazhab)’. Mawaddah: Jurnal Hukum Keluarga Islam
1, no. 1 (2024): 58-73. https://doi.org/10.52496/mjhki.v1il.5.

Nur Haqim, Diva Sekar, and Siti Sanah. ‘Sejarah Perkembangan Tafsir Pada
Periode Modern’. Hamalatul Qur’an : Jurnal llmu llmu Alqur’an 6, no. 1

El-Faqgih, Volume 11, Issue 2, 2025



Stagnasi dan Tagqlid dalam Sejarah Tasyri’ | 563

(2025): 175-83. https://doi.org/10.37985/hq.v6i1.403.

Nur Wahyudi, Mohamad, and Siti Zaenab. ‘Konsep Pembaruan Dalam Islam
Perspektif Muhammad Abduh’. Alhamra Jurnal Studi Islam 4, no. 1 (2023):
11. https://doi.org/10.30595/ajsi.v4i1.15525.

Rohman, Fathur. ‘Kontribusi Para Fugaha Periode Taqglid’ 4 (2017).
Sopyan, Yayan. ‘Sejarah Pembentukan Hukum Islam’, n.d.

Suherli, Ian Rakhmawan. ‘Stagnasi Dan Kemunduran Ushul Figih’ 2, no. 1
(2024). https://doi.org/10.15575/ejil.v2i1.732.

Yusro, Ahmad Hazal Awfa, Hanif Yusril Arafat, Tagiyuddin Harits, and Umar
Al-Faruq. ‘Tasyri’ Dan Ijtihad Pada Masa Rasulullah SAW’. Global
Research and Innovation Journal (GREAT) 1, no. 2 (2025): 957-64.

El-Faqih, Volume 11, Issue 2, 2025



