
El-Faqih: Jurnal Pemikiran dan Hukum Islam 

Volume 11, Issue 02, October 2025 

e-ISSN: 2503-314X ; p-ISSN: 2443-3950 

https://ejournal.iaifa.ac.id/index.php/faqih 

549 

 

Stagnasi dan Taqlid dalam Sejarah Tasyri’:  
Analisis Epistemologis atas Kemunduran Ijtihad pada Abad 4–19 H 

 

Muhammad Ashif Arifin, Nike Putri Ramadhani, Nurhidayah 

Lailaturrizky, Umar Al-Faruq  

Universitas Islam Negeri Maulana Malik Ibrahim Malang 

e-mail correspondence: ashifarifin2006@gmail.com 

 

Abstract 

Tarikh Tasyri’ is a vital concept in Islamic studies, referring to the period of the 

implementation of Sharia law. This article explores the significance, historical 

context, philosophical underpinnings, and relevance of Tarikh Tasyri’. The study 

examines its evolution from the early days of Islam to contemporary times, 

highlighting its role in shaping Islamic legal frameworks and social structures. 

The article emphasizes the importance of understanding Tarikh Tasyri’ in 

addressing modern challenges and upholding Islamic values in a globalized 

world. Through library research, data from books, journals, and articles are 

analyzed. The findings demonstrate that Tarikh Tasyri’ is crucial for 

understanding Islamic law's development and its social impact. The study also 

reveals that stagnation during the periods of jumud and taqlid not only hindered 

legal practice but also restricted the development of adaptive ijtihad 

methodologies. This stagnation obstructed Islamic legal reform well into the 

modern era. Therefore, a deep understanding of the epistemological effects of 

jumud is essential for revitalizing contemporary Islamic law and ensuring its 

relevance in the face of globalization. 

Keywords: Conformity to Precedent; Legislation; Stagnation 

 

Abstrak 

Tarikh Tasyri’ adalah konsep penting dalam studi Islam yang merujuk pada 

periode penerapan hukum syariah. Artikel ini mengkaji signifikansi, konteks 

sejarah, perspektif filosofis, dan relevansi Tarikh Tasyri’. Studi ini memeriksa 

evolusinya dari masa awal Islam hingga zaman kontemporer, menyoroti 

perannya dalam membentuk kerangka hukum Islam dan struktur sosial 

masyarakat Muslim. Artikel ini menekankan pentingnya pemahaman Tarikh 

Tasyri’ dalam menghadapi tantangan modern dan menjaga nilai-nilai Islam di 

Submitted: 

June 24, 2025 

Accepted: 

October 06, 2025 

Published: 

October 27, 2025 



550 Muhammad Ashif Arifin, Nike Putri Ramadhani, Nurhidayah Lailaturrizky, Umar Al-Faruq  

 

El-Faqih, Volume 11, Issue 2, 2025 

tengah globalisasi. Penelitian ini menggunakan metode penelitian perpustakaan 

dengan menganalisis data dari buku, jurnal, dan artikel. Temuan penelitian 

menunjukkan bahwa Tarikh Tasyri’ sangat penting untuk memahami 

perkembangan hukum Islam dan dampaknya terhadap masyarakat. Penelitian ini 

juga mengungkap bahwa stagnasi pada masa jumud dan taqlid tidak hanya 

menghambat praktik hukum, tetapi juga membatasi pengembangan metodologi 

ijtihad yang adaptif. Stagnasi ini menghalangi pembaruan hukum Islam hingga 

era modern. Oleh karena itu, pemahaman mendalam tentang dampak 

epistemologis jumud sangat penting untuk merumuskan strategi revitalisasi 

hukum Islam kontemporer dan menjaga relevansinya dalam menghadapi 

tantangan globalisasi.   

Kata kunci: Jumud; Taqlid; Tasyrik 

 

Pendahuluan 

Tarikh tasyrik adalah studi signifikan yang meneliti perkembangan sejarah 

perundang-undangan dalam penetapan hukum syariat Islam, dasar-dasar tasyri’ 

dalam Al-Qur'an, penentuan dan sumber hukum dari Nabi, sahabat, dan fuqaha’ 

generasi awal.1 Kajian tarikh tasyri’ ini relevan dalam perjalanan hukum Islam 

dimana kajian Islam tidak hanya mencatat fase kemajuan, tetapi juga mengalami 

periode kemunduran yang dikenal dengan masa taqlid dan jumud. 

Periode stagnasi ini bermula sejak abad ke-4 Hijriah, bertepatan dengan 

melemahnya kekuasaan Dinasti Abbasiyah, yang ditandai dengan meningkatnya 

gejolak politik dan fragmentasi umat Islam. Kondisi tersebut turut memengaruhi 

dinamika perkembangan yurisprudensi Islam. Pada masa ini, otoritas hukum 

lebih banyak ditentukan oleh pengaruh mazhab daripada bersumber langsung 

pada nash, sehingga menghambat lahirnya metodologi ijtihad yang adaptif 

terhadap perubahan sosial dan historis.2 Kondisi stagnasi ini dapat dipahami 

sebagai bagian dari proses terhentinya ijtihad yang dibatasi oleh keteguhan pada 

tradisi dan pengaruh politik yang kuat. Penutupan pintu ijtihad ini memberi 

 
1 Umar Al Faruq et al., ‘Tarikh Tasyri’: Definisi, Perjalanan Sejarah, Dan Urgensinya’, Kajian 

Agama Dan Multikulturalisme Indonesia 3, no. 2 (2024): 95–100; Ahmad Hazal Awfa Yusro 

et al., ‘Tasyri’ Dan Ijtihad Pada Masa Rasulullah SAW’, Global Research and Innovation 

Journal (GREAT) 1, no. 2 (2025): 957–64. 
2 Muhammad Maisan et al., ‘Perkembangan Hukum Islam Pasca Periode Taqlid ( Kemapanan 

Mazhab )’ 1, no. November (2023): 68–85; Fathur Rohman, ‘Kontribusi Para Fuqaha Periode 

Taqlid’ 4 (2017). 



Stagnasi dan Taqlid dalam Sejarah Tasyri’ 551 

 

 
El-Faqih, Volume 11, Issue 2, 2025 

dampak besar terhadap fleksibilitas hukum Islam dalam merespons kebutuhan 

zaman. 

Seiring dengan ekspansi wilayah Islam dan interaksi budaya yang 

kompleks, hukum Islam sempat berkembang pesat, namun kemudian 

menghadapi kemunduran intelektual. Periode taqlid merujuk pada kondisi di 

mana umat Islam cenderung mengikuti pandangan para imam mazhab tanpa 

memperbarui pemahaman mereka terhadap sumber hukum utama, sedangkan 

jumud merujuk pada kekakuan pendekatan hukum yang menahan diri dari 

inovasi ijtihad. 

Faktor internal yang memperkuat stagnasi ini mencakup melemahnya 

semangat ijtihad, proliferasi takhayul, dan kemerosotan kreativitas intelektual di 

kalangan ulama, sementara faktor eksternal termasuk invasi Mongol, 

kebangkitan peradaban Kristen Eropa pada Renaisans, serta ketidakstabilan 

politik akibat terbentuknya kerajaan-kerajaan baru di Timur Tengah, Afrika, dan 

Asia. Kedua faktor ini saling memengaruhi sehingga perkembangan hukum 

Islam menjadi kurang responsif terhadap perubahan zaman. 

Penelitian ini berfokus pada bagaimana taqlid dan jumud bukan hanya 

menandai kemunduran praktis, tetapi juga berimbas pada aspek epistemologis 

dalam pengembangan hukum Islam. Penutupan pintu ijtihad menghalangi 

inovasi intelektual dan membuat ulama terjebak dalam interpretasi mazhab yang 

sudah mapan. Hal ini menimbulkan tantangan serius terhadap relevansi hukum 

Islam di era modern dan globalisasi, yang menuntut fleksibilitas dan adaptasi 

hukum yang lebih tinggi. 

Secara spesifik, penelitian ini bertujuan untuk mengkaji sejarah 

perkembangan hukum Islam selama periode taqlid dan jumud, mulai dari abad 

ke-4 Hijriah hingga abad ke-19 Masehi. Penelitian akan mengeksplorasi faktor-

faktor penyebab stagnasi yurisprudensi Islam, baik internal maupun eksternal, 

serta menganalisis kontribusi tokoh-tokoh besar seperti Ibnu Hazm, Al-Ghazali, 

dan Ibnu Taimiyah, yang meskipun hidup pada masa jumud, tetap berupaya 

menjaga semangat ijtihad. 

Lebih jauh lagi, penting untuk memahami bahwa dampak periode taqlid 

dan jumud masih dapat dirasakan hingga saat ini. Pemahaman mendalam tentang 

masa stagnasi ini membantu merumuskan strategi pengembangan hukum Islam 

kontemporer yang adaptif, relevan, dan responsif terhadap tantangan sosial-

politik modern. 



552 Muhammad Ashif Arifin, Nike Putri Ramadhani, Nurhidayah Lailaturrizky, Umar Al-Faruq  

 

El-Faqih, Volume 11, Issue 2, 2025 

Dengan demikian, artikel ini menawarkan perspektif baru dalam kajian 

Tarikh Tasyri’, khususnya mengenai hubungan antara taqlid, jumud, dan 

perkembangan epistemologis hukum Islam. Kajian ini diharapkan dapat 

memperluas pemahaman mengenai pentingnya revitalisasi metodologi ijtihad, 

sekaligus menegaskan relevansi hukum Islam dalam menghadapi dinamika 

globalisasi dan modernitas yang terus berkembang. 

  

Metode Penelitian 

Diskusi ini menggunakan pendekatan penelitian perpustakaan. Sumber primer 

meliputi karya klasik seperti al-Mustashfa (al-Ghazali), data dikumpulkan 

melalui tinjauan literatur yang mencakup beragam sudut pandang dari sumber 

teoretis dan referensi online terkait. Meskipun data secara eksklusif bersumber 

dari literatur dan teori online yang ada, pendekatan ini menawarkan wawasan 

yang komprehensif tentang kerangka kerja dan landasan konseptual dari masalah 

penelitian. 

 

Hasil Penelitian dan Pembahasan 

Stagnasi Hukum Islam: Perspektif Historis dan Epistemmologis          

Masalah stagnasi hukum Islam pada abad ke-4–19 H tidak dapat hanya dipahami 

sebagai kemunduran historis, tetapi juga sebagai problem epistemologis. 

Dominasi taqlid telah menggeser sumber otoritas dari nash (Al-Qur’an dan 

Sunnah) menuju otoritas mazhab. Pergeseran ini menutup kemungkinan lahirnya 

metodologi ijtihad yang kreatif dan kontekstual. Akibatnya, hukum Islam 

kehilangan daya adaptasi epistemologis terhadap perubahan sosial-politik. 

Kontraksi pemikiran ulama dari abad ke-4 H berlanjut secara gradual karena 

kekhawatiran munculnya perpecahan akibat interpretasi individual. Kondisi ini 

kemudian menguatkan asumsi “pintu ijtihad tertutup” dan menumbuhkan 

stagnasi fiqh.3 

Periode ini dimulai pada abad ke-10-11 Masehi (310 H) dan berlanjut dari 

akhir dinasti Bani Abbas hingga abad ke-19. Era ini ditandai dengan proliferasi 

pusat-pusat kekuasaan Islam di banyak daerah, mengakibatkan penaklukan dan 

penderitaan umat Islam sendiri. Dalam keadaan ini, negara yang lemah (daulah) 

 
3 A. H. Al-Ghazali, Al-Mustashfa Fi ‘Ilm Al-Usul (Beirut: Dar al-Kutub al-‘Ilmiyyah, 1997); 

Rupi’i Amri, ‘Dinamika Ijtihad Pada Masa Taklid Dan Kemunduran’, Jurnal Tarjih Dan 

Pengembangan Pemikiran Islam 16, no. 1 (2019): 1–20. 



Stagnasi dan Taqlid dalam Sejarah Tasyri’ 553 

 

 
El-Faqih, Volume 11, Issue 2, 2025 

akan menghasilkan fitnah dan mihnah yang signifikan, yang mengarah pada 

kemerosotan persaudaraan dan persatuan di antara umat Islam, yang pada 

akhirnya menumbuhkan permusuhan.4 Kombinasi taqlid dan jumud 

menyebabkan tertutupnya ruang inovasi hukum Islam. Akhlak menekankan 

bahwa tanpa pemahaman historis, hukum berisiko disalahpahami dan diterapkan 

secara tidak tepat, sehingga memperparah gejala stagnasi.5 

Definisi Taqlid dan Jumud          

Taqlid berasal dari akar bahasa Arab "qallada–Yuqallidu-qilâdan–Taqlîdan" 

yang menandakan tindakan menghiasi leher dengan kalung.6 Sementara itu, frasa 

tersebut mengacu pada tindakan berpegang pada pandangan orang lain tanpa 

memahami alasan atau validitas pendapat tersebut. Mirip dengan orang awam 

yang menganut mujtahid, orang awam tidak memiliki pengetahuan tentang 

sumber dan alasan mujtahid, sehingga mengikuti tanpa pemahaman tentang 

kebenaran yang mendasarinya.7 Sedangkan, Jumud berasal dari "jamada-

yajmudu-jamdan-jumudan", yang berarti pembekuan. Jumud mengacu pada 

watak kaku yang berpegang teguh pada tradisi, membuatnya tidak menyadari 

perubahan yang diperlukan.8 Kedua fenomena ini berinteraksi dan menyebabkan 

stagnasi intelektual yang signifikan dalam pengembangan hukum Islam pada 

masa itu 

Selama periode itu, kemajuan hukum Islam mengalami stagnasi. Aturan 

Islam tidak lagi berasal langsung dari sumber-sumber dasarnya, khususnya Al-

Qur'an dan Hadis. Sebaliknya, mayoritas akademisi dan spesialis hukum lebih 

suka mengikuti interpretasi yang mapan dari imam mazhab. Hal ini merangsang 

kebangkitan fanatisme mazhab, di mana para ulama disibukkan dengan mazhab 

tunggal dan mengabaikan perspektif mazhab alternatif. Perubahan fokus telah 

 
4 Amri, ‘Dinamika Ijtihad Pada Masa Taklid Dan Kemunduran’. 
5 Andika Darmawan et al., ‘Urgensi Mempelajari Tarikh Tasyri’dalam Memahami Hukum Islam 

Secara Komprehensif’, Akhlak: Jurnal Pendidikan Agama Islam Dan Filsafat 2, no. 3 (2025): 

266–73. 
6 Ian Rakhmawan Suherli, ‘Stagnasi Dan Kemunduran Ushul Fiqih’ 2, no. 1 (2024), 

https://doi.org/10.15575/ejil.v2i1.732. 
7 M Holis, ‘Taqlid Dan Ijtihad Dalam Lintasan Sejarah Perkembangan Hukum Islam’, Al-Qanun: 

Jurnal Pemikiran Dan Pembaharuan Hukum Islam 22, no. 1 (2020): 72–91, 

https://doi.org/10.15642/alqanun.2019.22.1.72-91. 
8 Mohamad Nur Wahyudi and Siti Zaenab, ‘Konsep Pembaruan Dalam Islam Perspektif 

Muhammad Abduh’, Alhamra Jurnal Studi Islam 4, no. 1 (2023): 11, 

https://doi.org/10.30595/ajsi.v4i1.15525. 



554 Muhammad Ashif Arifin, Nike Putri Ramadhani, Nurhidayah Lailaturrizky, Umar Al-Faruq  

 

El-Faqih, Volume 11, Issue 2, 2025 

terjadi dari Al-Qur'an dan Hadis ke perspektif akademisi. Para sarjana pada 

periode ini memberikan kritik ekstensif dan penjelasan tambahan (syarah) pada 

teks-teks yang sudah mengandung anotasi (khasiyyah) dari karya-karya fiqh yang 

ringkas. Akibatnya, wacana tentang hukum, yang awalnya ringkas dan terbatas 

pada ide-ide mendasar, berkembang dalam keluasan dan detail. 

Faktor Kemunduran  

Runtuhnya kemajuan Islam pada periode taqlid dan jumud dapat dikaitkan 

dengan dua faktor utama yang saling mempengaruhi: unsur internal dan 

eksternal. Faktor internal mencakup perubahan dalam pola pikir para ulama, 

sementara faktor eksternal meliputi dampak dari kejadian-kejadian besar dalam 

sejarah dunia yang menekan peradaban Islam.9 

1. Faktor internal. 

a. Pergeseran dari nash ke interpretasi mazhab 

Pada masa stagnasi ini, para ulama mulai mengalihkan perhatian mereka 

dari menggali hukum langsung dari nash (Al-Qur'an dan Hadis) menuju 

interpretasi tetap yang telah ditetapkan oleh imam-imam mazhab. 

Mereka meyakini bahwa pandangan yang ditawarkan oleh imam 

mazhab setara dengan nash itu sendiri, dan karenanya tidak dapat 

diganggu gugat, tidak bisa diubah, atau bahkan digantikan. Kepercayaan 

ini menciptakan rasa aman dalam berpegang pada tradisi, yang 

mengurangi semangat untuk mengeksplorasi ijtihad yang lebih fleksibel 

dan kontekstual. Padahal, setiap perubahan sosial-politik yang terjadi 

memerlukan respons hukum yang dinamis agar hukum tetap relevan 

dengan kondisi zaman. 

b. Proliferasi takhayul dan mistisisme 

Selain bergantung pada interpretasi mazhab yang mapan, masyarakat 

Islam juga dihadapkan pada peningkatan takhayul dan mistisisme yang 

mempengaruhi pemahaman mereka terhadap ajaran Islam yang murni. 

Praktik-praktik mistik ini, meskipun sering kali bertentangan dengan 

prinsip-prinsip dasar tauhid, banyak diterima oleh masyarakat tanpa 

penelaahan rasional yang memadai. Hal ini memperburuk kondisi 

 
9 Holis, ‘Taqlid Dan Ijtihad Dalam Lintasan Sejarah Perkembangan Hukum Islam’; Muhammad 

Maisan Abdul Ghani et al., ‘Perkembangan Hukum Islam Pasca Periode Taqlid (Kemapanan 

Mazhab)’, Mawaddah: Jurnal Hukum Keluarga Islam 1, no. 1 (2024): 58–73, 

https://doi.org/10.52496/mjhki.v1i1.5. 



Stagnasi dan Taqlid dalam Sejarah Tasyri’ 555 

 

 
El-Faqih, Volume 11, Issue 2, 2025 

intelektual umat Islam, karena mereka lebih terfokus pada praktik yang 

tidak berdasar pada Al-Qur'an dan Hadis, daripada memperdalam 

pemahaman tentang hukum Islam yang berlandaskan wahyu dan 

rasionalitas. 

c. Kemunduran semangat Ijtihad 

Salah satu dampak terbesar dari stagnasi ini adalah kemunduran 

semangat ijtihad yang disebabkan oleh kekakuan pemikiran para 

sarjana. Mereka menjadi terasing secara emosional dan intelektual 

karena tidak lagi berani untuk menghadapi tantangan intelektual 

kontemporer. Kelesuan dalam pemikiran membuat para ulama tidak lagi 

mampu berinteraksi dengan dinamika masyarakat dan menghadapi 

perubahan zaman dengan kecerdasan yang sehat, otonom, dan 

bertanggung jawab. Di tengah kekurangan semangat untuk berijtihad, 

umat Islam kehilangan kemampuan untuk menyesuaikan ajaran agama 

dengan tantangan sosial, ekonomi, dan politik yang terus berkembang  

d. Fanatisme mazhab 

Fanatisme mazhab yang berlebihan mengarah pada perdebatan panjang 

antar-mazhab, sering kali mengabaikan objektivitas dan kualitas hukum 

itu sendiri. Masing-masing mazhab yang berkembang memiliki 

pandangannya sendiri tentang berbagai masalah hukum, dan persaingan 

antar mazhab tersebut sering kali menyulut perselisihan di kalangan 

umat Islam. Akibatnya, diskusi tentang prinsip-prinsip hukum Islam 

menjadi lebih tertutup dan tidak berkembang, sehingga menghambat 

kemajuan pemikiran hukum yang lebih luas dan lebih inklusif. Proses 

ini mengunci pemahaman agama pada level yang sangat sempit dan 

konvensional, memperburuk stagnasi intelektual umat Islam. 

2. Faktor eksternal. 

a. Kemajuan Ilmu Pengetahuan Eropa pada Renaisans 

Munculnya peradaban Eropa selama Renaisans menjadi faktor eksternal 

yang sangat memengaruhi stagnasi peradaban Islam. Kemajuan ilmu 

pengetahuan yang pesat di Eropa, khususnya dalam bidang sains dan 

filsafat, menandai perbedaan yang mencolok dengan kondisi stagnasi 

yang terjadi di dunia Islam. Eropa mulai membuka jalan bagi pemikiran 

ilmiah yang lebih bebas dan rasional, sementara dunia Islam masih 

terperangkap dalam diskusi dogmatis dan tekstual. Akibatnya, dunia 



556 Muhammad Ashif Arifin, Nike Putri Ramadhani, Nurhidayah Lailaturrizky, Umar Al-Faruq  

 

El-Faqih, Volume 11, Issue 2, 2025 

Islam terbelakang dalam hal inovasi ilmiah, yang semakin 

memperburuk kemunduran umat Islam dalam berbagai bidang. 

b. Invasi Mongol  

Invasi Mongol pada abad ke-13 M, yang memuncak dengan jatuhnya 

Baghdad pada 1258 M, merupakan peristiwa besar yang mengakhiri 

kejayaan peradaban Islam pada saat itu. Baghdad, yang sebelumnya 

menjadi pusat ilmu pengetahuan dan kebudayaan Islam, hancur akibat 

serangan tersebut, membawa serta kehancuran perpustakaan-

perpustakaan besar dan hilangnya banyak karya ilmiah penting. 

Kehancuran ini menyebabkan kemunduran besar dalam perkembangan 

intelektual Islam, yang memperparah krisis pemikiran dan 

memperburuk stagnasi dalam dunia hukum Islam. 

c. Ketidakstabilan Politik Kemunculan Negara-negara baru 

Setelah invasi Mongol, munculnya berbagai kerajaan dan negara baru 

di Eropa, Afrika, Timur Tengah, dan Asia menambah kompleksitas 

politik di dunia Islam. Ketidakstabilan politik yang dihasilkan dari 

perpecahan ini menyebabkan kesulitan dalam pengelolaan kekuasaan 

dan pengembangan sistem hukum yang efektif. Kerajaan-kerajaan baru 

ini sering kali tidak memiliki kapasitas untuk memfasilitasi kemajuan 

intelektual atau perkembangan hukum yang sesuai dengan tuntutan 

zaman. Ketidakstabilan ini juga menyebabkan kemunduran sosial dan 

ekonomi di banyak wilayah Muslim, yang semakin memperburuk 

stagnasi dalam kehidupan intelektual dan sosial umat Islam.10 

Ulama pada Periode Jumud dan Taqlid 

Meskipun periode jumud ditandai dengan stagnasi intelektual, banyak ulama 

memenuhi persyaratan ijtihad absolut dalam yurisprudensi Islam. Namun 

demikian, karena kerendahan hati mereka, mereka memilih untuk mengikuti 

sekte yang mapan.11 

1. Ibnu Hazm (384-456 H) 

Nama lengkapnya adalah Ali ibn Ahmad ibn Sa'id ibn Hazm ibn Ghalib ibn 

Shalih ibn Abi Syufan ibn Yazid. Ibnu Hazm adalah seorang ulama yang 

menganut madzhab dhahiriyah, dalam beberapa hasil ijtihadnya ia lebih 

 
10 Rohman, ‘Kontribusi Para Fuqaha Periode Taqlid’. 
11 Yayan Sopyan, ‘Sejarah Pembentukan Hukum Islam’, n.d. 



Stagnasi dan Taqlid dalam Sejarah Tasyri’ 557 

 

 
El-Faqih, Volume 11, Issue 2, 2025 

cenderung menafsirkan Al-Qur'an dan Hadits secara kontekstual, dan akal 

hanya digunakan untuk memahami sebagian dari nash.  

2. Al-Ghazali (450-505 H) 

Nama lengkapnya adalah Abu Hamid ibn Muhammad ibn Taus Ahmad at-

Tusi Ash-Syafi'i. Ia adalah salah satu ulama yang berlatih ijtihad di era 

kebangkitan taqlid dan jumud, Al-Ghazali memilih metode ijtihad berupa 

tarjih. 

3. Ibnu Taimiyah (661-728 H) 

Nama asli Ibnu Taimimiyah adalah Taqiyuddin Ahmad ibn Taymiyah. Dia 

memiliki pikiran yang luas dan terbuka, tidak cenderung pada satu pendapat, 

dan tidak menang menurut pendapatnya sendiri. Dia berpendapat bahwa 

taqlid mujtadid kepada mujtahid lain diperbolehkan. 

Penutupan Pintu Ijtihad 

Penutupan pintu ijtihad di kalangan umat Islam selama berabad-abad tidak terjadi 

secara tiba-tiba, melainkan merupakan proses yang dipengaruhi oleh berbagai 

faktor yang saling berinteraksi. Fenomena ini bukan hanya berakar pada 

kekakuan pemikiran, tetapi juga didorong oleh situasi sosial, politik, dan budaya 

yang melatarbelakangi sejarah perkembangan hukum Islam. Beberapa faktor 

utama yang menyebabkan penutupan pintu ijtihad adalah sebagai berikut. 12 

1. Perpecahan politik dan kerajaan-kerajaan Islam 

Salah satu faktor utama yang memperburuk kondisi intelektual umat Islam 

adalah perpecahan politik yang terjadi sejak abad ke-4 M. Negara-negara 

Islam yang sebelumnya terpusat mulai terfragmentasi menjadi kerajaan-

kerajaan kecil akibat pertempuran dan ketidakstabilan politik. 

Ketidakmampuan untuk mempersatukan kembali umat Islam di bawah satu 

kekuasaan menyebabkan lemahnya sistem hukum Islam secara keseluruhan. 

Hal ini juga berdampak pada penurunan kemampuan intelektual dalam 

merespons tantangan zaman. Ulama yang ada lebih terfokus pada urusan 

politik dan keagamaan yang berorientasi pada kepentingan wilayah, bukan 

pada pengembangan ijtihad yang universal dan kontekstual. 

2. Fanatisme terhadap mazhab 

Seiring dengan semakin menguatnya perpecahan politik, umat Islam 

mengalami kecenderungan fanatisme terhadap mazhab. Pemikiran mazhab 

 
12 Nur Chamidah et al., ‘Sejarah Tertutupnya Pintu Ijtihad Hukum Islam Pada Periode’, no. April 

(2021). 



558 Muhammad Ashif Arifin, Nike Putri Ramadhani, Nurhidayah Lailaturrizky, Umar Al-Faruq  

 

El-Faqih, Volume 11, Issue 2, 2025 

menjadi sangat dominan sehingga para ulama menganggap bahwa 

pandangan dari imam mazhab mereka sudah cukup dan tidak perlu lagi 

untuk berijtihad. Interpretasi subjektif terhadap nash (Al-Qur'an dan Hadis) 

semakin berkembang, di mana masing-masing mazhab mempertahankan 

pandangannya sebagai otoritas yang tidak dapat dipertanyakan. Fanatisme 

ini memperparah ketertutupan dalam pemikiran hukum Islam dan 

menghambat pengembangan ijtihad yang lebih fleksibel dan relevan dengan 

perkembangan zaman 

3. Degradasi moral dan penderitaan etis 

Pada beberapa periode sejarah, intelektual Islam juga mengalami degradasi 

moral yang signifikan. Para ulama yang seharusnya menjadi penerus ijtihad 

dan penjaga prinsip-prinsip hukum Islam, terjerumus pada praktik yang 

tidak lagi mencerminkan nilai-nilai agama. Penderitaan etis yang dialami 

oleh para ulama menyebabkan mereka enggan untuk terlibat dalam ijtihad 

yang bertanggung jawab. Hal ini semakin memperburuk kondisi stagnasi 

intelektual yang melanda umat Islam, di mana semakin sedikit ulama yang 

berani untuk memimpin perubahan dalam pemikiran hukum Islam. 

4. Pragmatisme di kalangan Ulama 

Pertumbuhan watak pragmatis di kalangan ulama menjadi faktor penting 

yang menghambat pembukaan pintu ijtihad. Sebagian ulama mulai 

memanfaatkan posisi mereka sebagai qadi atau pemberi fatwa untuk mencari 

nafkah secara material. Dalam situasi ini, keputusan-keputusan hukum lebih 

sering dipengaruhi oleh kepentingan pribadi atau politik, bukan berdasarkan 

prinsip-prinsip keilmuan yang murni. Kondisi ini memperburuk kualitas 

fatwa dan memperburuk stagnasi dalam hukum Islam, karena fatwa yang 

diberikan tidak lagi berdasarkan kepada pemahaman mendalam terhadap 

nash dan tidak menjawab masalah sosial-politik yang relevan. 

5. Kebebasan Ijtihad yang terbatas 

Meskipun secara teoritis ijtihad masih diizinkan, kenyataannya kebebasan 

ijtihad menjadi sangat terbatas, terutama bagi individu yang tidak memiliki 

kapasitas untuk terlibat dalam proses ijtihad. Kebanyakan ulama dan 

cendekiawan yang ingin melakukan ijtihad harus mematuhi batasan-batasan 

yang ketat yang ditentukan oleh mazhab atau otoritas yang ada. Hal ini 

menyulitkan lahirnya metodologi ijtihad yang kreatif dan adaptif terhadap 

konteks sosial, politik, dan ekonomi yang berkembang. Dengan demikian, 



Stagnasi dan Taqlid dalam Sejarah Tasyri’ 559 

 

 
El-Faqih, Volume 11, Issue 2, 2025 

penutupan pintu ijtihad menyebabkan hukum Islam semakin terjebak dalam 

sistem yang kaku, yang tidak mampu menanggapi tantangan kontemporer 

Pendapat ulama tentang taqlid 

Setelah zaman keemasan imam madzhab fiqih, umat Islam menjadi terbagi 

menjadi dua faksi utama dalam masalah hukum. Faksi awal, yang disebut sebagai 

kelompok taqlid, menyatakan kepuasan dengan warisan hukum yang dirumuskan 

oleh para imam mazhab. Mereka berpendapat bahwa tulisan-tulisan para imam 

mujtahid merangkum semua hukum yang diekstrapolasi dari Al-Qur'an dan 

Hadis, membuat ijtihad lebih lanjut tidak diperlukan. Mereka umumnya 

berpegang pada pandangan imam madzhab seperti yang disajikan. Sebaliknya, 

kelompok kedua yang mengadvokasi ijtihad berpendapat bahwa tetap penting 

untuk mengatasi masalah hukum yang muncul yang datang dengan kemajuan 

masyarakat. Mereka menegaskan bahwa hukum Islam harus dapat disesuaikan 

dan relevan dengan keadaan kontemporer, mendesak para akademisi untuk 

bertahan dalam menjalankan ijtihad yang didasarkan pada Al-Qur'an dan Hadis, 

sambil menggunakan metodologi ijtihad yang valid. Inti dari perbedaan ini 

berkaitan dengan perspektif tentang apakah hukum Islam telah diartikulasikan 

secara memadai oleh para imam mazhab atau memerlukan evolusi berkelanjutan 

melalui ijtihad untuk mempertahankan kemampuan beradaptasi dan 

relevansinya.13 

Sejauh ini, kajian tentang periode jumud lebih banyak menyoroti aspek 

sejarah politik dan sosial. Namun, penelitian ini menekankan gap epistemologis, 

yaitu bagaimana stagnasi intelektual pada masa itu berdampak pada metodologi 

ijtihad hingga kini. Dengan demikian, artikel ini menawarkan pembacaan baru 

terhadap sejarah tarikh tasyri’ dari perspektif epistemologis yang masih jarang 

disentuh dalam literatur. 

Dampak Kontemporer dan Relevansi 

Fenomena stagnasi hukum masa lalu masih relevan bagi hukum Islam modern. 

Banyak aspek hukum keluarga, ekonomi, dan sosial masih dipengaruhi oleh 

interpretasi mazhab konservatif, sehingga pembaruan hukum membutuhkan 

 
13 achmad choiril Anwar, ‘Masa Taqlid Ke Masa Jumud: Dinamika Perubahan Hukum Dalam 

Sejarah Islam’ 7693 (2024): 150–54. 



560 Muhammad Ashif Arifin, Nike Putri Ramadhani, Nurhidayah Lailaturrizky, Umar Al-Faruq  

 

El-Faqih, Volume 11, Issue 2, 2025 

integrasi ijtihad kontekstual.14 Globalisasi, perkembangan teknologi, dan 

interaksi antarbangsa menuntut hukum Islam mampu menyesuaikan diri dengan 

realitas modern, termasuk hak perempuan, hak asasi manusia, dan transaksi 

digital. Revitalisasi ijtihad modern perlu menggabungkan pendekatan 

interdisipliner, keterlibatan masyarakat, dan pemanfaatan teknologi untuk 

menciptakan hukum Islam yang adaptif dan inovatif, memastikan relevansi 

hukum dalam menghadapi tantangan globalisasi dan modernitas.  

Upaya Pembaharuan dan Ijtihad Modern 

Upaya pembaruan hukum Islam pada era modern tidak dapat dilepaskan dari 

gagasan tokoh-tokoh reformis seperti Muhammad Abduh. Abduh menekankan 

pentingnya rasionalisasi agama serta membuka ruang ijtihad sebagai jawaban 

atas problem modernitas umat Islam. Ia menilai bahwa stagnasi yang lahir dari 

taqlid dan fanatisme mazhab harus diatasi dengan reinterpretasi ajaran Islam 

yang berbasis pada Al-Qur’an dan Sunnah, sehingga hukum Islam kembali 

mampu menanggapi dinamika sosial dan politik kontemporer. 15 Pemikiran ini 

kemudian dilanjutkan oleh Rashid Ridha melalui karya monumentalnya al-

Manar, yang menghadirkan tafsir kontekstual untuk merespons tantangan sosial-

politik modern. Ridha berusaha menjadikan tafsir sebagai sarana ijtihad kolektif 

yang dapat memandu umat Islam menghadapi perubahan zaman tanpa harus 

terbelenggu pada pemahaman tekstual yang kaku. Dalam konteks pemikiran 

kontemporer, pembaruan hukum Islam semakin menekankan integrasi maqāṣid 

al-sharī‘ah dengan pendekatan interdisipliner, termasuk sosiologi, ekonomi, 

politik, hingga pemanfaatan teknologi digital. Hal ini dimaksudkan agar hukum 

Islam tidak hanya berfungsi sebagai sistem normatif, tetapi juga mampu 

memberikan solusi praktis bagi problem global seperti hak asasi manusia, 

keadilan gender, serta transaksi digital dalam sistem ekonomi syariah.16 

Sintesis Epistemologis 

Kajian ini menunjukkan bahwa stagnasi hukum Islam pada abad ke-4–19 H lebih 

tepat dipahami sebagai krisis epistemologis yang mendalam. Hukum Islam 

 
14 Diva Sekar Nur Haqim and Siti Sanah, ‘Sejarah Perkembangan Tafsir Pada Periode Modern’, 

Hamalatul Qur’an : Jurnal Ilmu Ilmu Alqur’an 6, no. 1 (2025): 175–83, 

https://doi.org/10.37985/hq.v6i1.403. 
15 Nur Wahyudi and Zaenab, ‘Konsep Pembaruan Dalam Islam Perspektif Muhammad Abduh’. 
16 Darmawan et al., ‘Urgensi Mempelajari Tarikh Tasyri’dalam Memahami Hukum Islam Secara 

Komprehensif’. 



Stagnasi dan Taqlid dalam Sejarah Tasyri’ 561 

 

 
El-Faqih, Volume 11, Issue 2, 2025 

kehilangan kemampuan adaptifnya karena terperangkap dalam fanatisme 

mazhab yang menghalangi proses ijtihad dan inovasi hukum. Penutupan pintu 

ijtihad, meskipun tidak resmi, menciptakan kesan bahwa hukum Islam sudah 

final dan tidak bisa berkembang lagi. Padahal, kebutuhan masyarakat terus 

berubah, dan hukum Islam seharusnya mampu menanggapi perkembangan 

tersebut. Dalam konteks kontemporer, krisis tersebut memberi pelajaran penting 

bahwa hukum Islam tidak boleh lagi terjebak dalam ahistorisme. Sebaliknya, 

hukum Islam harus selalu bergerak melalui proses ijtihad yang kreatif, inovatif, 

dan bertanggung jawab, agar tetap relevan dengan tantangan zaman 

 

Penutup 

Pemeriksaan Tarikh Tasyrik dan era taqlid dan jumud dalam sejarah hukum 

Islam mengungkapkan transformasi yang signifikan dalam pemahaman dan 

penerapan hukum syariah di kalangan umat Islam. Era ini membentang dari abad 

ke-4 Hijriah hingga abad ke-19, ditandai dengan stagnasi intelektual dan 

kemunduran dalam evolusi yurisprudensi Islam. Selama periode itu, hukum 

Islam tidak lagi berasal langsung dari sumber-sumber utamanya, Al-Qur'an dan 

Hadis, tetapi semakin bergantung pada interpretasi para akademisi yang 

menganut pandangan mapan para imam mazhab. Hal ini mengakibatkan 

munculnya fanatisme terhadap mazhab, karena Muslim berkonsentrasi terutama 

pada satu mazhab sambil mengecualikan perspektif alternatif. Proses ijtihad dan 

revitalisasi hukum Islam telah terkendala. 

Penyebab utama kemerosotan ini adalah kekuatan internal, termasuk 

erosi semangat ijtihad, proliferasi takhayul, dan stagnasi pemikiran ilmiah. Selain 

itu, penyebab eksternal, termasuk kebangkitan peradaban Kristen Eropa dan 

serangan oleh Mongol, juga memengaruhi situasi ini. Namun demikian, beberapa 

pemikir, seperti Ibnu Hazm, Al-Ghazali, dan Ibnu Taimimiyah, berusaha untuk 

terlibat dalam ijtihad dan membahas Holocaust dari perspektif yang lebih 

bernuansa dan kontekstual. Namun, jalan untuk ijtihad semakin terbatas karena 

pengaruh politik, fanatisme sektarian, dan berkurangnya etika di antara para ahli 

tertentu. Periode taqlid dan jumud mencontohkan perselisihan antara pendukung 

ijtihad dan penganut kepercayaan imam mazhab. Kesenjangan ini berkaitan 

dengan perspektif apakah hukum Islam harus mematuhi interpretasi yang mapan 

atau harus beradaptasi dengan perkembangan kontemporer. 

Temuan penelitian ini menegaskan bahwa kebangkitan kembali semangat 

ijtihad pada era kontemporer tidak cukup hanya dengan mengulang metodologi 



562 Muhammad Ashif Arifin, Nike Putri Ramadhani, Nurhidayah Lailaturrizky, Umar Al-Faruq  

 

El-Faqih, Volume 11, Issue 2, 2025 

klasik. Diperlukan rekonstruksi epistemologis yang menekankan keterbukaan, 

metodologi kritis, serta integrasi ilmu modern dengan tradisi ushul fiqh. Dengan 

demikian, penelitian ini berkontribusi bagi pengembangan hukum Islam modern 

yang adaptif dan relevan. 

 

Daftar Pustaka 

Al-Ghazali, A. H. Al-Mustashfa Fi ‘Ilm Al-Usul. Beirut: Dar al-Kutub al-

‘Ilmiyyah, 1997. 

Amri, Rupi’i. ‘Dinamika Ijtihad Pada Masa Taklid Dan Kemunduran’. Jurnal 

Tarjih Dan Pengembangan Pemikiran Islam 16, no. 1 (2019): 1–20. 

Anwar, Achmad Choiril. ‘Masa Taqlid Ke Masa Jumud: Dinamika Perubahan 

Hukum Dalam Sejarah Islam’ 7693 (2024): 150–54. 

Chamidah, Nur, Universitas Negeri Surabaya, Aulia Innayatul Aini, Universitas 

Negeri Surabaya, and Riska Amelia Lawarti. ‘Sejarah Tertutupnya Pintu 

Ijtihad Hukum Islam Pada Periode’, no. April (2021). 

Darmawan, Andika, Dalail Jalal Ikhrom, Galih Satrio Negoro, and Umar Al 

Faruq. ‘Urgensi Mempelajari Tarikh Tasyri’dalam Memahami Hukum 

Islam Secara Komprehensif’. Akhlak: Jurnal Pendidikan Agama Islam Dan 

Filsafat 2, no. 3 (2025): 266–73. 

Faruq, Umar Al, Kresna Hibatullah Panji Pangestu, Az Zahra D.G., and Fatihatun 

Hasanah Faujiah. ‘Tarikh Tasyri’: Definisi, Perjalanan Sejarah, Dan 

Urgensinya’. Kajian Agama Dan Multikulturalisme Indonesia 3, no. 2 

(2024): 95–100. 

Holis, M. ‘Taqlid Dan Ijtihad Dalam Lintasan Sejarah Perkembangan Hukum 

Islam’. Al-Qanun: Jurnal Pemikiran Dan Pembaharuan Hukum Islam 22, 

no. 1 (2020): 72–91. https://doi.org/10.15642/alqanun.2019.22.1.72-91. 

Maisan, Muhammad, Abdul Ghani, Ghina Ulpah, Husni Abdulah Pakarti, and 

Diana Farid. ‘Perkembangan Hukum Islam Pasca Periode Taqlid ( 

Kemapanan Mazhab )’ 1, no. November (2023): 68–85. 

Muhammad Maisan Abdul Ghani, Ghina Ulpah, Muhammad Husni Abdulah 

Pakarti, and Diana Farid. ‘Perkembangan Hukum Islam Pasca Periode 

Taqlid (Kemapanan Mazhab)’. Mawaddah: Jurnal Hukum Keluarga Islam 

1, no. 1 (2024): 58–73. https://doi.org/10.52496/mjhki.v1i1.5. 

Nur Haqim, Diva Sekar, and Siti Sanah. ‘Sejarah Perkembangan Tafsir Pada 

Periode Modern’. Hamalatul Qur’an : Jurnal Ilmu Ilmu Alqur’an 6, no. 1 



Stagnasi dan Taqlid dalam Sejarah Tasyri’ 563 

 

 
El-Faqih, Volume 11, Issue 2, 2025 

(2025): 175–83. https://doi.org/10.37985/hq.v6i1.403. 

Nur Wahyudi, Mohamad, and Siti Zaenab. ‘Konsep Pembaruan Dalam Islam 

Perspektif Muhammad Abduh’. Alhamra Jurnal Studi Islam 4, no. 1 (2023): 

11. https://doi.org/10.30595/ajsi.v4i1.15525. 

Rohman, Fathur. ‘Kontribusi Para Fuqaha Periode Taqlid’ 4 (2017). 

Sopyan, Yayan. ‘Sejarah Pembentukan Hukum Islam’, n.d. 

Suherli, Ian Rakhmawan. ‘Stagnasi Dan Kemunduran Ushul Fiqih’ 2, no. 1 

(2024). https://doi.org/10.15575/ejil.v2i1.732. 

Yusro, Ahmad Hazal Awfa, Hanif Yusril Arafat, Taqiyuddin Harits, and Umar 

Al-Faruq. ‘Tasyri’ Dan Ijtihad Pada Masa Rasulullah SAW’. Global 

Research and Innovation Journal (GREAT) 1, no. 2 (2025): 957–64. 

 


